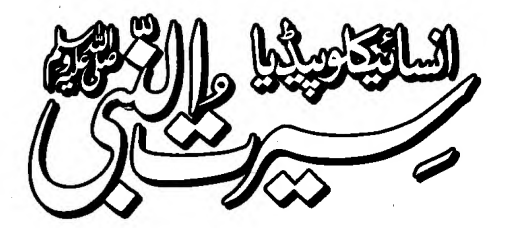


سرور دو جہاں، رحمتِ کون ومکاں خاتم النبتین حضرت محمصطفیٰ صلّ النّعِلیہ ولم ک حیاتِ مُبارکہ رُسُتندا ورمفصّل مغلومات علم حدیث پر بُرمغنز تحریرات انبی ارکرام، صحابۂ کرام، محدُّین عِظام کے ہوائخی حالا ایک ہزار کے قریب عنوانات حروف تہجی کی رتیب میں جس کی وجہ سے صنمون تلاسش کرنا نہایت سان

متب، سيرعرفان احمر



# أردُوزبان ين بي باريرت بوئي يحيون يرزيف ارمعَان



مُرور دوجهان، رحمت کون ومکان خاتم النبیتین حضرت فرمطفیٰ صلّالتعلیه ولم کی حسیبات مُبارکه بُرُستندا ورمفصّل معلوات علم حدمیث بر بُرمغت زنخریرات انبسیباء رکرام، صحابهٔ رکرام، محذمین بظام کیموانخی حالا ایک هزار کے قریب عنوانات حروف ججی کی ترتیب میں جس کی وجہ سے مضمون تلاست کرنا نہایت سان

مرتب، سپرعرفان احرک www.ahlehaq.org

> زمتر میک این کراچی نزدمقدس مید-اردوبازار-کراچی فون ۲۷۲۵۶۷۳

## جمله مقوق بحق فالشر محفوظهين

# <u>ۻؘۯۅڔؠڰۣٙڒٳۯۺ</u>

ایک مسلمان مسلمان ہونے کی دیثیت سے قرآن مجید، احادیث اوردیگردین کتب میں عمدا غلطی کا تصور نہیں کرسکتا۔ مہوا جو اغلاط ہوگئ موں اس کی تھی واصلاح کا بھی انتہائی اجتمام کیا ہے۔ اس وجہ سے ہر کتاب کی تھی پر جم زر کثیر صرف کرتے میں۔

تاہم انسان، انسان ہے۔ اگر اس اجتمام کے باوجود بھی کسی خلطی پر آپ مطلع ہوں تو اس گرزارش کو مدنظرر کھتے ہوئے ہمیں مطلع فر مائیں تاکہ آئندہ ایڈیشن میں اس کی اصلاح ہوسکے۔ اور آپ "تعاونوا علی المبرّو المتّقوی" کے مصداق بن حائم ۔

جَوَاكُمُ اللهُ تَعَالَى جَوَاءً جَميْلًا جَزِيْلًا --- مِنْحَانِكِ ---

احكاب نعيزه ويبليرن

المار المار

تاريخ اشاعت 🗻 اكتوبر 🍪 📆 ۽

بابتام \_\_\_\_ اخكب وكريك في الم

كيوزيك \_\_\_\_ فَارُوْقِ الْغِظْلِ كَانُوْزُرْ الرَافِي

مرورق \_\_\_\_ الحَبَابُ وْصِيْرُورَ بِهَالْيَهُ لَوْ

طبع \_\_\_\_

الراس وكركر بباليتزا كافئ

شاه زیب سینزز دمقدن مجد، اُردو بازار کراچی

(ن: 2725673 - 021-2725673

قاس: 2725673 - 021-2725673

- ان∰ل: zamzam01@cyber.net.pk

ويب ما تت: http://www.zamzampub.com

## <u>ؖڡؙڵڬڿٛڮٙۮۣٚڲڒؚٛڮڗؘ</u>

💓 دارالاشاعت،أردوبازاركراجي

🕱 قديي كتب فانه بالقابل آرام باغ كرابي

📓 مدیقی زست السبیله چوک کراچی ۔

🏽 مكيه رحمانيه أردو بإزارلا بور

انگلینڈ میں کمنے کے پتے

#### AL-FAROOQ INTERNATIONAL

36,Rolleston Street Leiceston

LE5-3SA

Ph: 0044-116-2537640 Fax: 0044-116-2628655 Mobile: 0044-7855425358

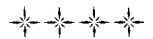
## بجعر المأله الرغمن الرغبير



# انسائیکلو پیڈیا سیرت النبی ﷺ ہے

# استفاده کیسے؟

- انسائیکلوپیڈیاسیرے النبی ﷺ میں تمام معلومات ردیف وار (الف ب ج کی ترتیب میں) دی گئی ہیں۔
- آپ جس موضوع کے متعلق معلومات حاصل کرنا جاہتے ہیں اس کے بنیادی عنوان کے تحت مطلوبہ لفظ حروف جبی کی ترتیب کے لحاظ سے تلاش سیجے۔ مثال کے طور پر آپ نبی کریم بھی گئی کی والدہ محتر مہ''حضرت آ منذ' کے بارے میں جاننا جاہتے ہیں تو لفظ''آ مند'' حرف ''آ'' کی ذیل میں تلاش سیجے۔
- ایک ہی موضوع پرمعلومات کئی عنوانات میں ورج ہوسکتی ہیں۔ایبااس موضوع کی نوعیت کے مطابق کیا گیا ہے تا کہ قاری کو کسی بھی واقع محملے میں آسانی ہواور سیرت کے نئے قاری کے ذہن میں کوئی اشتباہ یا اشکال پیدا نہ ہو۔مثلاً لفظ آمنہ ہی کو لیے بھی ''آ با واجداد نبوی ﷺ'' کے ذیل میں بھی آپ کو حضرت آمنہ کے بارے میں معلومات ملیس گی۔
- انسائیکلوپیڈیا کے شروع میں فہرست مضامین دی گئی ہے۔ یہ فہرست اس ترتیب سے ہے، جس ترتیب سے تمام اندراجات درج کیے گئے
   ہیں۔اس کی عدد ہے ایک نظر میں تمام عنوانات سامنے آجاتے ہیں۔
- ۔ سمی شخصیت پاکسی خاص واقعے کی معلومات حاصل کرنے کے لیے اس شخصیت یا واقعے کے مرکزی لفظ کو بنیاد بنا کرمضمون تلاش سیجئے۔ مثال کے طور پر آپ غزوۂ بدر کے بارے میں جاننا چاہتے ہیں تو ''بدر، غزوۂ' کے تحت غزوۂ بدر کے بارے میں معلومات آپ کوملیس گ۔ای طرح حضرت علامدانورشاہ کشمیریؓ کے بارے میں معلومات ''انورشاہ کشمیری، مولانا'' کے شمن میں ملیس گ۔
- پیشان آپ کو ہرصفحہ پرکئی کئی جگد ملے گا۔ اس نشان کا مطلب ہے کہ آپ جومضمون پڑھ رہے ہیں، اس سے متعلق مزید معلومات
   کے لیے مزید عنوانات میں بھی یہ موضوع ملے گا، اور ہے ہے آگے جوعنوانات ہیں وہ زیر مطالعہ مضمون سے متعلق مزید عنوانات /
   اندراجات کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔



# عرضِ مرتب

مجمع جمع تھا اورلوگ محوساعت تھے۔ نبی کریم کھنٹ مصروف گفتگو تھے۔ آپ کھنٹ نے دیکھا کہ کچھلوگ جیسا کہ عموماً ہوتا ہے، مجمع کے کناروں پر کھڑے تو ایک اور کی جمعے کے کناروں پر کھڑے لوگوں کو جیسے کا حکم فرمایا۔ اس وقت حضرت عبداللہ بن مسعود معجد نبوی کھنٹ

#### مرتب کے بارے میں

- 1990ء سے فروری 1991ء تک متاز محافی سید قاسم محود کی زیر ادارت شائع ہونے والے سائنس رسالہ "سائنس میگزین" سے ادارتی وابشکی۔
- چولائی ۱۹۹۳ء سے فروری ۲۰۰۵ء تک شہید پاکستان حکیم محمد سعید کی یادگار اور معروف صحافی مسعود احمد برکاتی کی زیرادارت شائع ہونے والے پاکستان کے معروف و متبول رسالہ ماہ نامہ'' ہمدرد صحت'' کی ادارتی نیم میں شمولیت...
- کا میالی ڈائجسٹ: می ۲۰۰۵ء کے اجراء، جوایے موضوع کے لحاظ سے پاکستان کا پہلا اور واحد رسالہ ہے۔ مزید معلومات کے لئے: www.kamyaby.com
- اسلام اور سائنس کے موضوعات پر مختلف جرائد وا خبارات میں مضامین کی اشاعت.
- انسائیکلوپیڈیا قرآنیہ: قرآن پاک کے بارے میں ردیف وارمعلومات، اردو
   میں اپنی نوعیت کا پہلا کام۔ تعارف وہم قرآن کے لئے لازی تماب۔
- انسائیکلوپیڈیا اسلامیہ: اسلام پرجامع ترین، متندآن لائن انسائیکلوپیڈیا، جس کی خولی یہ ہے کہ اسے انٹرنیٹ کے ذریعے دیکھا جاسکے گا۔ دنیا میں کہیں سے بھی گھر بیٹھے اسلام کے بارے میں بڑار بامعلومات حاصل کی جاسکیں گی۔

URL: www.aliaahuahad.com

انسائیکوپیڈیا کا ایک ورژن ی ڈی میں بھی وستیاب ہے۔

- انسان، پیدائش تا موت: استقرار حمل کے لے کرموت تک انسانی جم میں ہونے والی تبدیلیوں کے بارے میں تازہ ترین خائل پرمشمل آیک دل جب، معلوماتی، باتسور کتاب۔
- كامياني ت تكتيز: روز نامداسلام كابفته واركالم .. زندگى كوكامياب، پرسكون، پر روت بنان والے تكتيد.
- امچی ملازمت صرف میں ون میں € آسان باڈی بلڈنگ نوجوانوں کے جنسی مسائل
   لا فانی زندگی۔

سیدعرفان احمد سے رابطہ: info@allaahuahad.com یا پوسٹ بکس نمبر 13674ء کراچی ے باہر سڑک پر تھے، مبجد کی طرف آ رہے تھے، لیکن مبجد ہیں افکانیس ہوئے تھے۔ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کا بیتھم سنا تو وہیں سڑک پر ہیٹھ گئے۔ خطبے کے بعد آ تخضرت ﷺ کا میتھم تو مجلس کے ملاقات ہوئی تو آپ ﷺ نے فرمایا کہ بیتھم تو مجلس کے کناروں پر کھڑے نوگوں کے لیے تھا۔ حضرت عبداللہ بن مسعود نے عرض کی کہ جب حضور (ﷺ) کا عظم کانوں میں پڑگیا کہ نے عرض کی کہ جب حضور (ﷺ) کا عظم کانوں میں پڑگیا کہ "بہنے جاؤ" تو پھر عبداللہ بن مسعود کی مجال نہیں تھی کہ وہ ایک قدم ہمی آ گے بڑھا ہے۔

یہ اسلام کے قرنِ اول کاعشق رسول و اللہ کا ایک واقعہ ہے جو آج کے مسلمانوں کے لئے نمونہ تقلید وعمل ہے۔

رسول الله و الله و نیا کی تمام ہی زبانوں میں کم وہیش کام ہوا ہے۔ اردوٰ زبان اس معالمے میں نہایت متناز ہے کہ اس زبان میں سیرت پر

مثالی منفرداور بہت برا ذخیر دموجود ہے۔

میں نے جب سیرت پرکام کرنے کا موجا تو ہرقلم کار کی طرح سب سے پہلے یہ سوال اپنے آپ سے کیا کہ سیرت النبی بھی پائٹ پرکون سا ایسا کام ہوسکتا ہے جو آب تک کے تمام کاموں سے منفرہ ہوا یہ سوال ذہن میں آتے ہی ذہن اس سوال کا جواب تلاش کرنے میں سرگرداں ہو گیا، یہاں تک کہ انسانیکلوپیڈیا سیرت النبی جھی کے خیال ذہن میں آیا۔ صحافت کے میدان میں محترم سید قاسم محمود میرے ابتدائی اسا تذہ میں سے ہیں جنہیں ردیف وار انسانیکلوپیڈیا پرکام کرنے کا ملکہ حاصل ہے۔ اس لیے میرے ذہن میں بھی درج بالا سوال کا جواب یہ ذہن میں آیا کہ سیرت پر دویف وار انسانیکلوپیڈیا بی کیوں نا تیار کیا جائے!

آج تک دنیا کی سی بھی زبان میں (کم از کم میرے ناقع علم کے مطابق) اس طرز پر سرت پر معلومات کوجع نہیں کیا گیا۔ چنانچہ میں نے الند عزوج کی نام لے کر سمبر 1992ء میں ردیف وار''انسائیکلو پیڈیا سیرت النبی جھٹی 'پرکام کا آغاز کیا۔ وقت اور حالات کے نشیب و فراز زندگی کے ساتھ ہیں۔ انسائیکلو پیڈیا سیرت النبی جھٹی کی تر تیب میں بھی یہ نشیب و فراز ساتھ رہے۔ بھی بیکام بالکل جھوٹ گیا تو بھی بڑے وقت و جذبے سے میں اس کام میں جت گیا۔ سب سے بڑی بات بیک اللہ جل جالا اور عمر اور کے باوجوداس پر سعادت کام جوث و جذبے سے میں اس کام میں جت گیا۔ سب سے بڑی بات بیک اللہ جل جالا اور عمر ان کے باوجوداس پر سعادت کام میں استفامت بخشی، کام بایڈ بیکیل کو پنچا اور محدر فیق صاحب (زم زم بہلشرز) سے ملاقات کا موقع ملا۔ اس ملاقات کا متجہ بید نکلا کہ انسائیکلو پیڈیا سیرت النبی جھٹی اس وقت آپ کی نظروں کے سامنے ہے۔

انسائیکو پیڈیا سیرت النبی و کی گئی کر تیب و پیش کش میں صد درجہ احتیاط کی کوشش کی گئی ہے اور اس بات کا لحاظ رکھا گیا ہے کہ کوئی بھی معلومات کو اجماع امت سے ہٹ کرخلاف حقیقت نہ بیان کی جائے۔ صرف متند یا تیں ہی درج کی جائیں۔ تاہم انسان ہونے کے ناتے اور اس بنا پر خطا کا پتلا ہونے کی وجہ سے اس بات کا امکان موجود ہے کہ کہیں کوئی سہو ہوگئی ہو، اس لیے اگر قار کین انسائیکلو پیڈیا سیرت النبی پھی کی مقام پر کوئی سہونوٹ کریں تو برائے مہر بانی زم زم پبلشرزیا براہ راست جھ سے رابط کر کے اس سہوکی طرف توجہ دلاکیں۔

انسان اس و نیا میں ہرکام کے لیے اللہ کی توفیق اور لوگوں کے تعاون کا مختاج ہے۔ انسائیکلو پیڈیا سیرت النبی بھی تی ترتیب و تدوین کے دوران میں بھی مجھے معاونت و مشاورت کی ضرورت رہی۔ اس سلسلے میں میں حضرت مولانا عبید اللہ خالد صاحب (استاذ حدیث جامعہ فاروقی، کراچی) محترم عافظ ابن اجر نقشبندی (ماہ نامہ الفاروق) ،محترم علیم احمد (ماہ نامہ گلوبل سائنس)، اور بالخصوص محمد رفیق صاحب (زم زم پبلشرز) کا شکر گر اربول کہ ان حضرات کے مخلصانہ مشوروں، ہمدردانہ تعاون و رہنمائی کے ذریعے سے بیکام کمل ہوسکا۔

انسائیکلو پیڈیا سیرے النبی ﷺ کا دوسرا ایڈیشن پیش ہے۔ دعا سیجے کہ اللہ تبارک و تعالی مجھ ناچیز کی اس کوشش کو قبول فر مائیں اور آئندہ بھی قلم کی صلاحیت کو اسلام اور مسلمانوں کی خدمت کے لیے استعال کرنے کی توفیق عطا فر مائیں۔ آمین۔

الثدكاعاجز بنده

عرفان احمد



# فهرست مضامين

| عنوان صفحه                                                 | صفحه | عنوان                    | صفحه | عنوان                 |
|------------------------------------------------------------|------|--------------------------|------|-----------------------|
| بوحد يف                                                    | ۳٦   | ابن جوزی                 | 19   | حيات نبوي ﷺ ايك نظريس |
| بوحميد ساعدي                                               |      | ابن سعد                  |      | ĩ                     |
| بوصنيف، امام                                               | r∠   | ابن عبدالبر              | 19   | آ با واجداد نبوی ﷺ    |
| پوداؤی امامهم                                              | 2۲   | ابن عسا کر               | ۳۳   | آب زم زم              |
|                                                            |      | ابن فرح الاهمبلي ابن قيم |      | آ ب کوژ               |
|                                                            |      | ابن کثیر                 |      |                       |
|                                                            |      | اربن ماجه                |      |                       |
| •                                                          |      | ابن ماجه بسنن            |      | آ مانی کتابیں         |
| 1 -                                                        |      | ابن مسعودمسعود مسعود     |      | آل رسول ﷺ             |
| بوذوًيبِ<br>فنه                                            | // M | ابن معین                 | ٣2   | ا آل عبا              |
| I .                                                        |      | ابن ہشام                 |      |                       |
|                                                            |      | ابواسيد                  |      | آنسەموڭى              |
|                                                            |      | ا بوالعاص                |      | Ĩ                     |
| پوسلمہ                                                     |      |                          | , ,  | ابان بن سعید          |
|                                                            |      | ابوایامه                 | , ,  | ابان بن عثان          |
| پوطلح ۵۵                                                   |      | ابوائیمن                 | ' '  | ابرابيم عليه السلام   |
| بوغبس بن جبير                                              | 1    | الوالوب الصارى ﷺ،        |      | ابرائیم بن محمد       |
| يوعبير                                                     |      | الوبھير                  |      | ابرېيه، بادشاه        |
| بوفکيه ۵۷<br>رفته رم                                       |      | ا يو مكر بن عبدالرحيان   | గాప  | ابرېهه، صحافي         |
| پوقبيس ۵۵                                                  | f ra | البو برصدي هيچهه         | 4    | ابرېه، لوندی          |
| بوقماده ۵۷ پوقماره ۵۷ پوقماره ۵۸ پولمباله بن عبدالمنذ ر ۵۸ |      | L                        | אא   | ابن اسحاق             |
| پويل رمه                                                   |      | ا بوچندل<br>ر جها        | ۳,4  | ابن الدغنير<br>سريد   |
| يور <i>ن دريان</i> ميان ميان ميان ميان ميان ميان ميان ميان |      | ابود عل<br>ساقید میلا    | ۲٦   | ابن ام مکتومی         |
| پولها به بن عبدا منذ ر                                     | ا ۵۱ | البوحام بن حبان          | ۲٦   | ابن تیمیه، امام       |

| مخت | عنوان               | صفحه | عنوان              | صفحه | عنوان              |
|-----|---------------------|------|--------------------|------|--------------------|
| 94  | اصحمه               | ٨٢   | اسامه بن زید       | ۵۸   | ابولىپ             |
| 94  | اطاعت رسول          | ۸r   | اسباب الحديث       | ۵۸   | ا بومسعود بن بدری  |
| 9r  | اطرافا              | AF   | اسحاق عليه السلام  | ۵۸   | ابومنصور عجلي      |
| ۹۳  | اعلان حرم           | ۸۳   | اسحاق اخرس مغربی   | ۵۹   | الجو برکره         |
| ٩٣  | اغر مازنی           | ۸۵   | امرا               | ۵۹   | ابو لوسف، امام     |
|     |                     |      | اسفل               |      |                    |
| ٩٣  | ا فک                | ra   | اسلامی تفویم ,     | ۵۹   | ابوا،غزوه          |
| 944 | اقرع بن حابس        | ΥA   | اسلم               | ۵٩   | الي بن معاذ        |
|     | اكيدر دومهر         |      | ام                 |      |                    |
| 44  | الازلام واپيار      |      | اساءالرجال         |      |                    |
| 44  | الرحيق المختوم      | ۸۸   | اسابنت ابی بکر     | ٧٠   | اهد،غزوه           |
| 1   |                     | 1    | اسابنت عميس        |      |                    |
|     |                     |      | اساعيل عليه السلام |      |                    |
|     |                     |      | اشاد               |      | •.                 |
|     | **                  |      | اسون حجر           |      |                    |
| 1   |                     | 1    | اسود بن عبد لغوث   |      |                    |
|     |                     |      | اسود بن كعب عنسي   |      |                    |
|     | ام ایمن             |      |                    |      | احنف بن قيس        |
| 1   | ام حبيبه            |      |                    |      | اخرم بن ابی العوجا |
|     | ام حرام             |      | اسيد بن حفيسر      |      |                    |
| 99  | ام حكيم بنت حارث    |      | اسیر بن رزام       |      | اخلاق نبوی         |
| 44  | ا است.<br>  آم وروا | 94   | اثْج :             | ۷۸   | اذانا              |
| 99  | ام رومان            |      | اشعث بن قيس        | ۷.   | اذ کار             |
|     |                     |      | ابو عامر           |      |                    |
|     |                     |      | الشعری،ابوموی      |      | ·                  |
|     |                     |      | ر ـ                |      |                    |
| ]   |                     |      | اصحاب بدر          |      | 1                  |
|     | ·                   | ľ    | اصحاب صفه          |      |                    |

| منوان تدفحه                  | صفحه          | منوان                                            | مفحه   | عنوان                  |
|------------------------------|---------------|--------------------------------------------------|--------|------------------------|
| برری                         | 1+9           | يس قرني                                          | ,1 101 | ام كلثوم بنت محمد      |
| بدعت                         | 1+9           | ل بيت رفي الله الله الله الله الله الله الله الل | 11 101 | ام کلثوم بنت عقبه      |
| بدو                          |               |                                                  |        | ام كلثوم بنت فاطمه     |
| بديل بن درقا                 | 1+9           |                                                  |        |                        |
| برابن عازب                   | 109           | ياس بن بكير                                      | .i 1+0 | ام ہانی                |
| برائن ما لک                  | 109           | ياس بن عبدالله                                   | 1+0    | الماني                 |
| برا بن معرور                 |               |                                                  |        | امامه بنت ابوالعاص     |
| برات، اعلان                  | 11•           | يام تشريق                                        | 1 100  | امت محمریه             |
| براق                         |               | يار                                              | 1 1+2  | اموال                  |
| برده شریف                    | 11+           | يلا                                              | 1 1+4  | ای                     |
| برده شریف، تصیده             | 117"          |                                                  |        | امين                   |
| برزانی علم الدین ۱۳۷         | IJΨ           | يكن بن خريم                                      | 1-0    | اميه بن خلف            |
| برک النعماد ۱۳۷              | 1114          |                                                  |        | اميه بن عبدشس          |
| برکت ۱۳۷                     |               |                                                  | 1+4    |                        |
| بريده بن حصيب                | HΔ            |                                                  | 1.4    | انبیائے کرام           |
| 1172                         |               | باب السلام                                       |        | • 1                    |
| بسر بین ارطاه                | 110           | ،<br>باب النساب                                  |        | انس بن ما لک           |
| بشر بن برا                   | 116           | ، ،<br>باذان ,                                   |        | انس بن ما لک معنی      |
| بثير                         | IIΔ           | باره ربيح الاول                                  | 1+4    | انس بن مرشد            |
| بشير بن سعد                  | IΙΔ           | با قیات محرفظ                                    | 1+4    | انس بن معاویه          |
| بعاث                         | II <b>a</b> , | <br>ابانت سعاد                                   |        | انس بن نضر             |
| بعاث، جنگ                    | IFT           | بچین محر ﷺ                                       | 1•4    | انشقاق قمر             |
| هی بن مخله                   | 119           | .خيره.<br>.خيره.                                 |        | انصار                  |
| نجر بن عبداللدمزنی فیروز ۱۳۹ | 119           | بخاری، امام                                      | 1•٨    | انورشاه تشميري،مولانا  |
| بكرين واكل                   | 171           | ا بخاری شریف                                     | Ι•Λ    | التيريد                |
| بلال بين رباخ                |               | يدر، مقام                                        | 1•A    | -<br>او <i>ل ۽ بنو</i> |
| بلوغ المرام                  |               | يدر ، غزوه                                       | I•A    | اوس بن اوس             |
| بنواميد                      | 11/2          | بدرالموعد،غزوه                                   | I+A    | اولاد نبوى ﷺ           |

| عنوان صفح            |                                       | عنوان                                           | صفحه     | عنوان                |
|----------------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------|----------|----------------------|
| 10"                  | -/                                    | بنونجار                                         | lβ*      | بنواوس               |
| نبر                  | •                                     | بۇنفىر                                          |          | اينوبكر<br>          |
| ١٥٣ ,                | ۱۳۵                                   | پنونضیر، غزوه                                   |          | بنوتغلب<br>بنرتیر    |
| 1a.r                 | U)) -                                 | بنو ہاشم                                        |          | بنونمیم<br>بنونقلبیه |
| 100                  |                                       | بنو ہوازن<br>مندی جم                            | 1        | بو تقبیف<br>بنو تقیف |
| 100                  |                                       | بنوری، محمد بوسف<br>بواط، غروه                  |          | 67.5.                |
| نفور علی کی          | . ~, •, •                             | بواههٔ کروه<br>بها فرید نیشا پوری               |          | بنوصنيف              |
| صور علي المسام المام |                                       | بې ريد يا پورې<br>بيان بن سمعان ميمې            |          | بوخزاعه              |
| څ ۲۵۱                | 5                                     | بيت الحرام                                      |          | بنوخزرج              |
| (1)                  |                                       | بيت العتق ٰ                                     | 10°F     | بنو ذبل بن شيبان     |
| 191                  | ۱۳۸ تراجم                             | بيت المدارس                                     |          | بنوزېره              |
| 191                  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                                 | 1        | بئوسعد               |
| بيب ١٩١              | (/ ' <del>'''</del> '                 | بيت المقدس                                      | l .      | بنوسلمه<br>ا         |
| 141                  |                                       | بیعت رضوان                                      |          | پۇسلىم<br>يىلەپ،     |
| اللها ۱۲۱            |                                       | ىيىت عقبدادلى                                   |          | پۇتىكىم،غزوە<br>     |
| Mt ,                 |                                       | ىيىت عقبه ثانيە<br>يېقى ، ابوېكر احمد بن الحسين | 1 '      | نوشيبر<br>نوضمره     |
| INF                  |                                       | همان ۱۶ بورمرا عز ران استین<br>میتر رومه        |          | بو مره<br>نوطےنوطے   |
|                      |                                       | پر روسته<br>بیر رئیس                            | 1        | وت نوعدی             |
| 145                  |                                       | ېرمعو نه                                        |          | نوغطفان،غزوه         |
| Nr                   |                                       | بر میمون                                        |          | نوقر يظه             |
| 197"                 | - 1                                   | ت                                               |          | نو قریظه ، غزوه      |
| Mm                   | اها توریبر                            | بعی                                             | t IMM    | وقبيقاع              |
| ت                    | 161                                   | ريخ الخيس في احوال نفس نفيس                     | ן ווייוי | وقبيقاع،غزوه         |
| 170                  | ۱۵۱ ثابت بن ضحا که                    | م تابعين                                        | ۱۳۳ کی   | ومدلج                |
| ح ١٦٥                | ا ۱۵۱   ثابت بن وحدا                  | b                                               |          | مصطلق،غزوه           |
| ITA                  | ۱۵۳   ثابت بن تیس                     | رک<br>                                          | . ۱۳۵    | لىحيان،غزوه<br>      |

| عنوان تعني                  | م في                                         | منوان                         | : 23<br>25                | منوان                                  |
|-----------------------------|----------------------------------------------|-------------------------------|---------------------------|----------------------------------------|
| حبر ه                       | 126                                          | جنت البقيع                    | arı                       | ثلاثيات                                |
| مبشه                        | 128                                          | جنگ                           | ITO                       | اثمامه بن آثال                         |
| حبيب بن عمرو المألما        | ۱۲۳                                          | جواز                          | 144                       | تمامه بن عدی                           |
| 1AF                         | ١٢٣                                          | جوانی رسول ﷺ                  | rri                       | ثوبان                                  |
| مج مبردر                    | 140                                          | ۶ يين                         | 144                       | فوبيه                                  |
| محابتم                      | 122                                          | جهاو                          | 144                       | ثۇر، جېل اور غار                       |
| جيته الوداع                 |                                              | جهيش                          |                           | ئ                                      |
| قجرا سود                    | 122                                          | - بيش                         | IΊΖ                       | جابر بن زید                            |
| حجرهٔ از واج مطهرات ۱۸۷     | <u></u>                                      |                               |                           | جابر بن عبدالله                        |
| جيت مديث                    | 1ZA                                          |                               | 174                       | جابر بن مسلم                           |
| مديبير ١٨٧                  | IZA                                          | ی چیاتی از و                  | AFI                       | جارود بن عمرو                          |
| حديبيه المحال               | <u>.                                    </u> |                               | MA                        | جارىيەقدامە                            |
| عديبيه، نمز وه ۱۹۴۲<br>عديث | 14                                           | ا حارث                        | AFI                       | جامع یا جوامع                          |
| حدیث ۱۹۹۰<br>صدیث جریل ۱۹۹  |                                              | ا حارث بن دني بإله            | AFI                       | جبار بن محر                            |
| مدیث خرافه ۴۰۰              |                                              |                               | 144                       | إجبريل                                 |
| حدیث غریب                   |                                              | , ,. 0 =                      |                           | جبریل، حدیث                            |
| حدیث قدی                    | 129                                          |                               |                           | جبل الالال                             |
| حدیث متصل                   |                                              |                               |                           | ا جبل نور                              |
| عدیث مرفوع                  |                                              | عارث بن ہشام<br>. مشق         | 149                       | جبير بن مطعم ،                         |
| مدیث مند                    | (A)                                          | ا حارث و می                   | 179                       | ا جربی ولعدیل                          |
| ا حدیث مقطورتی              | 481                                          | والمراجات                     |                           | 6                                      |
| عديث موقوف                  | IAI                                          | ، عارفه مان<br>ا ماط میرانید. | <u>-</u><br>  <b>∠</b>  * | برن<br>7 مرسوران                       |
| حدیث اور سنت کا فرق         | IAF                                          | ا حاتم                        | <br>  <b>4</b>            | ······································ |
| المائيار                    | IAF                                          | ا حاتم نستا بوری              | <b>4</b> 5                |                                        |
| حرام، محد                   | HAP                                          | ما                            | ۳2                        | اهراك                                  |
| رب، بعاث ۴۰۲ <u>[</u>       | IAT                                          | والحب الحزن                   | ۷۳                        | أجعفرين اني طالب                       |
| حرب بن اميه                 | IAP                                          | ا حباب بن منذر                | ۷۳.                       | ઇનાઝ                                   |

11

| عنوان صفحه           | صفحه        | عنوان                     | صفحه         | عنوان                |
|----------------------|-------------|---------------------------|--------------|----------------------|
| خذیمه بن ثابت انصاری | rii         | خظله بن الي عامر          | r+ r-        | حرب فجار             |
| خطبه حجتة الوداغ     | rii         | خظله بن ربيع              | r• m         | حرم مدينه            |
| خطیب بغدادی          |             |                           |              |                      |
| ا ممر ۲۳۸            | rir         | حنیف بن راب               | <b>**</b> ** |                      |
| ליות                 | 414         | حثیقه، بنو                | ***          | حسان بن ثابت ريفطيند |
| خندل،غزوه            |             |                           |              |                      |
| خوات بن جبير         | rir         | حنین، وادی                | r• r         | هسن                  |
| خولان                | rir         | حنين،غزوه                 | r•r          | حسن بن جابر          |
| خوله بنت ازور        | ייויי       | حوض کوژ                   | <b>7.</b> m  | حسن بن على خواهباء   |
| خوله بنت حکيم ۲۵۳    | rim         | حويطب بن عبدالعزیٰ        | ***          | حسين بن على رينطينه  |
|                      |             | حيرر                      |              |                      |
| خيبر، غزوه           | rim         | ميليد                     | r•0          | حصن خصين             |
| خ                    |             | خ                         | <b>r•</b> ∆  | حصن مرحب             |
| دارالاسلام           | ria         | خارجه ياليسي،عهد نبوي مين | r•0          | حضر موت              |
| دارالحديث ٢٦٥        |             |                           |              | حضری                 |
| دارالحرب             | ***         | خارجه بن زيد              | 4+4          | هفصد                 |
| دار قطنی             | 1           |                           | F•∠          | عليم بن خرام         |
| دار قطنی سنن         |             |                           | ۲۰۸          | علف الفضول           |
| دارى، امام           | +++         | خالدین ولید               |              | حليه مبارك           |
| دارمی مسنن           | 777         | خباب بن الارت             | r•9          | طله                  |
| دهيه کلبي            | 772         | خبیب بن عدی               | r• 9         | علیمه سعدیه          |
| F14                  | 772         | ختم نبوت                  | r+9          | حمرالاسد             |
| وسة خوال رنبوي بينيا | 77/         | احتم نبوت وتح یک          | 7+9          | تحمرالاسد، عزوه      |
| ولدل                 | rrr         | خدىچېرام المونين          | <b>7+</b> 9  | محمزه بن عبدالمطلب   |
| دومته الجندل         | rr <u>z</u> | خراش بن اميه              | rı*          |                      |
| دومة الجندل،غزره     | 472         | خرقه شريف                 |              | ·                    |
|                      |             | خزرج، بنو                 |              | حمنه بنت جحش         |
|                      |             | . <u></u>                 |              |                      |

| عنوان صفحه               | عنوان صفحه                               | عنوان صفحه                                    |
|--------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| وارع                     | يدين زيد                                 | نعيا عيا                                      |
| وده بنت زمعه ۲۹۰         | يد بن جير ۲۸۴                            | ات الرقاع، غزوه ١٣٥٠ سعيد                     |
| ويدبن صامت ٢٩١           | نيد بن حارث                              | ريعته الوصول ٢٧٦ سعيا                         |
| ولِق،غزوه                | يد بن سعيد ۲۸۴۰                          | کوان بن عبدقیس ۳۷۳ اسعیا                      |
| هميل بن صنيف             | نيد بن شهيل                              | والحليفية سعيا                                |
| تهبیل بن عمرو            | مارت منافرت ۴۸۵                          | والخلصه                                       |
| يد                       |                                          | والعشير ه                                     |
| يرت نبوي                 | ايرا                                     | والفقار ٢٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| يرين                     | يفه بنی ساعده                            | والحجاز ١٩ ٢٢ سقيفا                           |
| میس خراسانی              | ام بن ابی الحقیق، الورافع                | ومبي، امام                                    |
| ;                        | طان الحديث                               | سلط الطا                                      |
| شافعی، آمام ۳۰۵          | ع , جبل                                  | سالم بن عبدالله                               |
| شاه عبدالعزيز ۴۰۰۳       | یکان بن سلامهکان بن سلامه                | ساع بن عرفها غذاري 😘 📆 🖈                      |
| شاه عبدالعنی ۲۰۰۲        | مان فاری ۲۸۶                             | سراقه بن بعثم                                 |
| شاه عبدالقاور المجتل     | لمه بن اکوع ۲۸۷                          | مراقبہ بن عمرو ۲۷۵ اسلم                       |
| شاه محمر مخصوص الله ۳۰۶۳ | لمه بن بشام ۲۸۵                          | بريه بيان اسلم                                |
|                          | سيط بن عمرو ۲۸۷                          | سعد بن الى وقاص ۲۸۳ سليد                      |
| شجاع بن وهب ٢٠٠٠ أ       | "                                        | •                                             |
| شرح مديث                 | •                                        | سعد بن جماز ۲۸۴۳ سمر                          |
| I .                      | عير                                      | سعد بن ربّع ۲۸۳ سمع                           |
| عتمی ، امام ۲۰۰۷         | "" · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | سعد بن زید ۲۸۳ سند                            |
| شفاعت                    |                                          | سعدین زیدزرتی مسخا                            |
| شق صدر                   |                                          |                                               |
| ش قر                     | ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' ' '    | سعد بن عثان ۲۸۴۰ سند                          |
| شقران صالح               |                                          | سعد بن ما لک                                  |
| شکل بن حمید عبسی         | نن                                       | سعد بن معاد ۲۸۴۰ سنر                          |
| شاس بن عمان              |                                          | سعيد بن العاص ۲۸۴ سنی                         |

| عنوان صفحه                          | عنوان صفحه     | عنوان صفحه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|-------------------------------------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عباد بن بشر                         | ضرار بن از دار | شاكل نبوى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| عباده بن صامت                       | صاربن نقلبه    | شائل ترندی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| عباس بن عبدالمطلب عباس بن عبدالمطلب |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| عبدالحق محدث دہلوی                  | طالف           | l                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| عبدالرحمٰن بن انی بکر               |                | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| عبدالرحمٰن بن عوف                   | · ·            | انت بد ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| عبدالقيس                            |                | Δ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| عبدالله بن ابي                      |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| عبدالله بن اربقط                    |                | Ь                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| عبدالله بن الحارث                   | ·              | صابی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| عبدالله بن عبدالمطلب                | · ·            | صادقه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| عبدالله بن عمر                      | طے، بنو        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| عبدالله بن قميه                     |                | صحانی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| عتبه بن الى لهب                     |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| عتبه بن اسيد (ابوبصير)              |                | ا المحجود المح |
| عتب بن ربیعه                        |                | 45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| عتب بن ربیعہ                        |                | المتحيمسا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| عتبه بن مسعود ۳۴۱                   |                | ء لق بُ يعلق.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| عثان بن عفان رفطينا                 |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| عثان بن مظعون                       | عالیٰ ماعوالی  | صفوان بن اميه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| عداس مسیحی                          | عام الحزن      | صفہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| عدى، بنو                            | عام الوفود     | .*.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| عدى بن حاتم                         | عامر بن اميه   | صفيه بنت عبدالمطلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| عرب                                 | •              | 1.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| عربی زبان                           | عامر حضری      | صهیب بن سنان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                     | عائذ بن ماعص   | Ь                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| عروه بن مسعود                       | عائشه صديقه    | ضرار، مجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                     | <u></u>        | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| منوان معني            | منوان سنجه | ن<br>في<br>نحم | •نوان              |
|-----------------------|------------|----------------|--------------------|
| ق ا                   | الى ربيعه  | ۳۵۱ عیاش بن    | عروه بن مسعود ثقفي |
| قائم                  | myr        | ۳۵۱ عیص        | ۶ کن               |
| قا                    | PYC        | ۳۵۱ عید        | عشر ومبشره         |
| قيا، مجد              | ڗ          | rot            | عقاب               |
| قبلتين مبجد           | rya        | ۳۵۱ غابه،غزوه  | عقبه بن ابی محیط   |
| قبلهقبله              | rys        | ۳۵۱ غارثور     | عقبه بن الى معيطان |
| قبله اول              |            |                |                    |
| تب <i>ت</i>           | ريث        | ۳۵۲ غریب انح   | عقبه بن وبب غطفاني |
| قاده بن نعمان         | PYY        | ۲۵۲ غزوه       | عقربا              |
| قدامه بن مظعون        | ryy        | ۳۵۲ غسان       | عقيل بن اني طالب   |
| قریش ۴۲۵۹             | انگ        | ۳۵۳ غسیل انما  | عكاشه بن محصن      |
| قريظه، بنو            | فردوه ۲۲۷  | ۳۵۲ أغطفان ا   | عكاظ               |
| قسوا                  | my2        | ۳۵۲ غفار       | عکرمه بن ابی جبل   |
| قصی بن کلاب           | m12        | ۳۵۳ عم کا سال  | علن                |
| قصيدهٔ برده           | m14        | ۳۵۳ ننیمت .    |                    |
| تاة، دادي             | ؾ          | rar            | علم طب             |
| قيس بن سعد بن عباده   | מדא        | ۳۵۳ قاران      | على بن الي طالب    |
| قيمر                  | ·          | ۳۵۶ فاروق اعظ  | عمارین باسر        |
| قينقاع، بنو، غزوه ۴۸۱ | بيس        | ۳۵۷ فاطمه بنت  | ممامه              |
| ن ت                   | mys        | ۳۵۲ فاطمه بنت  | عمر بن خطاب ظفه    |
| rar                   |            | =              |                    |
| کرزین جابرفهری        |            |                |                    |
| كعب بن اشرف           | rzr        | ۳۲۳ فتر و وی   | عمرو بن الحضر می   |
| کعب بن جماز           |            | -              |                    |
| کعب بن زمیر           | 1          |                |                    |
| کعب بن مجر ہ          |            |                |                    |
| كتب                   | rzr        | ۳۹۳ فهارس      | عويم بن ساعده      |

M

| صفحه       | عنوان             | صنجه          | عنوان                        | صفحه          | عنوان                               |
|------------|-------------------|---------------|------------------------------|---------------|-------------------------------------|
| ושיז       | مشكوه شريف        | ساس           | مر تبد غنوی                  | MAZ           | ·                                   |
| [FEFT]     | مشوره             | بالما         | مزاج نبوی                    | ۳۸∠           | كلثوم بنت على                       |
|            | مشیخه             | <b>1</b> 111  | مىانىد                       | <b>7</b> 74   | كنز العمال في سنن الاقوال والا فعال |
| [rrr       | مصافيح السنه      | শIশ           | مشخرج                        | <b>17</b> 1/2 | کہف بنی حرام                        |
| لمصاحف     | مصاحف/كتاب،ا      | MIM           | متدرک                        |               | أ ل                                 |
| אין        | مطعم بن عدی       | ۵۱۲           | شجد                          | <b>የ</b> ለለ   | لا <b>ت</b>                         |
| mmr        | معاذ بن حبل       | Ma            | مىجد ذباب                    | raa           | لباس نبوی ﷺ                         |
| rrr        | معانی الاثار      | دام           | مىجدرايە                     | ۳90           | لبيد بن رسيعه                       |
| prr        | معجزه             | MA            | مسجد ثمس                     | ۳9.           | لبينه                               |
| ~~~        | معجم              | Ma            | مسجد ضرار                    | 1-91          | لعوق                                |
| ~~~        |                   |               | منجد عقبه                    |               | ل                                   |
| المه ۱۳۰۰  | معيقيب بن الي فا' | ria           | مسجد على                     | ۳۹۲           | مارية قبطيه                         |
| rr.        |                   |               | مىجد فنتح                    |               | مال غنيت                            |
| فیلی       | مغيره بن سعيد بن  | ۵۱۲           | مسجد قبا                     | 1797          | ما لك، امام                         |
| יייי ויייי | مفتاح الجنت       | MA            | مىجدىلىتىن                   | ۳۹۴           | متروکات نبوی ﷺ                      |
| רמין       | مقام محمود        | MIY           | مىجدكېش                      | ۳۹۲           | متن حديث                            |
| איין       | مقنع خراسانی      | ۲۱۲           | مىجد تحصب                    | <b>779</b> 4  | مجمع بن جاربیہ                      |
| rrr        | مکا تیب نبوی ﷺ    | רויז          | مسجد نبوی                    | rem           | محدث                                |
| מורת       | مكاتيب النبي ﷺ    | <b>1</b> "1"1 | مسلسلات                      | ľ             | محرم، وادی                          |
| www        |                   |               | مسلم، امام                   |               | <i>.</i>                            |
| mm4        | منات              | r'ra          | مسلم شریف                    | <b>1</b> 792  | مجمر بن ابو بمرصد بق                |
| mry        | منافق             | ٩٢٣           | مسلمان                       | <b>79</b> 2   | مجر، سوره                           |
| MPZ        | منافقت            | r49           | ،                            | ۳۹∠           | محمیه بن جز                         |
| ٣٣٤        | مواخات            | 74            | مىنداخد                      | m92           | -<br>امختار بن ابوعبید ثقفی         |
|            |                   |               | مسيلمه كذاب ,,,,,,,          |               |                                     |
| !          |                   |               | مشتهره احادیث/احادیث انشتهره |               | •                                   |
|            |                   |               | مشكل الحديث                  |               | = 1                                 |
|            |                   |               |                              |               | <u> </u>                            |

| عنوان تسفح | عنوان تسفحه      | عنوان صفحه                |
|------------|------------------|---------------------------|
|            | وحثی بن حرب      | موطا امام ما لك           |
|            | وکی              | موطالهام محمد ۱۳۹۹        |
|            | ور ۴۲۰۹          | •                         |
|            |                  | مهرنیوت ﷺ                 |
|            |                  | مېمات رسول ﷺ              |
|            |                  | میثاق مدینه               |
| \          |                  | ميسره ۳۵۳                 |
| 0//        |                  | میمونه بنت حارث           |
|            | باشم             |                           |
|            | هبار بن سفيان    | نائلہنائلہ                |
| ·          | بيل              | نبوت محمدی کلی بیشته میری |
|            | هجرت حبشه        | نجار، بنو ۳۵۳             |
|            | المجرت مديد ١٠٤٠ |                           |
|            |                  | نځله ۴۵۹                  |
|            | 1                | نسانگ، امام ۲۵۹           |
|            |                  | نسائی،شنن                 |
|            | ېوازن ، بنو      |                           |
|            | , 0              | نضر بن حارث ۲۵۷           |
|            |                  | نظر بن حرث                |
|            | ليغوث            | تضيره بنو ۵۵۲             |
|            | - <b>(XXX</b> )  | عیم بن عبداللہ ۵۵۷<br>    |
|            |                  | نفاقه. ۱۳۵۸               |
|            |                  | نقوش سیرت ﷺ               |
|            |                  | لووی، امام                |
|            | www.ahlehaq.org  | تهدیه                     |
|            |                  | b o                       |
|            |                  | وحدان                     |
|            |                  |                           |

# حيات نبوى عِلْقَالَةُ -- ايك نظر ميس

رسول الله ﷺ كى ولادت مولى \_ ولادت كے وقت اليوان كسرىٰ كے چودہ كلّرے كرگئے۔ فارس كے آتش كدے كى آگ بجھ كى اور دريائے سادہ خشك موكيا۔

ر بیج الاول، ۱۲۲ اپریل اے ۵ء ، بروز پیر موسم بہار ، صبح صادق کے وقت مکہ کے محلّہ سوق اللیل میں ولادت کے سات دن بعد

ولادت کے سات دن بعد عمال میسا

عمر مبارك تهسال

جناب عبد الطلب نے آپ ﷺ کانام محدر کھا۔ حضرت حلیمہ سعدید کی آغوش رضاعت میں۔ پہلے سعدیہ۔ حضرت حلیمہ سعدیہ کے پاس قبیلہ بنو سعد میں شق صدر کا واقعہ پیش آیا۔ یہ سب سے پہلا

رے قلب اطہر کوسونے کے طشت میں آب زم زم سے دھویا۔ ای شق صدر

ا في والده حضرت آمنه كي آغوش مين آگئے 🚓 آمنه

ابی والدہ کے ساتھ میٹرب (مدینہ منورہ) کاسفر کیا۔ در بیٹرب + مدینہ

مدينه سے واليي پرمقام الوامين آپ ﷺ كى والدہ كا انتقال ہو كيا۔

جناب عبدالطلب كي زير كفالت آميك\_

جناب عبدالطلب كي وفات - المعبد المطلب

جناب الوطالب كي زير كفالت ١٥ الوطالب

جناب الوطالب كے ساتھ شام كاسفر-دى بيين محر الكا

جنگ فجار میں شرکت ہے فجار، جنگ

طف الفضول نامى معابد يمين شركت حلف الفضول

قریش مکه کی طرف سے صادق اور امین کالقب دیا گیا۔

حضرت خديجه كامال تجارت لي كرسفرشام پرتشريف لي محت حديجه، ام المؤمنين

حضرت فدیجہ ہے عقد نکاح۔

آنحضرت المنظم في المجر المود نصب فرمايا اور قبائل عرب ك ايك بهت برك اختلاف كوختم فرماويا-

اس سال کازیاده حسدآپ ﷺ نے غار حراش کردارا۔ ح حراء غار

عمر مبارک سمال

عمر مبارک ۲ سال

عمر مبارك ٢ سال

عمرمبارك ٢-سال

عرمبارك ٨سال

عمرمارك۸سال

عمرمبارك ١٢مال

عمرمبارک۵اسال

عمرمبارك ١٦سال

عمرمبارک۴۵سال

عمرمبارک۲۵سال

عمرمبارك ٢٥سال

عمرمبارک۳۵سال

عمرمبارك كاجاليسوال سال

١٢ر بيع الأول بروزبير

رمضان، شب قدر

رمضان، شب قدر

ربيع الاول سے رمضان تك

ربيع الاول ہے رمضان تک

#### ا نبوی

بعثت نبوی بھلا۔

الماه تكرويات صادقه كاسلنه جارى را-

بعثت نبوی کے اس دور میں شجرو جربارگاہ نبوت میں سلام عرض کرتے تھے۔

حضرت جبرئیل امین قرآن حکیم کی وق لے کر بارگاہ نبوت میں حاضر ہوئے اور سورہ علق کی

ابتدائی پائچ آیات اقراباسم ربک الذی خلق ے مالم یعلم تک نازل ہوتیں۔

حضرت جرئيل نے آنحضرت على كووضو اور نماز كا طريقه سكمايا۔ آپ على كووووقت ك

نمازدوگانه فجراوردوگانه عصر کاهم دیا گیا۔

### ۲ نبوی، ۳ نبوی.

آنحضرت وللله وين اسلام كى خفيه تبلغ فرماتے رہے اور مندرجہ ذمل اہم شخصيات ايمان لائيں: حضرت خديجة الكبرى، حضرت الوبكر صدلق ، حضرت على ، حضرت زيد بن حارث ، حضرت زبير بن عوام، حضرت عثمان بن عفان، حضرت عبدالرحمٰن بن عوف، حضرت طلح بن عبيدالله، حضرت سعد بن الى وقاص وغيره۔

### هم نبوی

آنحضرت على في اعلانية تليغ كا آغاز فرمايا ـ

آنحضرت ﷺ نے اعزہ و اقارب کو علی الاعلان دین اسلام کی دعوت دی۔ کفاران مکہ اور خصوصًا قریش نے آنحضرت ﷺ سے بغض و عداوت کا کھل کر مظاہرہ شروع کر دیا اور آپﷺ کی ایذار سانی کے لئے منظم ہو گئے۔

کفار مکہ آنحضرت و اللہ کا تبلیغ کے خلاف وفد کی صورت میں ابوطالب کے پاس گئے۔

### ۵ نبوی

مسلمانوں نے کفار کی ستم رانیوں سے تنگ آگر مکہ چھوڑا اور حبشہ کی طرف ہجرت کی۔اس ہجرت میں گیارہ مرد اور چار عورتیل شامل تعیس جن میں حضرت عثمان اور حضرت رقیہ مجمی تنے۔ ہے ہجرت عبشہ +اصحمہ + نجافی + عثمان بن عفان + رقیہ بن عفان + رقیہ بنت محمہ۔ رجب المرجب

دمضاك السادك

آنحضرت وللله پر سوره والنجم نازل ہوئی۔ آپ لللہ نے مسجد حرام میں قریش کے مجمع میں الاوت فرمائی۔ مسلم و کافر، جن و انس سب بی جمع شے۔ جب آیت ہجدہ پر پنچ تو آپ وللہ انے سجدہ کیا۔

نے سجدہ کیا اور آپ وللہ کے ساتھ سلم و کافر جن و انس تمام حاضرین نے بھی سجدہ کیا۔

آنحضرت وللہ کو ایذ این پنچانے والی پارٹی کا اجہائ مسجد حرام میں ہوا۔ عقبہ بن افی معیط نے نجاست بھری اوجھ آنحضرت وللہ پر عین اس وقت لا کر ڈالی جب آپ وللے رب العزت کے سامنے سریہ ہجود تھے۔ حضرت فاطمہ جو ابھی کم سنتھیں وہ آئیں اور اوجھ آپ وللے کی سامنے سریہ ہجود تھے۔ حضرت فاطمہ جو ابھی کم سنتھیں وہ آئیں اور اوجھ آپ وللے کی سامنے سریہ جود تھے۔ حضرت فاطمہ جو ابھی کم سنتھیں وہ آئیں اور اوجھ آپ وللے کی سامنے سریہ جود تھے۔ حضرت فاطمہ جو ابھی کے سامنے سریہ جود تھے۔ حضرت فاطمہ جو ابھی کم سنتھیں وہ آئیں اور اوجھ آپ ولیک

حضرت سمیہ جن کے قدم ثبات میں مجھی لغرش نہیں آئی، لعین الوجہل کے ہاتھوں شہید ہوئیں اور اس طرح ان کو "اسلام کی پہلی شہید خاتون" کا امتیازی نشان حاصل ہوا۔

#### ۲ نبوی

قریش کی ایذار سانیوں کے ہاعث آپ ویکی حضرت ارقم بن افی الارقم کے مکان میں فروکش ہوئے۔اس طرح "وار ارقم" اسلام کا گہوار ہ اول ثابت ہوا۔ دارار قم "وار ارقم" میں حاضر ہو کر حضرت حزرہ اور ان کے تین ون بعد حضرت عمر بن خطاب " مشرف بہ اسلام ہوئے۔ جمزہ + عمرفاروق۔

حفرت عمر بن خطاب کے مشرف بداسلام ہونے پر پہلی مرتبداسلامی تاریخ میں ایسانعرہ تھی ہے۔ الکایا کیا کہ جس سے مکد کی بوری وادی گونج اٹھی۔

قریش مکہ کی جانب سے عتبہ بن ربع نے آنحضرت ﷺ کو تبلیغ دین کے مقابلے میں مال، جاد، عورت اور علائ کی چیش کش کی کیکن آنحضرت ﷺ نے تبلیغ دین کی خاطراس چیش کش کو محکرا دیا۔

#### ۷ نبوی

قریش نے ایک ظالمانہ تحریر کے ذریعے بنوہ ہم کابائیکاٹ کیا اور آنحضرت اللے کی معیت میں بنوہ ہم اور آخضرت اللے کا اب معیت میں بنوہ ہم اور بنومطلب شعب ابی طالب میں محصور کردیئے گئے۔ اسی شعب ابی طالب

يكم محرم الحرام

#### ۸ نبوی

شق القمر کامعجزہ رونماہوا۔مشرکین نے آپ ﷺ سے مطالبہ کیا کہ کوئی ایسی نشانی دیکھائے

جس جن کا تصرف آسان میں ہو۔ اس پر آخضرت و اللہ نے چودھویں رات کو چاند کی طرف انگل ہے جودھویں رات کو چاند کی طرف انگل سے اشارہ کیا اور چاند کے دو نکڑے ہوگئے۔ ایک نکڑا حراکی جانب اور دو سرا بائیں جانب کی طرف جھک گیا۔ جبل حرادونوں کے در میان نظر آتا تھا۔ حبح حرا، جبل + مجرہ + شق قر

### ۹ نبوی

يد پوراسال ني كريم الله في في في سعب إني طالب من محصور بوكر كزارا-

#### ۱۰ نبوی

الله تعالی کے تھم سے بائیکاٹ کی اس دستاویز کودیمک نے چاف لیا اور الله تعالی کے نام کے سوااس کاکوئی حرف بھی باتی نہ رہا اور اس طرح قریش کا یہ ظالمانہ منشور منسوخ ہوا اور بی بائم "شعب البی طالب" کی نظر بندی سے نکل کر اپنے تھروں میں آباد ہوئے۔ منصور بن عکرمہ جس نے یہ ظالمانہ وستاویز آگھی تھی، اس کا ہاتھ شل ہوگیا۔ یہ آنحضرت و ایک ایک مستقل مجرہ تھا۔

آنحضرت وللك كي جياجناب الوطالب كا انقال موا-

آنحضرت و الله کی مونس وغم خوار اور دکھ سکھ جس برابر کی شریک آپ را کے کا دوجہ مطہرہ حضرت خدیجہ الکبری کا وصال ہوا۔

مندرجہ بالادو فخصیتوں کے انقال کے باعث سن دس نبوی کو آنحضرت ﷺ کے لئے "عام الحزن" کہاجاتا ہے۔

> آنحضرت ﷺ نے حضرت مودہ بنت زمعہ یہ نکاح کیا۔ آنحضرت ﷺ نے حضرت عائشہ سے عقد نکاح کیا، لیکن رخصتی نہیں ہوئی۔ تبلیغی سفرر آپ ﷺ طائف تشریف لے گئے۔

سفرطائف کے دوران جب آپ وظی الل طائف کی سنگ دلی ہے بہت ممکین تھ، حضرت جبرئیل النظی پہاڑوں کے فرشتے نے عرض کیا،
جبرئیل النظی پہاڑوں کے فرشتے کی معیت میں نازل ہوئے اور بہاڑ کے فرشتے نے عرض کیا،
"یارسول اللہ" اجازت ہو تو مکہ کے دو پہاڑوں کو طلا کر ان لوگوں کو کچل دوں تاکہ یہ سب باک ہوجائیں۔ رحمت عالم بھی نے فرایا: "نہیں جھے یہ توقع ہے کہ یہ نہیں تو ان کی نسل بی ہے ایک لوگ بیدا ہول کے جوفدا کو ایک مانیں کے اور ان کے ساتھ کی کوشریک نہیں بی ہے ایک کے ساتھ کی کوشریک نہیں

10 مضان السبارك

١١٣ رمضان السبارك

شوال شوال سرمشوال

ذوالقعده

بنائي مے۔"ے طائف،سفر۔

طائف ہے والی پر آپ ﷺ نے دعائی جو " دعائے طائف" کے نام سے مشہور ہے۔ آپ ﷺ سفرطائف ہے والیس مکہ مکر مد پنجے۔

٢٢٣ زوالقعده

اا نبوی

مینہ سے آنے والے چند حاجیوں نے آپ ﷺ کی وعوت پر آپ ﷺ کے دست مبارک پراسلام قبول کیا۔ان افراد کی تقداد چھے تھی۔ اس سے انسار کے اسلام کا آغاز ہوا۔

۱۱ نبوی

نى كرىم على كومعراج بوكى عن معراج

27ارجب المرجب

شب معراج

حضرت جرئیل علیہ السلام نے آپ ﷺ کا سینہ مبارک شق کیا اور آپ ﷺ کا قلب مبارک ٹکال کر سونے کے طشت میں آب زم زم سے دھویا اور اس میں حکمت، ایمان اور

نور نبوت بمركز ابی جگه ركها-آپ علی كوييت المقدس ميں تمام انبيائے كرام كى امامت كا

شرف مامل بوا-اس رات آپ الله في فرشتون كاكعبه "بيت المعور" و كيما-آپ الله

نے جنت اور اس کی نعمتوں، دوزخ اور اس کے عذاب کامعائد کیا۔ ای رات آپ وہنگا پر اور آپ وہنگا کی اُمنت برپانچ نمازیں بومیہ فرض کی گئیں۔

بیت مقبہ اولی۔ آنحضرت ﷺ کے دست مبارک پر انسار میند کے بارہ افراد نے بیت

کی ہے بیعت عقبداولی +انصار + جرت نبوی ﷺ۔

موسم حج ،رجب

۱۳ نبوی

بیعت عقبہ ثانیہ۔انعار دینہ کے ۲۳ مردول اور ۲عور تول نے آنحضرت وہ سے بیعت کی اور آپ وہ انسار میں کے اس موقع پر ان میں سے ۱۲ نتیب بھی مقرر فرمائے۔ جی بیعت عقبہ ثانیہ +انصار + جرت نبوی وہ ا

موسم حج ، ذوا كجه

ا جحری

آپ اللے اجرت کی غرض سے حضرت الو بکر صداق کی معیت بٹل مدیند منورہ کی طرف رواند

يكم ربيع الاول

مدیق کوسانپ نے ڈی لیا اور سخت تکلیف میں متلائے تو حضور اکرم ﷺ کے دست مبارک لگانے سے تکلیف جاتی رہی ہے، جرت مدینہ +الوبکر صدیق + صدیق اکبر۔

سر کار دوعالم ﷺ حضرت الوبکر اے ہمراہ غارے نکلے اور مدینہ طیبہ کی طرف روانہ ہوئے۔ آپ ﷺ مقام قبامیں فروکش ہوئے اور اسلام کی سب سے پہلی مسجد قباکی بنیاد رکھی۔ ہے قبا تندید

قبامیں چندون قیام فرمانے کے بعد آپ ﷺ مینه منورہ کی طرف روانہ ہوئے۔راستے بیل آپ ﷺ نے بنو سالم کی مسجد میں جمعہ کی نماز پڑھائی۔ یہ آنحضرتﷺ کی پہلی جمعے کی نماز اور پہلا خطبہ تھا۔ دے جمعہ، مسجد

آپ و الله البدر علید میں داخل ہوئے۔ بنو نجار کی بجیاں آپ و استقبال کرتے ہوئے طلع البدر علیدا گاری تھیں۔ حضرت الوالوب انساری کوشرف میزبانی حاصل ہوا۔ مسجد نبوی کی تعییر شروع ہوئی۔ اذان و اقامت کی ابتدا ہوئی۔ جہجرت مدینہ + مدینہ + الوالوب انساری + مسجد نبوی۔

مواخات کا سلسله۔ایک انصاری اور ایک مہاجر کورشته اخوت میں مربوط کیا گیاجو اسلام تاریخ کی ایک مثالی اخوت تقی۔۔مواخات حضرت عائشہ کی خصتی ہوئی۔

۲ ہجری

جهاد کی فرضیت، مظلوم مسلمانوں کو جهاد کی اجازت دی گئے۔ 🗬 غزوہ۔

تویل قبلہ کا حکم، بیت المقدس کے بجائے بیت اللہ کو قبلہ مقرر کیا گیا۔ اللہ علیہ + قبلہ + کبد + کمد-

ماہ رمضان کے روزے فرض ہوئے۔

آنحضرت والله عن الله و ملانكته العرسورة احزاب كى مشهور آيت ان الله و ملانكته الخ نازل بوكى - في درود شريف -

ىن وباطل كايبلامعركه غزوه بدر پيش آيا-دىبدر، غزده-

آنحضرت بھی کی صاجزادی حضرت رقیہ کا انقال ہوا۔ در رقیہ بنت محمد اللہ اللہ علیہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ ال عید کی نماز اور معدقد فطرواجب کیے گئے۔ ر بھے الاول کی پانچویں رات پیر ۱ار بھے الاول، بروز پیر

١٦٦٦٦ر بيج الاول بروزجمعه

شوال المكرم

١٢صفرالمظفر

تصف رجب الرجب

نصف شعبان المعظم

عاد مضان المبارك بروزجعه ۱۹رمضان المبارك بروز اتوار

اداخرر مضان السبارك

۲۵

یم شوال آنحضرت ﷺ اورمسلمانوں نے نماز عید ادا فرمائی۔ ذی الجبہ حضور اکرم ﷺ اورمسلمانوں نے عید الانخیٰ کی نماز ادا فرمائی اور قربانی کی۔ ذی الجبہ حضرت فاطمہ "کاعقد نکاح۔ تی فاطمہ بنت محدﷺ۔

#### ۳ ہجری

شعبان المعظم حضرت حفصہ بنت عمرفاروق شے نکاح۔ دی حفصہ بنت عمر۔ شوال المکرم غزوہ اصد ہوا۔ دی احد ، غزوہ۔ ذوالجہ حضرت زینب بنت خزیمہ سے عقد نکاح ۔ دی زینب بنت خزیمہ

#### س جری

یبود اول کے ایک مقدے کے سلسلے میں آپ بھٹانے نے توراۃ کے مطابق رجم کا حکم دیا۔ حضرت أم سلم " سے عقد نکاح دے ام سلمہ۔

#### ۵ جری

اس سال پردے کا حکم نافذ ہوا، زنا کی سزا مقرر ہوئی، تیم کی اجازت ملی اور صلوٰۃ خوف کے احکامات نازل ہوئے۔

چاند گرئمن ہوا۔ آنحضرت ﷺ نے محابہ کرام کے ساتھ نماز خسوف بڑھی۔ قبیلۂ زینہ کا و فد بار گاہ نبوی میں حاضر ہوا۔ یہ سب سے پہلا و فدہے جو بار گاہ نبوت میں حاضر ہوا۔

اس سال مدینہ منورہ میں زلزلہ آیا تو آنحضرت ﷺ نے فرمایا، اللہ تعالی تم ہے معافی منگوانا چاہتے ہیں۔ اس معافی ما تک کر انہیں راضی کرو۔ ہدینہ۔

اس سال غزوہ بنی مصطلق پیش آیا۔ اس غزوہ سے واپسی پر حضرت عائشہ پر بہتان تراثی کا واقعہ پیش آیا (معاذ اللہ) اور اللہ تعالیٰ نے حضرت عائشہ کی اس بہتان سے برأت فرمائی۔ حائشہ صدیقہ۔

جمادى الاخرى رجب المرجب رمضان المبارک مینہ منورہ میں قطر اور عیدی نماز کے خطبے میں آپ بھی نے دعایا گی تو اللہ تعالی نے باران رحمت علال فرائی۔

رحمت علال فرائی۔

بادشا ہوں کے نام خطوط پر مہر لگانے کے لئے آنحضرت بھی نے مہر بنوائی جس پر "مجہ رسول اللہ" کندہ تھا۔

رسول اللہ "کندہ تھا۔

مضور بھی نے بادشا ہوں کی جانب دعوت اسلام کے لئے قاصد اور گرائی ناے ارسال

سے در موں ہے باد سما ہوں کی جانب و سوت اسمال سے سے قاصمہ اور سرای نامے ار سال فرمائے۔ ے مکاتیب نبوی ﷺ + مکاتیب النبی ﷺ۔ ای سال ملح حدید بیر کا واقعہ پیش آیا۔ ⇔ حدید یہ مسلم۔

ے ہجری

غزوهٔ خيبر چش آيات خيبر، غزوه

محرم الحرام

غزدہ نیبر کے ایام میں ایک بہودی عورت زینب بنت حارث نے رسول اکرم بھی کو بکری کے گوشت میں زبر ملادیا مکرآ نحضرت بھی نے اسے معاف کر دیا۔

غزدہ نیبرے واپسی پرلیلہ التعریس کا واقعہ پیش آیا۔ آنحضرت ﷺ اور محابہ کرام سوئے رے اور سورج نکل کیا۔ اس طرح سب کی نماز فجر قضام وگئے۔

آب الله اورمحابه كرام في الدكم ملح مديديد والاعمرة قضا ادافرايا-

ذىالجه

عمرہ قضاے والیسی پر آنحضور ﷺ نے حضرت میموندے مقام سرف میں تکاح کیا۔یہ سب ے آخری زوجہ مطہرہ ہیں جن ہے نبی کریم ﷺ نے تکاح کیا۔ جہ میموند، ام المؤشین۔

۸ جری

غزوہ موتہ پیش آیا اور آنحضرت ﷺ نے اس غزوہ میں شہید ہونے والوں کی خبریں محابہ کرام کو دیں جب کہ مدینہ منورہ اور موت کے مابین ۲۸ دن کی مسافت ہے۔ ان موت، غزرہ

مكه فتح بوا-د فتح مكه

ا معضرت الله ك بال صاجزادك بيدا بوك جن كانام آب الله في حضرت المعلى حضرت المرابيم طلل ك عام المرابيم الما المرابيم المر

جمادى الاولى

دمضان المبادك • ل

ذكالجه

### ۹ هجري

آپ ﷺ نے مخلف قبائل سے زکزہ وصول کرنے کے لئے عالمین مقرر فرمائے۔ غزوہ تبوک پیش آیا۔ جہ تبوک، غزوہ۔ يكم محرم الحرام رجب

غزوہ تبوک سے والیمی پر منافقین کی مسجد ضرار کو منہدم فرمایا۔ ہے ضرار، مسجد + منافق۔ اس سال المحضرت ﷺ نے ازواج مطہرات سے ایلا کیا اور قسم کھائی کہ ایک مہینہ تک تمہارے قریب نہیں آؤں گا۔ ہے ایلا۔

اس سال آنحضرت و المنظم محوزے سے کریزے جس کی وجدے وائیس پہلو اور پنڈلی پر خراش اور جوٹ آئی۔

اس سال حضرت جرئیل علیدالسلام لوگوں کودین کے مسائل سکھانے کے لئے تشریف لائے اور آنحضرت وی ایسان، اسلام، احسان، قیامت اور قیامت کے بارے میں سوالات کئے۔ حصوریث جرئیل۔

اى سال فج فرض كما كيا-

حضرت الوبكر صدایق ، امير الح كى حيثيت سے تين سوافرادكى معيت يس ج كے لئے رواند موئے نے الوبكر صدایق +صدایق اكبر-

ووالقعده

### ۱۰ جری

اس سال آنحضرت على في تحده الوداع ادافرايا - ميدان عرفات مين ايك بليغ خطبه ارشاد فرايا جهد خطبه ارشاد فرايا جه خطبه تجد الوداع -

### اا ہجری

آنحضرت و الله كرم موت كا آغاز بوا۔ مرض كے ايام من آخضرت الله في حضرت الله كار مرض كے ايام من آخضرت الله في حضرت الله كار اورہ فرما يا تاكہ لوگ آپ الله كا ك بعد اس معاط من اختلاف نه كريں۔ اس روز آپ الله ير مرض كى شدت تنى اس لئے حضرت عرش نے فرما يا كم آخضرت الله تعالى كى كتاب كافى ہے۔ چنانچہ آخضرت الله تعالى كى كتاب كافى ہے۔ چنانچہ آخضرت الله تعالى كى كتاب كافى ہے۔ چنانچہ الخصرت الله تعالى اور اُتمت مسلمہ الديم كے ملاوہ كى وقبول نه كريں گے۔

مفرالنظفر

مرض الوفاۃ میں آپ ﷺ نے ازواج مطہرات ہے اس کی اجازت ما کی کہ آپ ﷺ مرض کے بقی مرض کے بیائی مرض کے بیائی مرض کے بیائی مرض کے بیائی کے مربر گزاریں بیانچہ تمام ازواج مطہرات نے بخوشی اس کی اجازت دے دی۔

٠ برب رب دب دن-سركار دوعالم ﷺ تمام عالم كوبدايت كا پيغام ، بنچاكر اپنے خالق حقق سے جالے دوانت محر ﷺ

ربيع الاول، پير



www.ahlehaq.org

ا أباد اجدادِ نبول عِنْكُما : صرت مرها كابداد اور بزرگ - اس می کوئی شربیس که محرفظ و مرے تیمبروں ک طرح الله ك ايك يغيرت ، محروه صرف يغبرندت بلك النرى بغير تے۔ چنانچہ اس بات کی ضرورت میں کہ اس پیفبری اس طریقے پر تربیت ہوجو قیامت تک ہونے والی تبدیلیوں اور ترقیوں سے متاثرند مو-ال كاييداكياموا انقلاب مرزمانياور مرتسل يراثر انداز مو-حفرت آدم عليه السلام سے حفرت محروظ تك ايك لاكھ جو بيس

بزار انبيائے كرام معوث موئے جن من صاحب شريعت رسول بھى تے،لیکن تاریخ انسانی میں کوئی نی ایسانیس گزراجواس مدتک لوگوں کودین پر کفرا کرنے میں کامیاب ہوسکا ہوجس طرح حضرت محدظا نے اپنے دور کے انسانوں کو فکر آخرت اور دعوت الی اللہ کے عظیم مقدر رآخری مدتک کواکردیا۔ آپ اللے کا عقمت کے لیے ایک یک معجزه کانی ہے۔

حغرت ابرابيم عليدالسلام

حضرت ابراجيم عليه السلام نے كعبدكى تعميرك وقت الله تبارك و تعالى سے بيد دعاكى تھى كدا سالله توميرے لڑكے اساعيل كي اولاديس ایک نی پیدا کر۔ (سوره بقره، ۱۲۹) تاہم حضرت ابراہیم کی اس دعا اور محر الله كى بيدائش من تقريبًا ومائى بزار سال كا فاصله بى كد جب ابراہیم علیہ السلام کو تھم ہوا کہ وہ عراق کے متمدن علاقے ہے نکل کر عادے نشک اور غیرآباد مقام پر این بوی باجرہ اور اپنے بیٹے اساعیل علیدالسلام کوبسائی ۔ اندازہ کیا گیاہے کہ ۲۱۰۰ ق م کے لگ بھگ جے

اب مختلین حضرت ابراہیم کے ظہور کازمانہ تسلیم کرتے ہیں، مرف شہر "ار" کی آبادی ڈھائی لاکھ کے قریب تھی۔ یہ اپنے زمانے کابڑا تجارتی و صنعتى مركز تقارجس رياست كايه صدر مقام تفااس كى حدود موجوده حکومت عراق سے شال میں کھے کم اور مغرب میں کچھ زیادہ تھی۔ زندگ میں بیال کے باسیول کانظریہ خالعہ ادو پر ستانہ تھا۔ سودخوری کڑت سے مجیلی ہوئی تھی۔ یہ سخت کاروباری قسم کے لوگ تھے۔ ہر تخص دومرے کو شک کی نگاہ ہے دیجھتا تھا۔ زہبی پتی اس مالت تک تھی کہ تقریباً پانچ ہزار خداؤں کے نام اس شہرے کتبوں سے طعة یں۔ "ار" (UR) کی سب سے او کی پہاڑی پر" تار" کابت نسب تنا- ننار کی خواب گاہ میں ہررات ایک بچارج اس کی دلہن بنی تھی اور الی عورت کو عرت کی نگاہ سے دیکھا جاتا تھا جو خدا کے نام پر ائی بكارت قربان كروك بلكه كم ازكم أيك بارخود كوراه خدايس كس اجني کے حوالے کرنامورت کے لئے ذریعہ نجات خیال کیاجا تا تھا۔

#### وادی غیرذی زرع

دوسرى جانب حضرت ابراجيم عليه السلام كو الله تعالى كى طرف ے حکم ہوا کہ وہ عراق کے اس متدن علاقے سے لکل کر تجاز کے خنگ اور غيرآباد مقام پر اين بيوي باجره اور بيني اساميل عليه السلام كو باكن اياكيون موا ..... درامل اليى ى جكه يرتدنى آلاكتول ي دورره كرخالص فطرت كى آغوش بس ايك اليى قوم كى تعيرى جائتى تقى جس کے اندر اللہ کی پیداکی ہوئی فطری صلاحیتیں محفوظ ہوں۔جب حضرت ابراہم علیہ السلام نے اللہ کے تھم سے حضرت ہاجرہ اور حضرت اسأعمل عليه السلام كو اس معمرا (موجوده مكه) ش لا كربساديا جال اک وقت سو کی زین اور خنگ بقرون کے سوا اور کھی نہ تھا تو

مقل کا پانی مجی ختم ہوگیا اور حضرت اسائیل بیاس کی شدت ہے ہاتھ پاؤس ارنے گلے اور ختک بیاباں میں خداکی قدرت سے زم زم کا چشمہ (آب زم زم) نکل آیا۔ یہ اس بات کی علامت تھی کہ خدانے اگرچہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو ایک بڑے تی سخت محاذ پر کھڑا کیا ہے، گر وہ ان کو بے سہارانہیں چھوڑے گا۔

جب اسائیل علیہ السلام کھے بڑے ہوئے تو ابراہیم علیہ السلام ایک اور آزمائش میں ڈالے گئے۔ انہوں نے خواب میں دیکھا کہ وہ اپنے بینے کو ذرح کررہ ہیں۔ اس خواب کو انہوں نے تھم خداوندی سمجھا اور بینے (اسائیل علیہ السلام) کی رضا ہے ان کی قربائی کرنے کے لئے تیار ہوگئے۔ شیطان نے کئی بار بہکانے کی بھی کوشش کی گر ایمان ہے جمرابور دلوں کے ساتھ ان اللہ والوں نے بھیشہ شیطان کی چالوں کو ناکام کر دیا۔ آج دور ان جج حاتی چند مقامات پر جو کنگر مارتے ہیں انہی شیطانی چالوں کے ساتھ ان اللہ والوں نے بھی سے بھرائی وقت کہ جب شیطانی چالوں سے اظہار نفرت کرتے ہیں۔ بین اس وقت کہ جب حضرت اسائیل علیہ السلام کے گلے پر چمری چلائی جارتی تھی، اللہ کے حضرت اسائیل علیہ السلام کی جگہ پر جنت کا ایک و دسرے تی آئ پر حضرت اسائیل علیہ السلام کی جگہ پر جنت کا ایک و دسرے تی آئ پر حضرت اسائیل علیہ السلام کی جگہ پر جنت کا ایک فیڈھا آموجود ہوا۔ چمری نے پھر اپنا کام شروع کیا۔ مینڈھے کی قربانی ہوگی اور اسائیل علیہ السلام کی جان تی گئی۔

#### حضرت اساعيل عليه السلام كي ببلي شادي

حضرت اسائیل علید السلام بڑے ہوئے تو انہوں نے قبیلہ جرہم کا ایک اڑی ہے شادی کی۔ یہ قبیلہ زم زم نظنے کے بعد کمہ میں آگر آباد ہو گیا تھا۔ اس زمانے میں حضرت ابراہیم علیہ السلام شام میں ہے، گر ایک روز گھوڑے پر سوار ہو کر حضرت اسائیل کے گھرآئے۔ حضرت اسائیل گھر پر نہ ہے، صرف ان کی بیوی موجود تھیں اور وہ اپنے سسر ابراہیم علیہ السلام کو نہیں بچانی تھیں۔ جب ابراہیم علیہ السلام نے اسائیل علیہ السلام کے بارے میں دریافت کیا تو بیوی نے بتایا کہ شکار اسائیل علیہ السلام کے بارے میں دریافت کیا تو بیوی نے بحر پوچھا کہ تم کرنے کے لئے گئے ہوئے ہیں۔ حضرت ابراہیم نے بھر پوچھا کہ تم لوگوں کی کسی گرزتی ہے تو بیوی نے محاثی تنگی اور گھرکی ویرانی کی

شکایت کی۔ اس کے بعد حضرت ابراہیم واپس چلے گئے اور واپس جاتے جاتے حضرت اسائیل کی بیوی ہے کہا کہ جب اسائیل آئیں تو ان ہے میراسلام کہنا اور یہ پیغام دینا کہ اپنی چو کھٹ بدل دو۔ حضرت اسائیل علیہ السلام نے والی کی ربانی بیوی کی زبانی اپنے والد کی آمد کالپر اسائیل علیہ السلام نے والی کی برائی بیوی کی زبانی اپنے والد کی آمد کالپر اس قصہ سنا تو بجھ گئے کہ "چو کھٹ بدل دو" کامطلب اور اشار وہ ہے کہ اس بیوی کو چھوڑ کر دو مری بیوی کرو، کیونکہ موجودہ بیوی اس نسل کو پیدا کرنے کے لئے موزول نہیں جس کا منصوبہ اللہ تعالی نے بنایا ہے۔

#### دوسری شادی

چنانچہ حضرت اسائیل علیہ السلام نے اس بیوی کو طلاق دے دی
اور دو مری خاتون سے شادی کر لی۔ شادی کے بچھ عرصے بعد حضرت
ابراہیم دوبارہ حضرت اسائیل کے گھرآئے۔ اس بار بھی حضرت ابراہیم
علیہ السلام نے وہی سوال دہرائے جو پہلی بیوی سے کئے تھے تو اس
بیوی نے حضرت اسائیل کی تعریف کی اور کہا کہ جو پچھ ہے، بہت اچھا
ہے، اللہ تعالی کا شکر ہے۔ اس کے بعد حضرت ابراہیم علیہ السلام یہ کہہ
کروائیس چلے کے کہ اسائیل آئیس تو ان کو میراسلام کہنا اور یہ پیغام
دینا کہ چو کھٹ کو قائم رکھو بینی تمہاری یہ بیوی خدا کے چیش نظر
منصوبے کے لئے بالکل موزوں ہے، اس کے ساتھ اپنے تعاتی کو باقی

اس طرح عرب کے الگ تعلگ علاقے یں اساعیل علیہ السلام کے خاندان ہے ایک نی سل بنا شروع ہوئی جس نے "بن اسائیل" کی مورت اختیار کی اور نبی آخر الزمال وقتی کا گوارہ بن لیک ایک ایک ایک میں اس خوالی اور ساتھ بی لوگوں کے جانب نسل در نسل دین ایرائی شنقل ہوتا رہا اور ساتھ بی لوگوں کے نفس کی آلائشیں اور شرک کی تا پاکیاں بھی اس میں شامل ہوئی گئیں اور نوں امل دین کی شکل ہی گر کر رہ گی۔ دین میں یہ بگاڑ ایک وم پیدا نہیں ہوا بلک معدیاں بیش اور نہ معلوم کئی تسلیم گزر میں تب کہیں جا کر شرک کے بیر جے۔ اس شرک کی ابتدا بھی عجیب طریقے سے ہوئی۔ شیطان کا یہ حربہ ہے کہ وہ بہت سے گناہوں کو اللہ کی رضا کا ہوئی۔ شیطان کا یہ حربہ ہے کہ وہ بہت سے گناہوں کو اللہ کی رضا کا

"لات"اور اول وخزرج (ميند كے قبائل)كابت "منات" تما۔

#### عيدالطلب

حضرت محمد والله کا ذکر مبارک آئے اور ان کے ساتھ عبد المطلب کون عبد المطلب کا بھی نام ہو تو ہر خض یہ جانا ہے کہ یہ عبد المطلب کون سے ہے۔ یہ کریم واللہ عبد اللہ کے والد عبد اللہ کے والد عبد اللہ کے والد عبد اللہ کے والد عبد اللہ کے مروار سے۔ عبد المطلب کا مطلب ہے "مطلب کا علام۔" ان کا یہ نام کیول پڑا، اس کے بارے میں تاریخی روایت سے یہ پتا چاتا ہے کہ تقریباً آٹھ برس کی غریس عبد المطلب نے اپنے اللہ پتا کا نام "مطلب" تما) کے ساتھ ایک سفر کیا جس کے نتیج میں یہ نام پڑا گیا۔ اس کی تقعیل کچھ نوں ہے کہ عبد المطلب کے والد ہا ہم اپنے زان زانے میں قریش کے مروار سے۔ وہ تجارت کیا کرتے سے۔ شام کے فائد ان بی نجارتی سفر میں مدینہ (جو اس وقت " بیڑب" کے نام سے جانا جاتا تا کہ شریب کہ خاند ان بی نجار کے ایک فرد عمروی موالی ہوگی۔ سلی پچھ میں یہ کہ عبد ان کی ملا قات ہوئی اور اس سے شاوی ہوگی۔ سلی پچھ مروالی یورب لوث ترم کے ساتھ مکہ جس مقیم رہیں، لیکن مجروالیس یوب لوث ترم کی کئیں یہوروالیس یوب لوث ترمی کوئیں یہوئی۔ آئیس۔ چنانچ شیبہ (عبد المطلب = شیبہ ان کا اصل نام تما) کی والادت تحمید کئیں یہوئی۔

شام بی کے ایک تجارتی سفر کے دوران ایک مقام "غزہ" پر عبد المطلب کے دالدہ آم کا انقال ہوگیا۔ چونکہ آم اپنے قبیلے کے سردار سخے، اس لئے قانون کی رو سے تمام عہدے ہائم کے چھوٹے بھائی مطلب کے پاس آگئے۔ جب مطلب نے ان عہدوں کو سنجالا تو انہیں اپنے مرحوم بھائی کے اکلوتے بیٹے شیبہ کا بھی خیال آیا کہ سارا فاندان تو کمہ میں ہے اور مال اور بیٹا اکیلے بیڑب میں پڑے ہوئے فاندان تو کمہ میں ہے اور مال اور بیٹا اکیلے بیڑب میں پڑے ہوئے ہیں۔ چنا بچہ مطلب نہایت محبت کے ساتھ اپنے بیشتے شیبہ کو لینے کے لئے بیڑب پہنچ کو مطلب کے ساتھ کمہ بیسج پر رضا مندی ظاہر کر دی۔ تین دن مہمان مطلب کے ساتھ کمہ بیسج پر رضا مندی ظاہر کر دی۔ تین دن مہمان مطلب کے ساتھ کمہ بیسج پر رضا مندی ظاہر کر دی۔ تین دن مہمان مطلب کے بعد مطلب اور شیبہ کمہ روانہ ہوئے اور جب کہ میں پنچ تو مطلب اور شیبہ کمہ روانہ ہوئے اور جب کہ میں پنچ تو

ذراید و کھا کر لوگوں کو گناہوں پر اکساتا ہے۔ یک عمل اس نے الل عرب کے ساتھ آز ایا۔ چونکہ عربوں کو حضرت ابراہیم علیہ السلام اور حضرت اساميل عليه السلام سيبهت محبت تتى اور الن دونول نے كعبه تعميركيا تعاواس لتح عربول كردل ش كعبدكا ادب واحرام اور محبت بحی بت تھی۔ آستہ آستہ یہ محبت کبدے بڑھ کر کعبہ کے قرب و جوار میں موجود پھرول تک مھیل می اور اہل عرب ان بے قیمت دیے حيثيت پقرول كوبحى متبرك بيحف مك-اس محبت و عقيدت كالازى بتيجه يه فكاكه يه لوك جبال بعي جاتي، ان پترون كوبركت كي غرض ے اپنے ساتھ لے جاتے۔ مکہ کے باسیوں کی ویکھا دیمی ادھر ادھر ے آنے والول نے بھی ای حرکت شروع کردی اور ایول ترکا پھرول كا اينے ساتھ ركھنا، سفريس لے جانا، بيار كوپلانا وغيره امور رواج بيس تبدیل ہو گئے۔ برترین گناہ کو نیکی اور ٹواب سمجما جانے لگا۔ جب یک رواح مدے گزرا توخوب صورت بقرقست كا بحيرف والا اور كام بنانے والا بوگیا حی کہ اگر کوئی پھر کسی مخلوق کی شکل کا بوتا تو اس ک عظمت ان کے دل میں بیٹھ جاتی اور اس کی ابوجا شروع ہوجاتی بہاں تک کہ چروں کوخود تراشنے کی رسم کی بناچری۔ایے خود تراشیدہ بتوں کوسی بزرگ سے منسوب کیاجاتا اور کوئی نام رکھ کر اس کی ایوجاک جاتى الى عرب كاخيال تفاكدان يتولى عبادت كى جائے توبد بت الله تعالیٰ کے بیال ان کی سفارش کریں کے اور نجات کا ذرایعہ بنیں

ایک دفعہ کمہ کارہے والا ایک شخص عمروبن کی سفریر جارہا تھا کہ
ایک مقام پر اس نے پچھ لوگوں کو مور تیوں کی بیوجا کرتے ہوئے
دیکھا۔ اس کو یہ منظر بہت اچھا لگا۔ چنا نچہ اس نے وہاں سے ایک
مورتی حاصل کی اور مکہ میں لا کر نصب کرد کی تاکہ مکہ کے رہنے والے
محماس کی بیج باپائ سے مستفید ہو سکیں۔ اس طرح مکہ بیل مور تیوں
کا سلسلہ شروع ہوا۔ اس بہلی مورتی کانام "جمل" تھا۔ پھر تو توں کے
واس کے قرب وجوار ش آنے گئے یہاں تک کہ مختلف
قبیلوں نے بھی اپنے اپنے مخصوص بت تھکیل دیے۔ مثلاً قریش کے
قبیلوں نے بھی اپنے اپنے مخصوص بت تھکیل دیے۔ مثلاً قریش کے
سب سے بڑے بت کانام "عزیٰ" تھا۔ طائف کے قبیلہ گفیف کابت

پیچے ایک نوجوان بیٹھا ہوا ہے۔ لوگوں کو بید گمان ہوا کہ یہ کوئی غلام ہے۔ چنانچہ لوگوں نے شیبہ کو مطلب کا غلام سجھ کر انہیں "عبدالطلب" لیعنی "مطلب کاغلام" کہناشروع کر دیا۔ اگرچہ مطلب نے ان لوگوں کو بیسمجھایا کہ یہ میراغلام نہیں، بھتیجاہے گرشیبہ اب عبدالطلب کے نام سے مشہور ہونچکے تھے۔

شیبہ یا عبد الطلب اب مکہ ہی میں رہائش پزیر ہے۔ پھے عرصے بعد جب مطلب کا انقال ہوگیا تو اپنے چاکی تمام ذے داریاں عبد المطلب پر آئیس ۔ یہ ذے داریاں "سقایہ" اور "رفادہ" کی تھیں۔ "سقایہ" اس عبدے کانام تھاجس کے تحت جج کو آنے والے حاجیوں کے لئے بیٹھے پائی کا انظام کیا جاتا تھا۔ "رفادہ" کے تحت مٹی اور مکہ میں حاجیوں کی ضیافت کی جاتی تھی۔ لذت کام ود ان کے لئے قریش نے ایک سالانہ رقم مقرر کر رکمی تھی۔ ان دونوں عبدوں کے علاوہ ایک عبدہ "تجابہ" بھی تھا۔ جو شھی اس عبدے پرفائر ہوتا، کجہ علاوہ ایک عبدہ "تجابہ" بھی تھا۔ جو شھی اس عبدے پرفائر ہوتا، کجہ کاکلید بردار ہوتا اور کجہ سے متعلق تمام کام ای کے سپرد ہوتے۔

جب عبدالطلب کے ہاتھ ہیں یہ عبدے آئے تو ان عبدوں کے درست انظام کی فکر ہوئی۔ ان کے زمانے میں پائی کا انظام کرنا ایک دشوار کام تھا۔ عبدالطلب کو مطوم ہوا کہ چاہ زم زم کا پائی ہیں اور خوش ذائقہ ہوئی۔ نہ صرف یہ بلکہ خوش ذائقہ ہے تو ان کی توجہ زم زم کی طرف ہوئی۔ نہ صرف یہ بلکہ زم زم کے متعلق یہ تک مشہور تھا کہ اس کا پائی بھی خٹک نہیں ہوتا، اس میں کی نہیں ہوتی اور اس سے پائی کے حصول میں کسی قسم کی پریشائی بھی در پیش نہیں آئی۔ لیکن اب اس کے ساتھ مسلہ یہ تھا کہ برسوں پہلے جب بنو خزامہ نے قبیلہ جرہم ہے جنگ کی اور ان کو اس مطابق جرہم کے آخری تا عبدار مضام ہر ہی مطابق جرہم کے آخری تا عبدار مضام ہر ہی مطابق جرہم کے آخری تا عبدار مضام ہر ہی مطابق جرہم کے آخری تا عبدار مضام ہر ہی ملاقے سے بوخل کیا تو قبیلہ جرہم کے آخری تا عبدار مضام ہر ہی میں ڈال ویا اور اوپ سے پاٹ دیا۔ یوں چاہ وزم زم سے پائی کا حصول میں دو تا کہ ممکن نہ تھا جب تک کہ زم زم کی کھدائی کر کے اس صاف نہ کر دیا جائے۔

اب عبدالطلب كوزم زم كى كمدائى اور صفائى كى فكرستانے كى، ايكن چاه زم زم كاسراغ نبيس فى رہا تفاكد قريش كے لوگ اسے تقريبًا

بھول چکے تھے۔ عبدالمطلب روزاند سونے سے پہلے دیر تک سوچت رہے، کاآل ایم اس کویں کا سراغ مل جائے تاکہ میں اس کا پائی حاجیوں کو پلا سکوں۔ ایک روز بول ہوا کہ کجنے کے سائے میں لیٹے ہوئے نیند کی حالت میں انہوں نے ایک فیبی آواز نی۔ کوئی ان سے کہد رہا تھا، اٹھو اور بیئرزم زم کو کھود واقع اے کھود کر بھی پشیان نہیں ہوگے۔ یہ تمہارے معزز و محرم باپ اسامیل (علیہ السلام) کی نشانی ہوگے۔ یہ تمہارے معزز و محرم باپ اسامیل (علیہ السلام) کی نشانی ہوگا۔ اس کا پائی فشک ہوتا ہے نہ کم تم اس سے بے شار حاجیوں کو پائی طام کو گھو

دوسرے دن بھی وہ ای جگہ آرام کررہے تھے کہ خواب ش وہ ق آواز پھرسائی وی۔ تیسرے دن یہ آواز پھرسائی وی اور کھد ائی کے مقام کی بھی نشان وہی کر دی گئے۔ اس فیبی آواز نے کہا: "زم زم کا کنوال اس جگہ ہے جہال کل تم ایک کوے کو اپنی چوٹی سے زمین کھودتے دیکھو ہے۔"

عبدالطلب نے کنوان کھود نے کی تیاری کی۔ وہ کینے کے سائے میں بیٹھ کرکسی نشائی کے ظاہر ہونے کا انتظار کرنے گئے۔ پچھ ہی دیر گزری تھی کہ سیاہ رنگ کا ایک کوا غوط لگاتا ہوا آیا اور زم زم کی خاص جگہ پر زمین کو اپنی چوٹی سے کھود نے لگا۔ اللہ تعالی نے ان کا خواب بچ کر دکھایا تھا۔ عبدالطلب نے زم زم کی صفائی کرائی۔ اس بواب سے مضاض جر ہی کے دفن کئے ہوئے نذرانے اور اس کی دو سی سے مضاض جر ہی کے دفن کئے ہوئے نذرانے اور اس کی دو سی کے دو ہرن بھی دریافت ہوئے۔

#### بینے کی نذر

ابتدا میں عبدالطلب کا حارث نائی ایک بی بیٹا تھا، گربود میں مزید اولاد کی خواہش ستانے گئی تو انہوں نے خدا سے منت الی کہ اگر اس نے انسی دس بیٹے عطا فرمائے تو وہ ان میں سے ایک خدا کے نام پر قربان کردیں گے۔ چنانچہ عبدالطلب کی یہ نذر پوری ہوئی اور خدا نے ان کودی بیٹے عطا کے۔ جب وہ سب جوان ہوگئے تو عبدالطلب نے ایک روز ان کے سامنے نذر کی بات رکھی۔ تمام بیٹے اس نذر کی بنیاد پر ایک روز ان کے سامنے نذر کی بات رکھی۔ تمام بیٹے اس نذر کی بنیاد پر قربان ہوئے کو تیار ہوگئے۔ دس میں سے کی ایک لڑے کی قربانی کے قربان کی قربانی کے

لئے فال نکالنا ضروری تھا۔ عرب ش یہ روائ تھا کہ جب کوئی اہم کام چیش ہوتا تو تیروں سے فال نکالی جائی۔ چنا نچہ تمام بیٹوں کے نام الگ تیروں پر تکھے گئے اور ان تیروں کو لئے کر عبد المطلب کیجے بیں آئے تاکہ معلوم کریں کہ "ہمل" کو کون سابیٹا پہند ہے۔ فال نکالئے کا طریقہ یہ تھا کہ مہنت یا پروہت ان تیروں کو لئے جاتا اور د لوتاؤں کے سامنے ایک فاص طریقے ہے ان تیروں کو پھراتا۔ جس تیرکامنے د لوتائی سامنے ایک فاص طریقے ہو ان تیروں کو پھراتا۔ جس تیرکامنے د لوتائی مطابق کام کیا جاتا اور پھر اک کے مطابق کام کیا جاتا۔ اب جو مہنت نے ہمل کے سامنے یہ وی تیر مطابق کام کیا جاتا۔ اب جو مہنت نے ہمل کے سامنے یہ وی تیر بھرائے تو عبد اللہ کو اپنی بھرائے تو عبد اللہ کا نام نکلا۔ عبد المطلب نے چار و ناچار و ناچار عبد اللہ کو اپنی ساتھ لیا اور زم زم کے قریب جو قربان گاہ اس مقصد کے لئے بنائی گئ ساتھ لیا اور زم زم کے قریب جو قربان گاہ اس مقصد کے لئے بنائی گئ ہوئی و باس پر آئے۔ جب علاقے کے لوگوں کو اس تمام واقعے کی فہر موئی تو بہت گھرائے۔ انہوں نے آئے بڑھ کر عبد المطلب کو اس ارادے سے باز رکھتے ہوئے کہا، "خدا کے لئے ٹی الحال عبد اللہ کو ذرائے دیکے، ہوسکت خواکوئی اور صورت پیدا کردے۔"

دراصل لوگوں کا خیال تھا کہ اگر ایک بار عبدالطلب نے اپنے کی قربانی دے دی تو لوگ اس کے بعد اپنے بچا ای طرح ذرخ کرنے گئیں گے۔ کانی بحث و اصرار کے بعد فیملہ ہوا کہ خیبر کی طرف (بایش ہے۔ کانی بحث و اصرار کے بعد فیملہ ہوا کہ خیبر کی طرف (بایش ہے کریے) رہنے والی ایک نجو کی عورت عرافہ سے ملا جائے جو اس می گمتیاں بجھانے کی ماہر تھی۔ جب اس نجو کی عورت سے دابط کی آبا اور عبدالطلب کے بیٹے عبداللہ اور ان کی نذر کا معاملہ اس کے مائے و اس نے کہا کہ دس اونٹ اور عبداللہ کا نام خالمہ اس کے قراب کرا و نٹوں کے نام قرعہ نگل آئے تو بہتر، ورنہ دس کی جگہ بیس اونٹ کردئے جائیں۔ اگر پھر بھی عبداللہ کا نام نگلے تو دس اونٹ کردئے جائیں۔ اس طرح اونٹوں کی تعداد بڑھاتے رہو یہاں اور بڑھا دئے جائیں۔ اس طرح اونٹوں کی تعداد بڑھاتے رہو یہاں کی کہ رب راضی ہوجائے۔ چنانچہ ایسانی کیا گیا۔ ایک طرف قرعہ ڈالا جاتا رہا اور دو سری جانب لوگ خدا سے اس کی رضایا تھے رہے۔ جب اونٹوں کی تعداد سو تک پہنچ گئ تو قرعہ اونٹوں کے نام نگل آیا۔ اس سب یہ بچھ بچے سے کہ رب نے عبداللہ کا فدیہ طمینان کیا گیا۔ اب سب یہ بچھ بچے سے کہ رب نے عبداللہ کا فدیہ اطمینان کیا گیا۔ اب سب یہ بچھ بچے سے کہ رب نے عبداللہ کا فدیہ اطمینان کیا گیا۔ اب سب یہ بچھ بچے سے کہ رب نے عبداللہ کا فدیہ اطمینان کیا گیا۔ اب سب یہ بچھ بچے سے کہ رب نے عبداللہ کا فدیہ اطمینان کیا گیا۔ اب سب یہ بچھ بچے سے کہ رب نے عبداللہ کا فدیہ اطمینان کیا گیا۔ اب سب یہ بچھ بچے سے کہ رب نے عبداللہ کا فدیہ

قبول کرنیا ہے۔ آخر کار عبد اللہ کی جگہ پر سواو نٹوں کی قربانی کی گئ اور عبد اللہ کی جان نے گئے۔ ،

فاطمہ بن مُرنے مزید کہا: "میں نے آپ کی چیشائی پر ایک ایمانور
د کھا ہے جو کسی دوسرے کے ماتھے پر نہیں اور میں خوب جانتی ہوں کہ
یہ رہائی روشی ہے جس کا وارث آپ کا پیٹا ہوگا۔ اس جیسا بیٹا جنا ہمال
کے بس میں نہیں، اک لئے میں یہ آرزور کھتی ہوں کہ آپ کا وہ بیٹا جھ
ہو۔"لیکن اللہ تبارک و تعالیٰ کو پچھ اور ہی منظور تھا۔ وہ خالی و
مالک اس نور میں فاطمہ کو نہیں، آمنہ کو شریک کرنا چاہتا تھا لہذا
عبد المطلب اور بیرب کے قبیلہ بنی زہرہ کے سروار وہب بن
عبد المطلب اور بیرب کے قبیلہ بنی زہرہ کے سروار وہب بن
عبد مناف کی ما قات ہوئی۔ شادی کا ذکر چھڑا اور پھر شادی کی بات
ہوگئے۔ عبد اللہ اور آمنہ دونوں شریک حیات ہوگئے۔

جب عبداللہ نے آمنہ سے شاوی کی تو اس وقت ان کی عمر تقریباً سرو برس تھی۔ اس زمانے کے رسم ورواج کے مطابق عبداللہ تمین دن اپنے سرال (بیڑب) میں رہے اور پھر آمنہ کے ساتھ اپنے گمر (مکہ) لوٹ آئے۔ دونوں کو ایک ساتھ رہتے ہوئے ابھی بیس دن کے قریب ہوئے ہوں گے کہ عبداللہ کا تجارتی سفر پر شام جانا ہوا۔ والی پریٹرب (عرینہ) سے گزر ہوا تو کھے وقت کے سلتے اسنے والد کے نضیال (محلہ بی

نجار) میں تھ برے۔ قدرت کو کچھ اور بی منظور تھا۔ ای قیام کے دوران دہ تیار پڑ گئے۔ تا فلے کے دیگر ساتھیوں نے عبداللہ کو وایں چھوڑا اور مکہ جا کر عبدالمطلب کو عبداللہ کی تیاری کی خردی۔ یہ خبر طلع ای عبداللہ کو طلع ای عبداللہ کو طلع اللہ کے دائد کے علم پر عبداللہ کا لینے بیٹرب روانہ ہوگے، لیکن ابھی راستے بی میں تھے کہ عبداللہ کا انتخال ہوگیا اور دشتے داروں نے ان کو ویں وفن کردیا۔

🖈 آب زم زم . مشهور و متبرك پانی جو حضرت ابراہیم علیه السلام كى روجه محترمه باجره عليها السلام اور ان كے بينے حضرت اساميل عليد السلام سے منسوب ہے۔ "زم زم" كم فنى لغت عرب ميس كثير لینی "بہت" کے آئے ہیں۔ دوسری وجدید ہے کہ زم زم کے منی "اجْمَاع" كى بھى موتے ہيں۔ چنانچہ جس جمع ميں پچاس يا اس سے زائد آدى يول ال كو زمز حة من الناس كيت بيل جب كرزم زميل پانی بھی جع رہتا ہے اور اس کے اس پاس لوگوں کی کثر تعداد مجی جع ربتی ہے۔ تیسری وجہ جو حضرت مجابد "فے بیان فرمائی وہ یہ کہ "زم زم"مزمدے ماخوذہ (اشتقاق كبيرمرادب)جس كمعنى إي، الري کوزین پر اس قدر زورے مارنا کہ زیمن میں موساع جائے۔ چونکد حضرت جربل عليد السلام ك ايرى كوزين برمارنے كى وجدے جاه زم زم دجود ش آیا، ای لئے اس کوزم زم کہتے ہیں۔ چوتھی وجہ حربی نے بیان فرائی ہے کہ زم زم کے منی حرکت کے ہیں اور زم زم کے پانی کو بهت حركت س كينجاجا تاب جس ساس بل حركت ربتي باس الے اس کوزم زم کہتے ہیں۔ پانچویں وجہ بعض علانے یہ بیان کی ہے کہ زم زم ماخوذ ہے "زم زم" سے جس کے عنی ہوتے ہیں" باند صے "اور "ركاوث والنے" كـ حضرت باجره عليها السلام نے بھىزم زم ك پانی کو دائیں بائیں سلنے سے بچانے کے لئے مٹی کی منڈر بناوی تھی۔

مدیث شریف میں ہے کہ منڈی ند بناتی تو پوری دنیا میں زم زم کاپائی کھیل جاتا۔ان کے علاوہ اور وجوہ بھی بیان کی گئی ہیں۔

زم زم کے علاوہ اسکے اور بھی نام ہیں مثلاً طیبہ لینی پاک، برہ لینی نیک والا، مصنونہ لینی جس کے قیمتی اور عمدہ ہونے کی وجہ سے بخل کیا جائے اور شباعہ لینی سیر کرنے والا۔ علامہ عینی نے ایک نام "الکتم" بیان کیا ہے لینی چھپا ہوا اور زم زم بھی اپنے قلہور کے بعد ایک زمانے تک مختی ہوگیا تھا جیسا کہ آگے آتا ہے کہ زم زم کو "ہزمہ جبریل" اور "سقیا اسائیل" بھی کہ آگیا ہے۔

معیح بخاری بی ایک طوئی حدیث ہے جس میں آیا ہے کہ حضرت ابرائیم علیہ السلام نے اپنی اہلیہ حضرت باجرہ اور اپنے بیٹے حضرت اسامیل کوئی تعالیٰ کے تعم سے مکہ مکر مدکی سرز بین پر تحم ایا۔ اس وقت وہاں آبادی نہ تھی۔ حضرت ابرائیم علیہ السلام مجوروں کا ایک تھیلا اور پانی کی ایک مشک دے کر چلے گئے۔ جب کھانے پیٹے کا یہ سامان ختم ہوگیا اور حضرت ہاجرہ اور حضرت اسامیل علیہ السلام دونوں ہیاں سے ہوگیا اور حضرت ہاجرہ اور حضرت جبر اللی حکم محکمہ نمودار ہوئے اور اپنی اور بعن اور بانی اور بانی اور بانی اور بھی کے اپنا پرزمین پر مارا تو ای وقت زمین سے بانی ایل جو اس بانی کے گرومٹی جن کرکے منڈ بربالی تاکہ بانی بہد نہ جائے۔ پھر اس بانی سے اپنی مشک بھرنے آئیں اور بانی بانی بہد نہ جائے۔ پھر اس بانی سے اپنی مشک بھرنے آئیں اور بانی جوش سے نکلنے لگا۔ نبی اکرم وہو تھا نے فرایا کہ حضرت ہاجرہ پر اللہ کی حضرت ہاجرہ پر اللہ کی حضرت ہو، اگروہ زم زم کے آگے رکاوٹ نہ ڈائیس تو اس کا پانی دریا کی طرح زمین میں پیمیل جاتا۔ رجیح بخاری، فتح اباری، جلدہ)

حضرت اسامیل علیہ السلام اور ان کی والدہ حضرت ہاجرہ کو جب
حق تعالی نے زم زم عطاکیا تو پچھ عرصے کے بعد جربم قبیلہ پانی کی
جستجو میں وہاں آیا اور زم زم کے کنویں کے قریب آباد ہوگیا۔ حضرت
ہاجرہ علیہا السلام نے ان کوزم زم کاپانی لینے کی اجازت خوقی ہے دے
دی، لیکن شرط یہ لگادی کہ تم اس کے الک نہیں ہوگے۔ حضرت ہاجرہ
علیہا السلام کی وفات کے بعد یہ قبیلہ ایک عرصے تک وہاں آباد رہا اور
پھر دفتہ رفتہ ان میں دین کی کمزوری پیدا ہوتی گئے۔ پھریہ لوگ ایک
دوسرے پر قلم کرنے گے اور حرم شریف کی بے ادبی کرنے گے تو

حق تعالی نے ان کو سرادی کہ زم زم کا پائی خشک ہوگیا اور اس پرسلسل مئی پڑتی رہی بہاں تک کہ اس کا نشان بھی مث گیا۔ پھر عرصہ دراز کے بعد حضور اقد سی بھی کے دادا عبدالمطلب کوخواب میں تھم دیا گیا کہ زم زم کے کنویں کو کھودیں۔ دو وفعہ خواب دیکھا (ہے آبا واجداد نبوی)، گران کو زم زم کا علاقہ معلوم نہ تھا وہ پریشان ہوئے کہ کہاں ہے کھودوں۔ پھر تیسری بارخواب دیکھا۔ اس بارزم زم کا علاقہ معین طور پرخواب میں ان کو بتا دیا گیا۔ چنا نچہ انہوں نے اپنے بینے حارث کو ساتھ لیا اور جو جگہ خواب میں بتا گی گئی تی، دہاں کھدائی شروئ کردی۔ ساتھ لیا اور جو جگہ خواب میں بتا گی گئی تی، دہاں کھدائی شروئ کردی۔ میدالمطلب کو بڑی خوشی ہوئی۔ پہلے پہل قریش نے آپ سے تکراؤ کو بدالمطلب کو بڑی خوشی ہوئی۔ پہلے پہل قریش نے آپ سے تکراؤ کرنے کا ارادہ کیا اور زم زم میں اپنی شرکت بھی بتانے گئے، گر اللہ تعالیٰ نے ایسے اسباب پیدا فرما و کے کہ جن سے ان کی مخالفت رفع ہو تعالیٰ نے ایسے اسباب پیدا فرما و کے کہ جن سے ان کی مخالفت رفع ہو تعالیٰ نے ایسے اسباب پیدا فرما و کے کہ جن سے ان کی مخالفت رفع ہو تعالیٰ نے ایسے اسباب پیدا فرما و کے کہ جن سے ان کی مخالفت رفع ہو تعالیٰ نے ایسے اسباب پیدا فرما و کے کہ جن سے ان کی مخالفت رفع ہو تعالیٰ نے ایسے اسباب پیدا فرما و کے کہ جن سے ان کی مخالفت رفع ہو تعالیٰ نے ایسے اسباب پیدا فرما و کے کہ جن سے ان کی مخالفت رفع ہو تعالیٰ نے ایسے اسباب پیدا فرما و کے کہ جن سے ان کی مخالفت رفع ہو تعالیٰ نے ایسے اسباب پیدا فرما و کے کہ جن سے ان کی مخالفت و غیرا

بيسوس صدى ميس صفائي

سعودی عرب کے فرمال رواشاہ خالد مرحوم نے اپی زندگی میں
آب زم زم کے چشے کی صفائی کا بیڑا اٹھایا تھا اور اس طرح تاریخ میں
پہلی بار اس چشے کے اندرونی جے کی تصویریں نہایت عمدہ سم کے
کیروں سے اتاری گئیں۔اس منصوبے کو مکمل کرنے کا سہرا انجینئر
کیروں سے اتاری گئیں۔اس منصوبے کو مکمل کرنے کا سہرا انجینئر
آفاز کیا گیا۔ اس کے لئے مختلف قسم کے ڈول، بالٹیاں اور پپ
استعال کئے گئے اور اتی مئی نکائی گئی کہ اس سے ۱۰ اتھیلے بھر گئے۔اس
مٹی سے کافی تعداد میں ایسے سکے برآمد ہوئے جو صدیوں پرانے تھے۔
استعال کئے محومتوں کے سکے بھی ان میں شامل تھے۔یہ سب چزیں
کئی اسلامی حکومتوں کے سکے بھی ان میں شامل تھے۔یہ سب چزیں
کنویں کی مٹی کے نمونوں سمیت محفوظ کرئی ہیں۔کنویں کے اوپ
ان کے دینے کی ابتد ابوئی ہے۔اس کے گرد سرخ چٹانوں کا ایک گئیرا
بانی کے دینے کی ابتد ابوئی ہے۔اس کے گرد سرخ چٹانوں کا ایک گئیرا
ہے۔ ان پھروں کی رنگت اب بھی نے پھروں جیسی ہے لینی ان

پھروں پر پانی کاکوئی اثر نہیں ہے۔ اس کے بعدے امیر لمی چٹان ہے۔
اس پر "باذن اللہ" کے الفاظ کھدے ہوئے ہیں۔ کنویں سے پائی
اگانے کے لئے چار بڑے پہپ استعال کئے گئے اور دو غوطہ خور
کنویں کی صفائی کے لئے اتارے گئے۔ کنویں میں اتر نے سے پہلے
دونوں غوطہ خور آب زم زم سے وضو اور پھر شسل کرتے تھے۔ صفائی
کاکام ۲۵ رجب ۱۳۹۹ ہے کوئم ہوا۔ اس کے بعد ۲۱ محرم الحرام ۲۰ سالھ
کوکنویں کے چاروں طرف جمع ہونے والے پانی کی لگائی کے انتظام کو
بہتر بنایا گیا۔

حضرت البوذر معراج کواقع کونفل کرتے ہوئے حضور اللہ فران نقل کرتے ہیں کہ میرے سینے کو کھول کر زم زم شریف کے پائی اسے دھویا گیا۔ (بخاری) حضرت عبداللہ بن عباس فرماتے ہیں کہ میں نے حضور اکرم وی کہ میں نے حضور اکرم وی کہ کا پائی پلایا اور آپ وی نے کور پینامسنون نہیں کر پیا۔ بہت سے علما کے ہاں زم زم کا پائی کھڑے ہو کر پینامسنون نہیں ہے بلکہ بیٹھ کر پینا فضل ہے، اگرچہ بعض دو سرے علما کے ہاں کھڑے ہو کر پینامسنون ہے۔ اس سے ان لوگوں کی فلطی داضح ہوگی کہ جوزم زم ہو کر پینامسنون ہے۔ اس سے ان لوگوں کی فلطی داضح ہوگی کہ جوزم زم کے پائی کو کھڑے ہوں اور بیٹھ کر بینے دالوں کو ترجی نگاہ سے دیکھتے ہیں۔

مند بزار میں حضرت البوذر " سے مردی ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا: "زم زم کاپانی ممثل غذاہے اور اس کے پینے دالے کو سیر ہونے کے لئے کسی اور طعام کی ضرورت نہیں پڑتی اور اس کے پینے سے بیاری دور ہوجاتی ہے۔"

#### آب زم زم پینے کے آداب

ائن ماجہ شریف میں روایت ہے کہ حضرت عبداللہ بن عباس نے ایک خض کو فرمایا: (آب زم زم) پینے کے وقت قبلہ رخ ہوجائے، اسم اللہ پڑھے، تین سانس میں ہے، کو کیس بھر کر ہے، فارغ ہونے کے بعد الحمد للہ پڑھے اور پھر حضور اکرم ور اللہ میں اللہ کہ ممارے اور منافقوں کے ورمیان ایک فرق یہ ہے کہ وہ زم زم کا پائی خوب سیر ہوکر نہیں ہیئے۔(این ماجد)

شخ الحدیث حضرت مولانا محد زکریاصاحب نے "فضائل تج" میں اور کھاہے کہ حضور وہ اللہ اللہ میراول چاہتا ہے کہ خود ڈول بھر کر پول، مر بھر سب بیا اور اور خود فود فول بھر کر پول، مر بھر سب نوک خود بھر اللہ چاہتا ہے کہ خود ڈول بھر کر پول، مر بھر سب نوک خود بھر ایو نہیں بھرتا۔ بعض روایات میں آیا ہے کہ حضور وہ نے نے خود ڈول بھرا۔ ممکن ہے کہ حضور وہ بھر ابو ایک حدیث میں آیا اور دو مرے وقت جو تو فی کو جہ ہے یہ عذر فرمادیا ہو۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ حضور وہ نے کے حضرت عباس سے زم زم کا پانی طلب کیا۔ انہوں نے عرض کیا کہ اس پانی میں (جو حوض کی قسم کی پانی کے جمع مون کی جمع میں بانی میں ہونے کی جگہ تھی سب لوگ ہا تھ ڈال دیتے ہیں، گھر میں صاف پانی مر کھا ہوا ہے ، اس میں سے لاؤل ؟ حضور وہ کی انہوں نے آب زم زم پیش کیا۔ سب پیچ ہیں ای میں سے بلاؤا انہوں نے آب زم زم پیش کیا۔ حضور وہ کی اور آنکھوں پر ڈالا۔ پھر دوبارہ کے کر بیا اور آنکھوں پر ڈالا۔ پھر دوبارہ کے کر بیا اور آنکھوں پر ڈالا۔ پھر دوبارہ کے کر بیا اور آنکھوں پر ڈالا۔ پھر دوبارہ وڈالا۔ کنزیا

ایک اور حدیث عل ہے کہ حضور ﷺ نے ایک مرتبہ ڈول ہم نے کا حکم فرایا۔ ڈول ہم کر کنویں کے کنارے پر دکھا گیا۔

آپ ﷺ نے اس ڈول کوہاتھ سے پکڑ کر ہم انلہ کہہ کر دیر تک پیا۔

پھر فرہایا، الحمد لللہ۔ پھر ارشاد فرہایا، ہم میں اور منافقوں میں ایک فرق ہے کہ وہ خوب سیر ہو کر اس کو نہیں ہے۔ ایک حدیث میں نبی اگر م ﷺ نے فرایا کہ نیک لوگوں کے مصلے پر نماز پڑھا کرد اور نیک اگر کوں کے مصلے پر نماز پڑھا کرد اور نیک لوگوں کے مصلے پر نماز پڑھا کرد اور نیک کیا تھے نے فرایا کہ نیک لوگوں کا مصلا کیا چیز ہے۔ حضور ﷺ نے فرایا، میزاب رصت کے نیچ۔ پھر صحابہ نے عرض کیا کہ نیک لوگوں کا پانی کیا ہے۔ نبی کر ہم ﷺ نے فرایا، زم نے مائٹ رضی اللہ عنہازم زم کیا تی اپنی اپنی اپنے ہتھ سے لے جاتی تھے۔ اور تیار دل پر چھڑ کے تھے۔ حضور اکر م ﷺ بھی لے جایا کرتے تھے۔ اور تیار دل پر چھڑ کے تھے۔ حضرت حسن وسین رضی اللہ تعالی عنما کی قدید ان کو آب زم زم دیا گیا۔

\* آب کوش اور کاپانی - بی کریم اللے کے لئے جنت میں جو مخصوص حوض ہے اس کا نام "حوض کوش" ہے اور حوض کوش کاپانی "آب کوش کوش کاپل تاہے - حضرت الن سے روایت ہے کہ بی کریم اللہ

نے فرمایا: (معراج کی رات) میں جنت میں بھررہا تھا کہ میراگزر ایک نہر پر ہواجس کے دونوں طرف خالی موتیوں کے گنبد تھے۔ میں نے جبر فی علیہ السلام سے نوچھا کہ یہ کیاہے؟ تو انہوں نے جواب دیا کہ یہ کو ٹر ہے۔ دہ کو ٹر جو آپ ویکھا کے پروردگار نے آپ ویکھا کو عطاکی ہے۔ میں نے دیکھا کہ اس کی مٹی نہایت خوشبودارہے۔

ایک بارنی کریم الی کی آب کوٹر کے بارے میں بوچھا گیا تو

آپ الی نے فرایا: اس کا پانی دودھ سے زیادہ سفید، اور شہد سے

زیادہ میشا ہے۔ وہ پانی جس نے پی لیا اسے بھی پیاس نہیں گئے گ۔

اس میں (حوض کوٹر میں) پانی کے دو پر نالے گرتے ہیں جو حوض کو پانی سے لیرز رکھتے ہیں۔ ایک پر نالہ چاندی کا اور ایک سونے کا ہے اور بیا پانی جنت سے آتا ہے۔ قیامت کے دن حضور اکرم بھی اپنی نیک اقتیوں کو اس حوض سے آب کوٹر پلائیں گے۔ مفسرین کے مطابق، تیسویں پارے کی سورہ کو ٹر میں بھی ای حوض کو ٹر کاد کر ہے۔

### 15

ا ماد، اخبار: علم مديث كى ايك اصطلاح مدى اخبار آماد -

#### 77

ا المحتمر می جہار شغید: ایک تہوار جوماہ مفرالمظفرے آخری بدھ کو منایا جاتا ہے۔ فاری میں "بدھ" کو "چہار شغبہ" کہتے ہیں۔ یہ تہوار اس واقع کی یاد کے طور پر منایا جاتا ہے کہ جب نی کریم وہ ایک طویل بیاری کے بعد صحت باب ہوئے تصاور شسل صحت فرما کر شہدائے احد کے مزارات پر تشریف لے گئے تے، لیکن اس واقع میں کسی قسم کی سند نہیں ہے اور یہ تہوار محض پاک وہندے مسلمانوں کی ایجاد ہے۔ آخری چہار شغبہ کی رسم زیادہ تر مظید وور مین پروان کی ایجاد ہے۔ آخری چہار شغبہ کی رسم زیادہ تر مظید وور مین پروان چرمی۔ منثی فیض الدین نے "برم آخر" میں قلعہ معلی دبلی کے آخری

چہار شنبہ کا حال تکھاہے کہ بادشاہ، شہزادے اور ویل کے کمین اس رسم میں ذوق وشوق سے حصہ لیتے اور بے تحاشار قم بہاتے۔ اس رسم کا آغاز صفر کی تیرہ تاریخ کو ہوتا تھا، لیکن اب دیکھا گیا ہے کہ اس رسم کا رواج کزور پڑگیاہے۔

# ٦Ĩ

الهاى كتب وه كتب جوكى انسان كالكى موئى نهي انسان كالكى موئى نهي بلكه الله تعالى كلم فسي انسانول كي بدايت كي نازل كالكيس اكتر بيني بلكه الله تعالى كالمرف انسانول كي بدايت بوئى يعنى انهي محالف للعنع كاحكم جوا جب كه چند پيفيرول پر كتابيل نازل بوئي - بي كتابيل "آسانى كتابيل" كهلاتى بيل - بيه چاربيل:

(الف) - زيور، جو حضرت واؤد پر نازل بوئى - توريت، جو حضرت موكل پر نازل بوئى - انجيل، جو حضرت عيلى پر نازل بوئى -

ان میں سے پہلی تمن کتب تو اپنی اصل حالت میں دنیا میں دستیاب نہیں، لیکن قرآن مجید کو اللہ تعالیٰ نے محفوظ رکھاہے۔ ہے قرآن

(د) - قرآن مجيد، جو حضرت محر الللي يرتازل موا-

# Jĩ

الزہرا بنت رسول، آپ کے واماد اور چچیرے بھائی حضرت علی،
آپ ﷺ کے دونوں نواسے حضرت حسن و حضرت حین کو قرار دیتا
ہے جب کہ روحانی پہلوسے بات کرنے والے گروہ کے نزدیک علاوہ
ان پاکیزہ نفوس کے (جن کی تعظیم کرنا ہر مسلمان اپنا فرض جمتا ہے)
آپ ﷺ کی تمام اُتحت لینی فرزندان توحید اور ملت اسلامیہ پرآل
رسول ﷺ کا تمام اُتحت لینی فرزندان توحید اور ملت اسلامیہ پرآل
رسول ﷺ کا تمام اُتحت ایسی

پ آل عمیا: حضرت علی، حضرت فاطمہ، حضرت دس اور حضرت حسن اور حضرت حسن کو آل عمیا بھی کہا جاتا ہے۔ وراصل ایک بارنی کریم و اللہ نے ان کو افراد کو اپنی عبا کے یہ ہے کہ دعا فرمائی تنی۔ اس وقت سے ان کو "آل عبا" بھی کہا جاتا ہے۔

### آم

المنسر : بى كريم الله كالدة محترمه كانام - وه خاندان قريش المستر والدومب يثرب (دينه كا پرانانام) جاكر آباد مو كئے تھے۔ عبد المطلب نے اپنے بينے عبدالله (بى كريم الله كانام والد محترم) سے ان كى شادى كر دى - آمنه ايك پر بيزگار اور خدا ترس خاتون تعين والد كانام وہب بن عبد مناف بن كلاب تھا اور والده كانام بره بنت عبدالعزىٰ بن كلاب تھا اور والده كانام بره بنت عبدالعزىٰ بن كلاب تھا - ان كانكاح عبدالعلب كے بينے عبدالله ب عبدالعرىٰ بن كلاب تھا وار والده كانام بره بنت موا - اس نكاح كے بعد عبدالله ايك تجارتی سفر پر روانه ہوگئے وہ المحت كے اند عبدالله ايك تجارتی سفر پر روانه ہوگئے وہ المحت كی دائي وفات كے ان الله تعالی نے ایك اليہ بينے نے اواز اجوبعد میں چل كر بی بوالیتنی محمدا (ایک کی ایک ایک ایک بید آمنه كو الله تعالی نے ایک ایسے بینے نے اواز اجوبعد میں چل كر بی بوالیتنی محمدا (ایک کی) ۔

رسول الله و کا کا دالدہ ماجدہ حضرت آمند بنت وہب سے روایت ہے کہ جب آپ کی دالدہ ماجدہ حضرت آمند بنت وہب سے روایت ہے کہ جب آپ کی حمل میں آئے تو ان کو خواب میں بثارت وی کی کہ تم اس اُمت کے سردار کے ساتھ حالمہ ہوئی ہو۔ جب وہ پیدا ہوں تولیوں کہنا: اعیدہ ہالوا حدمن شر کل حاسد اور ان کانام "محی" رکھنا۔

حمل کے دوران آپ ﷺ کی والدہ نے ایک نور دیکھاجس سے شہر بصرہ وشام کے محل ان کونظر آئے۔

آمنہ نے روائ کے مطابق بی کریم وی کو جہ ماہ کی عمریں قبیلہ بن سعد کی ایک خاتون حضرت الی حلیمہ سعد ہے جمراہ بھیج دیا۔ اس طرح نبی کریم وی نا ہے سال کی عمر کو پہنچ گئے ۔ اب آپ وی کا بڑا والدہ کے ساتھ رہنے گئے۔ حضرت آمنہ کو اپنے پیادے بیٹے کا بڑا خیال تعا۔ وہ آپ کو ہر وقت اپنے ساتھ رکھتیں۔ حضرت آمنہ اپنے شوہر اور نبی کریم وی کی کہ وی کی کہ مطابق انہوں نے نبی کریم وی کی کو اپنے ساتھ لیا مال بھی معمول کے مطابق انہوں نے نبی کریم وی کی کو اپنے ساتھ لیا وریش ساتھ لیا وریش ساتھ لیا وریش ساتھ لیا اور وی کی معمول کے مطابق اللہ کی قبر پر پہنچ کئیں۔ یہاں ایک ماہ قیام کے اور میران ایک مقام "ابوا" (ہ ابوا) پر ان کا بھی انتقال ہوگیا اور وی ان کو و فن کر دیا گیا۔ ہ آباو اجداد نبوی + عبداللہ + عبدالطلب + ابوطالب + بجہن رسول۔

آن

الإمسرد مولى: محانى رسول الله تام آند تها- كنيت الإمسرد الإمسرد الإمسرح تقى- سراة من پيدا بورك - ابتدائ اسلام على من اسلام قبول كيا اور سابقون الاولون من وافل بوك - فلامول من سي منه - بي كريم صلى الله عليه وسلم سي خاص الس تقاء اس لئم بروقت آپ الله كي خدمت من حاضرر بتة اور درباني كي ذے واري نبات -

حضرت آنسہ مولی نے غزوہ بدر میں شرکت کی اور ایک روایت کے مطابق غزوہ بدر میں، ووسری کے مطابق غزوہ احد میں شہادت پائی۔تاہم جمہور اہل سیرکے نزدیک انہوں نے حضرت صدیق اکبرک دور میں وفات یائی۔

🗬 سابقون الاولون + بدر ، غزوه + احد ، غزوه ، + صديق اكبر –



# الف

\_

ای ای بین بین سعید ایک محالی جن کا شجرة نسب پانچ یں پشت میں بی کریم بین سعید ایک محالی جن کا شجرة نسب پانچ یں پشت مسلمانوں کے خلاف از مسلم حدید کے موقع پر جب کفارے ملح مشورہ کرنے کے لیے بی کریم بین نے حضرت عثمان کو کھ بعیجا تو وہ حضرت ابان بن سعید بن العاص بن امیہ بن عبد مناف کی کھر پر تمہرے مضرت ابان نے حضرت عثمان کی مفاظت کا ذمہ لیا۔ حضرت ابان غزوة نیبرے پہلے اسلام لاتے اور مکہ حضرت الج بی کریم بین کے المین بحرین کا عامل مقرر کیا تھا۔ حضرت الج بی کریم بین کے اور جنگ حضرت الج بین کے دور خلافت میں بین کے گور زینائے کے اور جنگ حضرت الج بین میں شہادت پائی۔ ان کے سات بھائی تنے جن میں شمن کے مواباتی سب مشرف بداسلام ہوئے۔

ابان بن عشمان: مدث اور فقیه - صرت عثمان کے بینے ام عمرو بنت جندب کے بینے - جنگ جمل میں حضرت عائشہ کے ساتھ سے فلیفہ عبد الملک بن مروان نے انہیں مینہ کاوالی مقرد کیا اور سات سال تین ماہ اور تیرہ ون اس عہدے پر فائز رہے - بزید بن عبد الملک کے عہد میں ۵ اور دست اور فقیہ کے طور پر مشہور تھے - ام نووی کے مطابق ان کا شار مدینہ اور فقیہ کے طور پر مشہور تھے - ام نووی کے مطابق ان کا شار مدینہ کے خاص فقہ الیں ہوتا تھا۔

ابرائیم علیہ السلام: بی تریم اللہ کے جد اجد اللہ کے بی رہم اللہ کے بی اللہ کا بی رہم اللہ کے بیات مرف بی ۔ بی حضرت ابراہیم النظام بر بھی ورود میں بلکہ حضرت ابراہیم النظام بر بھی ورود

مجيج بي-

حضرت ابرائیم کو الوالانبیاء، خلیل الله، الم مالتاس، حنیف اور سلم کے نام سے بھی یاد کیا گیاہے۔ بائیل کے بیان کے مطابق حضرت ابراہیم کانام "ابراہام" ہے۔ (پیدائش (۱۵=۵) اکثر المرین کے نزدیک ابراہام یا ابرائیم مجمی لفظ ہے۔ ہوسکتا ہے کہ پہلے آپ کانام "ابرام" ہو اور پھر "براہام" یا"ابورہام" ہوگیاہو۔

قرآن حکیم کی رو ہے بھپن ہی میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کو "رشد" (الانبیا: ۱۵)، اور "قلب سلیم" (الصافات: ۸۴۳)، عطا ہوا اور کائنات کے مشاہدے ہے آپ کو یقین کائل حاصل ہوا۔(الانعام: ۵۵) حضرت ابراہیم علیہ السلام کی ولادت

کسدوں کے قدیم شہر"ار" (۱۷) میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کی ولادت ہوئی جو جنوبی عراق میں دریائے فرات کے کنارے بابل اور فیزوا سے پہلے آباد تھا۔ اس کامحل و توج وہ مقام تھاجو آج کل آل ابیب کے نام سے موسوم ہے۔ اب تک اس شہرکا نام صرف تورات کے صفات میں محفوظ ہے اور فلاڈ لفیا یونیورٹی امریکہ کے جائب خانے اور برطانوی جائب محرکی ایک مشتر کہ جماعت نے موجودہ صدی میں اس شہرکے آثار تلاش کے ہیں اور اس انکشاف سے حضرت ابراہیم کی مرکزشت اور ان کے طالات زندگی اور بھی واضح ہو گئے ہیں۔ آپ کی مرکزشت اور ان کے طالات زندگی اور بھی واضح ہو گئے ہیں۔ آپ کی مرکزشت اور ان کے طالات زندگی اور بھی واضح ہو گئے ہیں۔ آپ کی مرکزشت اور ان کے طالات زندگی اور بھی واضح ہو گئے ہیں۔ آپ کی حوالات میں "جردن" وفات فلسطین یا موجودہ شام ہیں ہوئی جس کو پہلے زمانے میں کنعان بھی محلوث کے نام سے ذکور ہے۔ آپ کا دفن کھیلہ کے کھیت کا غار بتایا گیا ہے جو جردن کے سامنے واقع تھا۔ نیز تورات یہ بھی بتاتی ہے کہ آپ الل قدان میں تھرت ہے کہ آپ عوالہ نجاری کا چیشہ کرتے قدان میں تھرت ہے کہ آپ کے والد نجاری کا چیشہ کرتے انجیل برنباس میں تھرت ہے کہ آپ کے والد نجاری کا چیشہ کرتے انجیل برنباس میں تھرت ہے کہ آپ کے والد نجاری کا چیشہ کرتے انجیل برنباس میں تھرت ہے کہ آپ کے والد نجاری کا چیشہ کرتے انجیل برنباس میں تھرت ہے کہ آپ کے والد نجاری کا چیشہ کرتے

اور اپی قوم کے مخلف قبائل کے لکڑی کے بت بنا کر فروخت کرتے سے مگر حضرت ابراہیم علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ نے شروع ہی ہے جن کی بھیرت اور رشد و ہدایت عطافرائی تھی۔ قرآن تکیم بٹی آٹا ہے: "اور بلاشبہ ہم نے ابراہیم کو اول روز ہی ہے رشد و ہدایت عطاکی تھی اور ہم بلاشبہ ہم نے ابراہیم کو اول روز ہی ہے رشد و ہدایت عطاکی تھی اور ہم اس کے معاملے کے جانے والے تھے جب اس نے اپنے باپ اور اپنی قوم ہے کہا، یہ مجتبے کیا ہیں جن کو تم لئے بیٹے ہو۔ کہنے گئے، ہم نے اپنے باپ واوا کو انہی کی ہوجا کرتے پایا ہے۔ ابراہیم نے کہا، بلاشبہ تم اور تمہارے باپ واوا کھلی گرائی ہیں ہیں۔ انہوں نے جواب دیا، کیا تو اور تمہارے باپ واوا کھلی گرائی ہیں ہیں۔ انہوں نے جواب دیا، کیا تو ہمارے کہنا ور تمہارے کہنا ور تمہارے کہنا ور تمہارے کہنا ہوں کی جن لایا ہے یا یوں بنی نی بنگہ تمہارا پروروگار ہے۔ ابراہیم نے کہا، یہ شہارے در بہنیں ہیں بلکہ تمہارا پروروگار خوبوں اور آسانوں کا پروروگار ہے جس نے ان سب کو پیدا کیا ہے اور شری بات کا قائل ہوں۔ " (الانیا: ۵۲)

تورات کی تعری کے مطابق، حضرت نوح سے حضرت ابراہیم تك وى پشتى ہيں-سلسلدنسب بول ہے: حضرت ابرائيم بن تارح بن ناحور مروح بن رعوبن فالجبن مابر بن شالح بن ارفكشاذ بن نوح بن مود - قرآن كريم نے حضرت ابراجم كے والد كانام آزر بتايا ہے۔ اس کی تطبیق کی دو صورتیں ہو یکتی ہیں، اول یہ کہ اس کا نام تارح اور لقب آزر تھا، اور ووم یہ کہ تارح باپ اور آزر چھا تھاجس نے آپ کی برورش کے - چونکہ عربی میں باپ اور چھا کے لئے ایک بی افظ ستعمل ب،اس لئے قرآن نے اس کو"اب" (باپ)کہاہ۔ایک رائے یہ بھی ہے کہ زمانہ قدیم میں لوگ اپی اولاد کے نام بتوں کے نام پرر کھ لیتے تھے، لیکن ممکن ہے کہ تارج کانام ای لئے آزر رکھاگیا ہو۔ مولانا الوالكلام آزاد سورة انبياكي تفسيرو تشريح كحضمن ميل لكيت ميل كم حضرت ابراہیم کے والد تارح کا انقال بھین میں ہوگیا تھا۔ چانے پرورش کی تھی اور چونکہ وہ مندر کے پچار لول بس سے تھا، اس لئے آزر کے لقب سے نگارا جاتا تھا۔ آزر قدیم کالدی زبان میں بڑے پجاری یا محافظ معبد كوكها كرتے تقے جس نے بعد كو عربي آزر كي شكل اختيار كرلي، ای لئے قرآن نے اس کاذکر آزر کے نام سے کیاہے۔(ترجمان القرآن) تارح آزر كے تمن بيٹے تھے، ابراہيم، باران اور ناحور - باران اپ

باپ کی زندگی بی میں اپنے بیٹے لوط کو چھوڑ کر مرکیا۔ ناحور کے متعلق کچھ علم نہیں کہ وہ کب اور کہال رہا، البتہ ابراہیم علیہ السلام نے دنیا میں نام پایا اور اللہ تعالی بارگاہ میں مقبول ہوئے اور نی بنائے گئے۔

لفظ ابراہیم، "اب ورائم" سے مرکب ہے جس کے معنی "مہریان باپ" کے جیں۔ امام رازی و دیگر کا خیال ہے کہ حضرت ابراہیم کے والد بت گردوبت فروش نہیں بلکہ مؤمن و موحد انسان تنے منم پرتی ادر صنم فروثی کا کاروبار آپ کے چچا کرتے تنے جن کا نام آزر تھا۔
ابرالفدا مورخ نے حضرت نوح کے طوفان اور حضرت ابراہیم کی البحالفدا مورخ نے درمیان ایک بڑار اکیای برس کا فاصلہ شار کیا ہے۔ طبری نے مام کے میں ایک بڑار دوسو تریسے سال کا ہے کہ طوفان اور والادت ابراہیم میں ایک بڑار دوسو تریسے سال کا ہے کہ طوفان اور والادت ابراہیم میں ایک بڑار دوسو تریسے سال کا خیال

حضرت ابراہیم علیہ السلام کی ولادت جن حالات میں ہوئی وہ نہایت مخدوش اور نامساعد تھے۔ کہاجا تاہے کہ آپ کی ولادت سے قبل نجومیوں نے سمرود کو پیشین کوئی کی تھی کہ ای سال ایک بیچ کی ولادت سے تمباری حکومت کا تختد الث جائے گا اور تمبارا شاہل ندبب باطل تھبرے گا- نمرود کے استفسار پر نجومیوں نے اس بے کا نام ابراہیم بنایا۔ چنانچہ نمرود نے یہ سفتے بی تمام شہریس منادی کرادی کہ کوئی شوہر اپنی بیوی کے پاس نہ جائے اور جو مجمی لڑکا اس سال میں پیدا ہو، اے قل کر دیا جائے۔ یہ تھم ایک مدت تک جاری رہا اور بزارول ب كناه معموم بي قل كردئي مح- حفرت ابرايم كى والدہ آپ کی ولادت سے قبل ایک غاریس چھپ مکئیں جہاں آپ تولد ہوئے۔ آپ کی پرورش ایک عرصہ تک غاربی میں ہوتی رہی حی کہ آپ من بلوغ کو پہنچ مے اور آپ نے علی الاعلان بت پرتی کی خالفت اور تکذیب فرمائی - علامد سید سلیمان ندوی نے تصریح کی ہے کہ حضرت ابراہیم ان قبائل سامیہ میں مبعوث ہوئے جو بابل، شام اور مصريس آباد تے اور سفر تكوين كى رو سے آپ كى ال تينول ملكول يس آمدورفت اور سفرو اقامت ثابت ب- حضرت ابراہيم عليه السلام جس زمانے میں پیدا ہوئے اس وقت بابل اور مصریر بھی قدیم سائ

قویس حکران تھیں جن کو "عاد" اور "ثمود" کہتے ہیں۔ بابلی قوم (صابی) کے متعلق کہا جاتا ہے کہ وہ سیارہ پرست ہے۔ قرآن مجید نے بتایا ہے کہ ستارہ پرتی کے علاوہ بت پرتی بھی ان کا شیوہ تھا۔ اس زمانے کے سامیوں کا یہ اعتقاد تھا کہ تمام دنیا ارواح سے بحری ہوئی ہوئی ہے جن میں زیاوہ تر ارواح خبیشہ اور پھی ارواح طیبہ ہیں۔ ان کے فہہ بی ان کے فرش کرنا چاہے اور ارواح طیبہ کو مدح و ثنا گاکر ان کے مقابلے کے لئے تیار کرنا چاہے۔ ان میں سے جرروح کا مکن ایک ستارہ ہے۔ بائل کے کھنڈرات میں جو تختیاں اور جیکوں کے جو کتبات پر ھے محکے بائل کے کھنڈرات میں جو تختیاں اور جیکوں کے جو کتبات پر ھے محکے بیں ان میں بیسیوں معبودوں کے نام طبح ہیں۔

قوم نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کی آواز پرمطلق کان نہ دھرے بلکہ آپ کا فداق اڑایا۔ اس ملسلے میں حضرت ابراہیم نے سب سے پہلے اپنے باپ کو دعوت حق کی طرف مائل کرنا چاہا، گراس نے اپنے بیٹے کو دھمکایا اور کہا کہ اگر تو بتوں کی برائی سے ہاز نہیں آئے گا تو میں تجھے سنگسار کردوں گا۔ اس پر حضرت ابراہیم نے اپنے باپ سے کہا کہ میں خدا کے سیچ دین اور اس کے پیغام حق کو نہیں چھوڑ سکا۔ سور ما مرتم میں اللہ تعالیٰ نے اس واقعے کو اس طرح بیان کیا ہے:

"اور اے تی بھر الکتاب میں ابراہیم کا ذکر کر، یقیناً دہ مجسم سیائی متعا اور اللہ کانی تعالیات کی ابراہیم کا ذکر کر، یقیناً دہ مجسم سیائی متعا اور اللہ کانی تعالیات کی ایک چیز ') لوجا کرتا ہے جونہ نتی ہے نہ دیکھتی ہے اور نہ تیرے کسی کام آگئی۔ اساس میرے باپ ایمل کی کہتا ہوں، علم کی ایک روشی مجھے مل ای ہے جو تجھے نہیں لمی لیس میرے بیجھے جل اور میں تجھے سیدھی راہ و اور کا۔"

باپ اور بیٹے کے در میان جب اتفاق کی کوئی صورت نہ بی اور آزرنے کسی طرح ابراہیم علیہ السلام کی رشد دہدایت کو قبول نہ کیا تو حضرت ابراہیم نے آزر سے جدائی اختیار کرلی اور اپنی دعوت حق اور پیغام رسالت کو وسیح کر دیا۔ اب وہ نوری قوم سے خاطب سے، لیکن اس قوم نے آپ کی ایک نہ سی اور اپنے باطل معبودوں کی طرح دعوت حق کے سامنے کو نگے، اندھے اور بہرے بن کئے۔

جب حفرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنی تبلیغ کا آغاز کیا توسب سے
پہلے اپنے باپ کو دین حفیف کی تلقین کی، حق کا پیغام سایا اور راہ ستقیم
دکھائی۔ اس کے بعد عوام کے سامنے اس وعوت کو عام کیا اور سب کو
امرحق تسلیم کرانے کے لئے فطرت کے بہترین اصول و دلائل پیش
کئے، اور مضبوط و حکم اور روشن جمت و دلیل کے ساتھ ان پر حق کو واضح
کیا اور سب سے آخر بی بادشاہ نمرود سے مناظرہ کیا۔ اس پر روشن کیا
کہ رابوبیت و الوہیت کا حق خدائے واحد کو حاصل ہے اور بڑے بڑے
شہنشاہ بھی اس کی جمسری کا حق فدائے واحد کو حاصل ہے اور بڑے بڑے

حضرت نوح عليه السلام كے دوسرے بيٹے حام كى اولاديس جس شخص نے سب سے پہلے حکومت اور سلطنت کی بنیاد ڈالی، وہ کنعان بن حام بن نوح تھا۔ کنعان نے دریائے وجلہ وفرات کے زیریں جھے بر "بالل" نام ے ایک شہرہ آفاق شہر کی بنیاد رکی۔ یہ شہر اشارہ مرائع ميل يس آباد و اا اسيس ٥٥ميل بي، ٢٠ميل چوژي اور ٢٥٠ فيث اونی شہریناہ گاہ بنائی مئی جس میں یکسال فاصلے پر پیائش کر کے ۱۰۰ بھائک بنائے گئے۔ ان بھافلوں میں ٹھوس برنجی بث چڑھے ہوئے تے۔ ہر پہلو پر بینیں بینیں ہمانک تھے جن سے مخلف سرکیں لکل کر بدخطستقیم پیاکوں تک پینچی تھیں۔ان شاہراہوں کے تقاطعے شہر کے اندرخود بہ خود برابر کے مراخ قطعات بن مجئے تھے۔اس طمرح باہل تمام كاتمام شهراس علىحده علىحده ككرول من تقسيم تصا- برككر ابجائ خود ایک متحکم تطع کی میثیت رکمتا تھا۔ نیز شہر کو بیرونی حملہ آوروں سے بچانے کے لئے ۲۵۰ خوب صورت اور عالی شان برج تعمیر کئے محتے جن يل شبانه رومسلح فوج رهتی تقی اور فوج کا ايك معتد به حصه دن رات برابر اس دایوار پر گشت کرتار به انتعا- کنعان کے مرنے کے بعد اس کا بیٹا ہاصد تخت نشین موا۔ وہ اپنے وقت کا جابر باد شاہ تھاجس سے لوگ خوف کھاتے تھے۔اس کے پاس بناہ دولت وحشمت بھی اور ان منت لاؤلشكر تما-روئے زمين يريي ظالم اور متكربادشاہ نمرودك نام سے مشہور ہواجے حضرت ابراہیم علیہ السلام نے دعوت حل وی۔ نمرود حضرت ابرائيم كى وعوت من كرغيظ وغضب من أثميا اور ال نے دلوتاؤل کی تو بن اور باپ واوا کے زہب کی مخالفت کرنے پر

بيان كياب:

حضرت ابراہیم کو دہتی آگ میں جلا دینے کا بھم دے دیا۔ حضرت ابراہیم نے اس کی مطلق پروانہ کی اور بے خوف و خطر آتش نمرود میں کو دپرے۔اللہ تعالی کی نصرت آپ کے ساتھ شامل حال تھی۔جونی آپ آش نمرود میں واخل ہوئے ، وہ گزار خلیل میں تیدیل ہوگی اور حضرت ابراہیم آگ میں سے سالم و محفوظ مسکراتے ہوئے باہر نکل

آئے۔قرآن کریم نے حضرت ابراہیم کے اس معجزے کو ان الفاظیم

"وہ سب کہنے گئے، اس ابراتیم کو جلاڈ الو اور اپنے دیوتا کول کی مدد

کرو اگرتم کرتا چاہتے ہو۔ ہم نے تھم دیا، اے آگ! تو ابراہیم کے حق
میں سرد اور سلامتی بن جا اور انہوں نے ابراہیم کے ساتھ کفر کا اراوہ
کیالیس ہم نے ان کو ان کے ارادے میں ناکام بنادیا۔ "(سورہ الانمیا)
"انہوں نے کہا، اس کے لئے ایک جگہ بناؤ اور اس کو دہمی آگ میں ڈالو۔ لیس انہوں نے اس کے ساتھ برا ارادہ کیا، تو کر دیا، ہم نے
ان کو (ابراہیم کے مقابلے میں) بہت اور ذکیل۔ اور کہا ابراہیم نے،
میں جانے والا ہوں اپنے بروردگار کے پاس، قریب ہے وہ مجھے راہ
میں جانے والا ہوں اپنے بروردگار کے پاس، قریب ہے وہ مجھے راہ

الله المرائيم نے قوم سے خطاب كيا اور الميس دوبارہ تلقين كى كہ وہ بت برتى جھوڑ ديں اور الميس دوبارہ تلقين كى كہ وہ بت برتى جھوڑ ديں اور الميس دوبارہ تلقين كى كہ وہ بت برتى جھوڑ ديں اور المين دوبارہ تلقين كى كہ دہ بت برتى جھوڑ ديں اور بحت خالق حقيق ہے ازند آئے تو تم ہارا المحكانہ دوزن ہوگا۔ اس وقت كوئى تمہارا مدوكار نہ ہوگا۔ اس واقع كے بعد جب ابنائے قوم اور باپ كے مظالم اور ختياں بہت زيادہ ہوگئيں تو آپ نے مشائے اللى كے مطابق سرزمين شام كى طرف ہجرت فرمائى۔ ملک شام بى وہ بابركت زمين ہے جس كا وعدہ آپ كى اولاد سے كيا كيا تھا، اس لئے اس بابركت زمين ہے جس كا وعدہ آپ كى اولاد سے كيا كيا تھا، اس لئے اس ہجرت كے مطابق بجرت كے وقت آپ كى عمر بجھتر سال تھى۔ اس سرزمين پر آپ كى نسل ہجرت كے وقت آپ كى عمر بجھتر سال تھى۔ اس سرزمين پر آپ كى نسل بجرت كے وقت آپ كى عمر بھتوب كالقب "اسرائيل" مقا۔ شام ميں سكونت سے ہوا۔ حضرت بعقوب كالقب "اسرائيل" مقا۔ شام ميں سكونت كے دوران حضرت ابراہيم كو اللہ كى طرف سے وقاً فوقاً بشارتيں ہي

لمتىرىي-

کنعان (شام) بیل جب قیط پڑا تو حضرت ابراہیم نے اپی بیوی حضرت سارہ اور حضرت لوط کے ہمراہ مصر کاسفر اختیار کیا۔ اس وقت کا حکمران آپ کاہم نسب تھا، جس کانام "علوان بن سان" تھا۔ وہ مصر کا بہلا فرعون مشہور ہوا۔ اس نے حضرت سارہ پر خاصانہ قبضہ کرنے کا ناپاک ارادہ کیا، گر اللہ تعالی نے حضرت سارہ کی حفاظت فرمائی۔ ثاہ مصر، حضرت سارہ کی کرامت وکھ کر ڈر گیا۔ اس نے حضرت ابراہیم کو مصرے رخصت ہوتے وقت تخالف کے ساتھ اپنی بی بھی خدمت میں چیش کی۔ مصر کی بی شہزاد کی حضرت ہاجرہ کے نام سے خدمت میں چیش کی۔ مصر کی بی شہزاد کی حضرت ہاجرہ کے نام سے مشہور ہوئی۔ حضرت ہاجرہ کو ویا تو ان کانام آجر ٹھیمرا پھرا نہوں نے جب فرعون مصر نے جات کی اور مکہ بیں آگر آباد ہوگئے تو آپ کانام ہاجرہ ہوا۔

حضرت سارہ بانچھ تھیں۔ جب ان کے کوئی اولادنہ ہوئی تو تعال میں قیام کے دس سال بعد انہوں نے حضرت ہاجرہ کو خود حضرت ابراہیم کی زوجیت میں دے دیاجن کے ہاں پہلے سال حضرت اساعیل علیه السلام تولد ہوئے۔ خاندان اور وطن چھوڑتے وقت حضرت ابراہیم نے بار گاہ انے دی میں اولاد صالح کے لئے دعا کی تھی۔ حضرت اساعیل آپ کے پہلے فرزند تھے۔ان سے اسکے سال حضرت سارہ کے بطن سے حضرت اسحاق پردا ہوئے بھرآپ کو اللہ تعالی کی طرف سے جاز کی طرف ہجرت کرنے اور کعبۃ اللہ کی تعمیر اور جج و قربانی کا تھم ہوا۔حضرت سارہ کاکنعان میں سے ابرس کی عمر میں انقال ہوا تو ان کے بعد حضرت ابراہیم نے حضرت تطورا سے تیسری شادی کی۔ حضرت شعیب علیہ السلام کاسلسلہ نسب انکی سے ملاہے۔ حضرت سارہ کے انقال کے بعد آب ۳۸ سال زندہ رہے اور ۱۵ سال کی عمر میں آپ کا وصال موا- حضرت ابراتيم عليه السلام نهايت بلند اورعظيم المرتبت پنيبريق خليق، رحم دل، بردبار، متواضع، مهمان نواز، خداتر اورخدا شاس .... الغرض ہزاروں خوبیاں آپ میں تھیں۔ تعمیر کعبہ کے وقت آب نے حضور اللے کی پیدائش کے لئے دعافرانی تمی- آب کے انقال کے بعد دنیا میں جتنے انبیا مبعوث موئے وہ سب آپ کی اولاد

یں ے تھے۔آپ کو "الوالانمیا" کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ بعض روایات کے مطابق آپ پردس معیفے تازل ہوئے۔

### ہارون کیلی کی شختیت

ترکی کے مشہور اور منفرد محقّق جناب ہارون کیل نے اپی ایک کتاب "پیرشڈ نیشنز" (PERISHED NATIONS) میں حضرت ابراہیم علیہ السلام پر بھی ایک باب تحریر کیا ہے۔ اپنی کتاب میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ذیل میں ہارون کیلی تحریر کرتے ہیں:

عبدنامدقد يم حضرت ابرائيم كبارك يس معلومات كاغالباسب تفصيلى ذريعد هم حضرت ابرائيم كبارك يس معلومات كاغالباس يس النصل ذريده تر غير معتبر دوايات بي الساس كي روايت كه مطابق، حضرت ابرائيم "ار" يس ١٩٠٥ قبل منح ك لك بمك پيدا ہوئے - يہ شہرول يس ك ايك تفا اور ميسو پوئيميا كے ميدانی علاقے كے جنوب مشرق ش س واقع تفا - جب ابرائيم عليه السلام پيدا ہوئے تو ان كانام "ابرائيم" يا در يس تفايلد "ابرائيم" شا۔ بعد يس خدانے ان كانام بدل ديا۔

عبدنامہ قدیم کے مطابق، ایک دن خدانے ابرام سے اپنے ملک و توم کو چھوڑ کر نامعلوم ملک کی طرف سفر کرنے اور وہاں نیا معاشرہ شردع کرنے کو کہا۔ پچشر سال کی عمر میں ابرام یہ تھم سفنے کے بعد اپنی بانچہ بیوی ساری ( sarai ) جو بعد میں سارہ بینی ملک کے نام ہے جائی گئیں ) اور اپنے بھائی کے بیٹے لوط کے ساتھ نکل کھڑے ہوئے۔ نتخہ مقام کی تلاش کے دوران وہ لوگ ایک اثنا کے لیے حاران میں رک، اور پھر اپناسفر جاری رکھا۔ جب وہ لوگ کنعان پنچ جس کا خدا نے وعدہ کیا تھا تو انہیں بتایا گیا کہ یہ جگہ خاص طور پر ان کے لئے مختب کی گئی اور عطیہ کی گئی ہے۔ جب ابراہیم ، قسال کے ہوئے تو انہوں نے خدا سے ایک محالمہ کیا اور ان کا نام بدل کر ابراہم انہوں نے خدا سے ایک سو پچشر سال کی عمر شی وہ فوت ہوئے اور ان کا رابراہم کو مغربی کارے یہ سو پچشر سال کی عمر شی وہ فوت ہوئے اور ان کا رابراہم کو مغربی کارے یہ سو پچشر سال کی عمر شی وہ فوت ہوئے اور ان کو مغربی کارے یہ سو جون ( الحکیل ) شہر کے قریب کمفیلہ کے غار کو مغربی کارے یہ دون ( دعمون ( الحکیل ) شہر کے قریب کمفیلہ کے غار کی دیم کی ایک کی دیم کی دیم کو سام کیل کے ذریب کمفیلہ کے غار ( cave of machpelah)

تسلط ہے۔ یہ جگد ابراہیم علید السلام نے خریدی تقی اور اس خاص زمین پر ان کی اور ان کے خاند ان کی پہلی ملکیت تقی۔

ابراہیم التیفی لاکی جائے پیدائش عہدنامہ قدیم کے مطابق حضرت ابراہیم علیہ السلام کی جائے پیدائش عبدائش ہیشہ سے موضوع بحث رہی ہے۔ عبدائی اور یہودی کہتے ہیں کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام جنوفی میسو نوٹیمیا میں پیدا ہوئے، جبکہ اسلامی دنیا میں یہ خیال عام ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی جائے پیدائش عرفہ حران عام ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی جائے پیدائش عرفہ حران مام ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی جائے پیدائش عرفہ حران علیم دارت مطابق، کے قریب ہے۔ چند نے مطالعوں کے مطابق، یہودی اور عیدائی نظریے کھل سچائی ظاہر نہیں کرتے۔

یبودی اور عیسائی عہد نامہ قدیم کے بیان پر انحصار کرتے ہیں اور اس میں ابراہیم علیہ السلام کے بارے میں بتایا گیا ہے کہ وہ جنوبی میں وہ فی اس میں ابراہیم علیہ السلام اس شہرآئے اور پھر انہیں مصر جانے کو کہا گیا۔ ترکی میں حران کے علاقے سے گزرتے ہوئے وہ ایک لیے سفر کے بعد مصر میں میں حران کے علاقے سے گزرتے ہوئے وہ ایک لیے سفر کے بعد مصر میں

تاہم عہد نامہ قدیم کے دریافت شدہ ایک طالیہ مسودے نے ان
معلومات کی صداقت کے بارے میں بڑے شبہات پیدا کردیے ہیں۔
تیسری صدی قبل سے کہ اس بینانی مسودے میں کہ جس کے بارے
میں خیال ہے کہ اب تک معلوم عہد نامہ قدیم کایہ سب سے قدیم نخہ
ہی خیال ہے کہ اب تک معلوم عہد نامہ قدیم کے محققین کہتے
ہیں کہ لفظ "ار" نامناسب یابعد کا اضافہ (تحریف) ہے۔ اس کامطلب
بیہ ہوا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام "ار" میں پیدائیس ہوئے اور نہ
کمی اپی زندگی میں میسو بوشمیائی خط میں رہے۔

مزیدید کہ یہ لوگ بن مقامات کانام لینے ہیں اور جن خطوں کی طرف اشارہ کرتے ہیں، وقت کے ساتھ بدلتے رہے۔ دور حاضر ش میسو پوٹیمیائی میدانوں سے عموماً دریائے دجلہ و فرات کے درمیان عراق کے جنوئی کنارے کی زمین مرادلی جاتی ہے۔ جب کہ آج سے دو ہزار ہے قبل میسو پوٹیمیا کا اطلاق اس مشرقی جسے پر ہوتا تھاجو حاران

ے لے کر موجودہ ترکی تک پھیلا ہوا تھا۔ چنانچہ اگر ہم عبد نامہ قدیم میں بیان کردہ "میسو بوٹیمیائی میدان" کو درست تسلیم کرلیں تو یہ بی سے میں فلطی ہو عتی ہے کہ اس سے مراد دو ہزار سال پہلے کا میسو بوٹیمیا اور آج کے میسو بوٹیمیا کیسال علاقے ہیں۔۔

حتی کہ اگر "ار" شہرکے حضرت ابراہیم النظیفی کی جائے پیدائش ہونے پر بہت سے شبہات و اختلافات ہیں تو اس معافے پر اتفاق ہے کہ حاران اور اس کامضافاتی علاقہ حضرت ابراہیم النظیفی کے جائے رہائش تھے۔ مزیدیہ کہ عہد نامہ قدیم پر ہونے والی ایک مختصر حقیق واضح کرتی ہے کہ حضرت ابراہیم النظیفی کی جائے پیدائش حاران تھی۔ مثال کے طور پر عہد نامہ قدیم میں حاران کے علاقے کا تعین "ارای علاقہ"کے طور پر کیا گیا ہے۔ (کتاب پیدائش ادان ۲۸،۳۱۱)۔

یہ کہاجاتا ہے کہ جولوگ ابرائیم النظیم النظیم کے خاندان ہے آئے،
ایک "ادائ" کے بیٹے تھے۔ (کتاب استثنا ۵:۲۱) حضرت
ابرائیم النظیم کی ایک "ارائ" کے طور پر شاخت یہ ظاہر کرتی ہے کہ
انہوں نے ای زندگی اس علاقے میں گزاری۔

عبدنامه قديم من كيون تحريف كي كي؟

عهد نامه قدیم اور قرآن پاک میں وو مخلف نبیول کا ذکر ملاہے جنہیں ابراہام (Abraham) اور ابراہیم (Ibrahim) کہا گیاہے۔ قرآن مجید میں ہے کہ حضرت ابراہیم الطبیع کو تیفیر بنا کر آمیل بت پرست قوم کی طرف بھیجا گیا تھا۔ ان کی قوم کے لوگ آسان، شاروں، چاند اور کئی دلوتاؤں کی لوجا کرتے تھے۔ حضرت ابراہیم الطبیع کی نے اپنی قوم کی صنیف الاعتقادی کوختم کرنے کی کوشش کی اور اس کے نتیج میں پورے معاشرے کی بہ شمول اپنے باپ کی وشنی مول کی۔ میں پورے معاشرے کی بہ شمول اپنے باپ کے وشنی مول کی۔

جب کہ اسی کی بات کاعمد نامہ قدیم میں ذکر نہیں کیا گیا۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو آگ میں چھیئے اور اپنی قوم کے بتوں کو توڑنے کی کوئی وضاحت عہد نامہ قدیم میں نہیں ہے بلکہ عہد نامہ قدیم میں عموی طور پر حضرت ابراہیم الطّفظار کو بہود یوں کاجد اعلیٰ (بزرگ) ظاہر کیا گیا ہے۔ یہ بات تو واضح ہے کہ عہد نامہ قدیم میں یہ نقط نظر یہود یوں کے

پیشواؤں ہے لیا گیاہے جن کے پیش نظر اپنے نسب کو بیان کرنا تھا۔

یہود ایوں کا عقیدہ ہے کہ ان کو خدا نے ختنب کیاہ اور وہ سب ہے

انہای کتاب بیں دیدہ و دانستہ اضافے اور کی بیشی کر کے اس بیس تحریف

انہای کتاب بیں دیدہ و دانستہ اضافے اور کی بیشی کر کے اس بیس تحریف

کر ڈائی۔ یک وجہ ہے کہ حضرت ابراہیم النظیفیٰ کو عہد نامہ قدیم میں

محض یہود اول کا جد اعلی و کھایا گیاہے۔ عیمائی جوعہد نامہ قدیم کو مائے

بیں بیجھتے ہیں کہ حضرت ابراہیم النظیفیٰ یہود ایوں کے پیشوا اور جد اعلی

تض کین ان کے عقیدے بیس ایک فرق ہے۔ عیمائی جو حضرت ابراہیم النظیفیٰ یہود کی نہیں تھے بلکہ عیمائی تھے۔ عیمائی جو حضرت ابراہیم النظیفیٰ یہود کی نہیں تھے بلکہ عیمائی تھے۔ عیمائی جو حضرت ابراہیم النظیفیٰ یہود کی نہیں تھے بلکہ عیمائی تھے۔ عیمائی جو حضرت ابراہیم النظیفیٰ یہود کی نہیں تھے بلکہ عیمائی تھے۔ عیمائی جو دعویٰ کرتے ہیں اور دونوں غداہب کے در میان اختلاف اور کھکش کی دعویٰ کرتے ہیں اور دونوں غداہب کے در میان اختلاف اور کھکش کی دیمہ یہ نظر ہے ہی ہے۔ اللہ تعالی اس حمن میں قرآن مجید میں درجہ دینے فراتے ہیں:

"اے اہل کاب! کیوں جت کرتے ہو (حضرت) ابراہیم (النظیمیلا) کے بارے بیں حال آگد نہیں نازل کی گی تورات اور انجیل، گر ان کے (زمانے کے بہت) بعد - کیا پھر بھتے نہیں ہو۔ ہاں تم ایک بات میں جت کری چھے تھے جس ہے تم کو کسی قدر تووا تفیت تھی سو ایک بات میں کیوں جت کرتے ہوجس ہے تم کو اصلاً وا تفیت نہیں اور اللہ تعالیٰ جانتے ہیں اور تم نہیں جانتے ابراہیم (النظیمیلا) نہ تو یہودی تھے اور نہ نصرانی تھے، لیکن (البتہ) طریق مستقیم والے (یعنی) صاحب اسلام تھے اور مشرکین میں سے (بھی) نہ تھے - بلاشیہ سب ماحب اسلام تھے اور مشرکین میں سے (بھی) نہ تھے - بلاشیہ سب آدمیوں میں زیادہ خصوصیت رکھنے والے (حضرت) ابراہیم (النظیمیلا) کے ساتھ البتہ وہ لوگ تھے جنہوں نے ان کا اتباع کیا تھا اور یہ نی (البتہ تعالیٰ حالی ہیں ایرانیم (النظیمیلا)

عبد نامہ قدیم کے برعش قرآن پاک کے مطابق، حضرت ابرائیم الطّنی ایک ایسے فروشے جنہوں نے اپی قوم کے لوگوں کو تنبیہ کی تاکہ وہ لوگ اللہ سے ڈریں اور حتی المقدور کوشش کی کہ وہ باز آجائیں۔حضرت ابراہیم الطّنی از جوانی بی ش تبلیغ کا آغاز کردیا اور بتوں کی بچ جا کرنے والوں کو کہا کہ وہ بتوں کی پرستش سے باز آجائیں۔ ان کی قوم کے لوگوں نے اس پر انہیں قتل کرنے کی کوشش کی۔ان کی اس سازش سے نیچ جانے کے بعد حضرت ابراہیم الطیفی آخر کار ترک وطن کر میے۔

ا براجیم بن محمد: بی اکرم فیکی آخری اولاد جو حضرت ارب قبیلی کی آخری اولاد جو حضرت ارب قبیلی کی آخری اولاد جو حضرت ارب قبیلید کے بطن سے ذکی الجد آٹھ جری کو پیدا ہوئے۔جس مقام پر آپ پیدا ہوئے ،اس کانام "عالیہ" تھا۔

حضرت ابراہم کی پیدائش کے موقع پر حضرت جربل الطّیعان نے آگرنی اکرم اللّی ہے فرمایا اے ابراہم کے والدا آپ اللّی پر سلائی موجود

حضرت ابن عباس کی روایت کے مطابق، حضرت ابراہیم کی وادت کے وقت حضور ﷺ نے ان کی والدہ (حضرت ماریہ) کی آزادی کا اعلان کیا

مرف ١٩ ماه زنده رہنے کے بعد حضرت ابرائیم کی وفات ہوئی۔
حضرت عائکہ رضی اللہ عنہا کی روایت کے مطابق ۱ یا ۱۸ ماه زنده
رہے۔ بہتی کی روایت کے مطابق صرف دو مہینے وس دن کے بعد
انقال ہوا۔ واقدی کے نزدیک ۲ ربیع الاول ۱۴ جری کو ان کا انقال
موا۔

ہمی اس کے لئے اظہار غم نہیں کرتے۔ پھر آپ کی نے مزید فرہایا کہ میں نے لوگوں کو ہائم کرنے اور سینہ کوئی سے منع کیا ہے۔ بے شک ہم سب کو اپنے سے پہلے اٹھ جانے والوں سے جا لمنا ہے لہٰذا ہمیں کوئی ایسانعل نہیں کرنا چاہئے جس سے اللہ تعالی ناراض ہوں۔ آخر میں ایسانعل نہیں کرنا چاہئے جس سے اللہ تعالی ناراض ہوں۔ آخر میں آپ چھی نے فرمایا کہ اب ابراہیم کی بقیہ پرورش جنت الفردوس میں ہوگی۔

حضور ﷺ نے اپ ماجزادے کی نماز جنازہ پڑھائی اور انہیں جنت ابقین کے قبرستان میں وفن کیا گیا۔ دیماریہ قبطیہ۔

ایک امر جهد ، یا و شما ۵ : وہ عیدائی حکرال جس نے منعاض ایک عظیم الثبان گرجا بنوایا اور خانہ کجہ کو ڈھانے کے لئے ہاتھیوں کے لئکر کے ساتھ چاا۔ اس کا اراوہ کہ کو ڈھانے کا تھا تاکہ لوگ عرب میں موجود عبادت گاہ (کمہ) کو چھوڑ کر اس کی تعمیر کردہ عبادت گاہ ش عبادت کے لئے آئیں، لیکن جب وہ اپنے ہاتھیوں کے نشکر کے ساتھ کہ کے قریب بہنچا تو اللہ تعالی نے پرندوں کے غول کے ذریعے اس کہ کے قریب بہنچا تو اللہ تعالی نے پرندوں کے غول کے ذریعے اس کے ہاتھیوں کے اشکر کو تباہ و برباد کر دیا۔ یہ واقعہ نبی کریم پھڑا کی کی میں اس کے ہاتھیوں کے انگر ہے۔ ابر ہہ ایک بازنطنی تاجر کاعیمائی غلام تعالی جو انہا و برباد کر دیا۔ یہ واقعہ بین کریم پھڑا کی کا ذکر ہے۔ ابر ہہ ایک بازنطنی تاجر کاعیمائی غلام تعالی جو انہا و برباد کر وہ عالم کی من سائع کو قتل کر کے تخت پر بیٹھا۔ بعد ازاں حاکم عبشہ کو فراج بھی اوا کر نے لگا۔ وہ خود کو عزلی (نائب السلطنت) کے میشرہ کو فراج بھی اوا کر نے لگا۔ وہ خود کو عزلی (نائب السلطنت) کے میں یاد کرتا تھا۔

ارہ میں اور میشہ کے اسلام الانے سے بہلے عیمائی تھے۔ الن کے بارے میں رہند کے میں زیادہ تفصیل نہیں ملی، تاہم قرائن سے اتنا پتا چلا ہے کہ جب بہت میں زیادہ تفصیل نہیں ملی، تاہم قرائن سے اتنا پتا چلا ہے کہ جب بہت سے محابہ کرام مکہ سے حبشہ ہجرت کرکے گئے تو انہوں نے ای وقت اسلام قبول کیا تھا (واللہ اعلم)۔ حافظ ابن حجرنے "اصابہ" میں وو بزرگوں کی تفصیل دی ہے جن کے نام "ابرہہ" تھے: ایک ابرہہ حبثی بزرگوں کی تفصیل دی ہے جن کے نام "ابرہہ" تھے: ایک ابرہہ حبثی ورباد میں رسوخ کا موقع ملا۔ انہی کے ذریعے الحل حبشہ اسلام سے درباد میں رسوخ کا موقع ملا۔ انہی کے ذریعے الحل حبشہ اسلام سے درباد میں رسوخ کا موقع ملا۔ انہی کے ذریعے الحل حبشہ اسلام سے

متعارف ہوئے اور اکثر نے اسلام بھی قبول کیا۔ جب حضرت جعفرہ اپنے ساتھوں کے ساتھ حبشہ سے مدینہ کی طرف آرہ سے آو ای قال خان میں حضرت ابرہہ قالے کے ساتھ کچھ ٹوسلم اہل حبشہ بھی ہولئے جن میں حضرت ابرہہ بھی شامل متعے۔ بعد میں حضرت ابرہہ نے غزوة احد میں بھی شرکت کی۔ بہرت حبشہ + اصحمہ + نجاثی۔

ایک لونڈی جس نے آم حیبہ کو ندی جس نے آم حیبہ کو بی کریم ایک کی ایک لونڈی جس نے آم حیبہ کو بی کریم ایک کی مرف سے تکاح کا پیغام پہنچایا تما ۔ اس کے بارے بی اس سے زیادہ تنصیل جمیں نہیں مل کی ۔ ہے ام حبیبہ ا

الن الدغنه: قبله "قاره" كارئيس يكى وه مخص بجس كى دا مخص بجس كى طاقات برك الغماد كم مقام بر صفرت الويكر سه بوئى تقى اوروه صفرت الويكر كو افى بناه من والى مكه في آيا تقاده الويكر مديق + مدين اكبر + الويكر -

ا بن تيمييه ، امام: مغرو محدث.. بورا نام تني الدين بن

ابوالعباس احمد بن شہاب الدین عبد اکلیم بن مجد الدین عبد السلام بن عبد النه بن الخضر بن عجد بن الخضر بن علی بن عبد النه بن تجید الحرائی علی الدین عبد النه بن تجید الحرائی خوا ساله علی کے خاندان میں حران میں ارر بھے الاول ۲۲۱ ه (۲۲۳ نور ک ۱۲۲۳ ه و ۱۲۲ ه و ۱۲ ه

الدین جوزی: عدث اور مورخ - پورانام عبدالرحمان بن علی بن محمد البوانفرج جمال الدین اکرشی تفا بغدادی ۱۹۵ ه (۱۱۱۹) علی بن محمد البوانفرج جمال الدین اکرشی تفا بغدادی اور یکی پر این بهی پیدائش بوئی - بین ایک مدر سے کی بنیاد رکمی اور یکی پر این ملیل مسلم مواعظ میں قرآن مجید کی تفسیر کمشل کی - اس لحاظ سے وہ عالم اسلام کے پہلے مفسر ہیں - ان کی کتابوں میں "تلیس ابلیس" آج ہمی بہت معروف کتاب ہے - انہوں نے امام غزالی کی کتاب "احیائے علوم الدین" کو ضعیف احادیث سے پاک کرے ایک نخه ہمی ترتیب علوم الدین" کو ضعیف احادیث سے پاک کرے ایک نخه ہمی ترتیب ویا تھا - آخری عمر میں حضرت عبدالقادر جیلائی کوند مانے اور ان کے دیا تھا - آخری عمر میں حضرت عبدالقادر جیلائی کوند مانے اور ان کے بعد ربا کر دیے گئے جس کے تعوی سے بعد بغداد میں کے بعد ربا کر دیے گئے جس کے تعوی سے بعد بغداد میں کے بعد ربا کر دیے گئے جس کے تعوی سے بعد بغداد میں انتقال کر گئے۔

ا بن سعور : مورث ومورخ - نورانام الوعبد الله محد بن سعد بن معن البصرى تما - بصره من ۱۹۸ه ( ۱۹۸۵ء) من پیدا موسے اور ۱۳۰ه (۱۹۲۵ء) من وفات پائی - ان کی "طبقات ابن سعد" نهایت مشہور کتاب ہے۔ ابتدائی عمر شی غلام تھے۔ قبیلہ بی یر بوع سے تعلق تھا۔ ابتدائی تعلیم بصرہ میں حاصل کی بھر بغداد چلے گئے۔ علم کی خدمت کرتے کرتے بغداد بی میں جان دے دی۔

البرتفا عبد البرتفا محدث اور نقید نیرانام ابو عمریوسف بن عبد البرتفا محدث اور نقید نیرانام ابو عمریوسف بن عبد البرتفا محدث اثال ۱۳۹۸ هر ۱۳۹ خوری ایداء) میں پیدا ہوئے اور ۱۹ رہی الآئی ۱۳۷۳ هر ۱۳۷ جنوری ایداء) میں وفات پائی۔ اصادیث بحر نے کا اتنا شوق تفاکہ اس کے لئے مارے مارے مارے عبر تیر تھے۔ شاطبہ کے قریب وفات پائی۔ تصانیف میں "کتاب الصفی"، "الاستذکار"، "تمبید الموطا"، "بہجة المجالس وائس المجالس" زیادہ مشہور ہیں۔

براسا مربی الشبیلی: مدث شافی تھے۔ پورا نام شہاب الدین ابر العباس احرین فرح بن احمد بن محر تفاد اشیلیه میں شہاب الدین ابر العباس احمد بن فرح بن احمد بن محمد تفاد اشیلیه میں ۱۲۵ هد (۱۳۲۷ء) میں پیدا ہوئے۔ ان کا مشہور ترین علمی کارنامہ علم صدیث کی اشھائیں اصطلاحوں کی تعبیر میں ایک پند آموز نظم "لامیه غزید" ہے جو بحرطویل کے بیس شعروں پرشمل ہے۔ ۱۹۹۹ ھ (۱۳۰۰ء) میں وفات یائی۔

الدین الدی الله محدث اور فقید - پورانام مس الدین الدی الله محد الله محد بن الی بکر بن الیب بن سعد الزرقی تفا- صبلی مسلک سے تعلق رکھتے تھے - 191 ھ (۱۹۵۸ء) میں دمشق میں پیدا ہوئے اور ۵۱ م (۱۵۵۸ء) میں دمشق میں وفات پائی - چونکہ ان کے والد دمشق کے مدرسہ الجوزیہ کے قیم بعنی مہتم تھے، اس کے ابتدا میں انہیں "ابن قیم الجوزیہ" کہا جاتا تھا - ۱۲ مد میں جب امام ابن تیمیہ مصرے مراجعت کر کے ومشق جاتا تھا - ۱۲ مد میں بن کی خدمت میں حاضر ہوئے اور ۲۲۸ مد میں ان کی

وفات تک ان کی خدمت میں رہے۔ چنانچہ ابن قیم پر سیح معنول میں ابن تیم پر ملی خدمت میں رہے۔ چنانچہ ابن قیم پر سیح معنول میں ابن تیم یہ کارنگ چڑھ گیا تھا اور وہ ان کے سیخ معنول میں جائشین تھے۔

ابن قیم نے بہت سے کتب تصنیف کیں جن میں سے بیشتر تا پید ہو کی جیں۔ ابن حماد نے اپنی کتاب "شذرات الذہب" میں ان کی بینتالیس کتب کی فہرست دی ہے اور بعد میں "وغیرہ ذالک" بھی لکھا ہے۔ براکلمان نے اپنی کتاب "تاریخ اور بات عربی" میں ان کی باون کتابوں کا تذکرہ کیا ہے۔

اسن ماجد المراجى قرونى تعاد محاح سد ميس يد سنن ابن عبدالله ابن ماجد المراجى قرونى تعاد محاح سد ميس يد سنن ابن ماجد " (المابن ماجد، سنن) انبى كى تصنيف ب- احاديث جح كرف كي انبول في عراق، عرب، شام اور مصر كاسفركيادابن خلكان في انبول في عراق، عرب، شام اور مصر كاسفركيادابن خلكان في انبول في تعارف قرآن كى تفسير بحى للحى تحى، ليكن اب يد نابيد في للحام كدانهول في قرآن كى تفسير بحى للحى تحى، ليكن اب يد نابيد بهدا موسك اور سما احد المراسم المراسم من المراسم ا

این ماجه کی ایم ترین کتاب "سنن این ماجه" ہے۔ یہ امام صاحب کا ایک مشہور جموعہ امام صاحب کا ایک مشہور جموعہ امام صاحب کا این ماجه کی ایم ترین کتاب "سنن این ماجه "ہے۔ یہ امام صاحب کا مقام کی حال کتاب ہے۔ سنن این ماجہ میں جملہ الواب فقیمی ترتیب کے مطابق درج ہیں۔ یہ کتاب پندرہ سو الواب اور چار بزار احادیث مشمل ہے۔ سنن این ماجہ محارح ستہ میں شامل ہے۔ علائے فن یہ برشمل ہے۔ سنن این ماجہ محارح ستہ میں شامل ہے۔ علائے فن یہ اعتراف کرتے ہیں کہ یہ اسلامیات کی عظیم ترین اور حدیث کی امہات

کتب میں ہے ہے۔ حافظ ابن کیر کابیان ہے کہ "سنن" ہے ابن اجہ کی علمی جو کی اور کثرت معلومات کاعلم ہوتا ہے۔ سنن ابن اجہ کی ای اجمیت کی بنا پر اس کو ہرزمانے میں نہایت مستند اور قابل جمت خیال کیا محمیات ہیں:
میاہے۔ سنن ابن ماجہ کی مندرجہ ذیل خصوصیات ہیں:

ال میں بہت کا ایس احادیث ہیں جن سے محال ستہ کی دوسری
 کتب خالی ہیں۔

● حن ترتیب و تبویب کے لحاظ سے تمام کتب حدیث اور محاح سنہ میں اس کو امتیاز حاصل ہے۔ حافظ ابن جر فرماتے ہیں کہ "اس مغید ترین کتاب کی تبویب فقبی اعتبارے نہایت عمدہ ہے۔"

سنن ابن ماجد میں پانچ الله فی روایات ایں۔ اس خصوصیت میں
 اس کو میچ بخاری کے سواتمام کتب محاح پر فوقیت حاصل ہے۔

ا بن مستعور : محانی رسول ، مغسراور مورخ - عبدالله بن مسعود مسعود کرام الله بن مسعود مسعود کرام در کرام در الله بن مسعود

ابن بشام الم الم عمد عبد المالك بن بشام "ك مصنف اور مورخ - الموران ما الوجير عبد المالك بن بشام بن الوب حميرى تفا- فسطاط ش ۱۹۸ ه (۱۹۸۳ م) ش فوت بوئے - انبول نے ابن اسحاق كى سيرت كى كرت كى كرت كى كرت ابن اسحاق، سيرت كى ابن اسحاق، سيرت ابن اسحاق، سيرت ابن بشام بى كے نام سے مشہور ہے -

الکبن ربید انساری ساعدی کی الکبن ربید انساری ساعدی کے بیٹے تھے۔ تمام غزوات میں شریک ہوئے۔ ۲۰ همی اُنھار سال ک عربی انقال ہوا۔ عربی انقال ہوا۔ عربی انقال ہوا۔ آخری عربی ان کی بینائی جاتی ربی انگار عربی انتقال سے احادیث روایت کی ہیں۔ روایت کی ہیں۔

پالوالعاص: معالی رسول - لقیط نام تما، اور حضرت خدیجه کے بھانچ تھے - زمانہ جالمیت میں بہت بڑے اور دیانت وار تاجروں میں شار ہوئے تھے - حضرت خدیجه کی فرمائش پر نبی کریم بھی کی بیٹی فی شی شار ہوئے تھے - حضرت خدیجه کی فرمائش پر نبی کریم بھی کی سرکردگی میں زینب کا نکاح ان سے کر دیا گیا۔ او میں حضرت علی کی سرکردگی میں میں جانے والے سریہ میں ہے می شریک تھے - والیسی پر اس علاقے کے عالم بنائے گئے - سام میں انتقال ہوا - جی خدیجہ + سریہ ۔

البالقام: بى اكرم الله كاك كنيت - حفرت فديجه ك بطن عداية ك المنام الله كالمام كالمام الله كالمام كالمام الله كالمام الله كالمام كالمام الله كالمام كال

الجارا مدان سال المحقظ المسان مدى تفاد بالل التعلق المحترف المان المحترف المح

الم البواليوب المصارى: محالي رسول الله يورانام خالد بن زيد بن كليب النجارى القال ١٠٠٠ عام الفيل لينى جرت نبوى الله بن زيد بن كليب النجارى القال ١٠٠٠ عام الفيل لينى جرت نبوى الله كانام مند بنت عام رس يهل بيدا موت والدكانام زيد اور والده كانام مند بنت

سعد تھا۔ بیعت عقبہ اولی اور بیعت عقبہ ٹانیہ کے درمیانی وقت میں اسلام قبول کیا۔ جب بی کریم وی نے مدینہ ہجرت فرمائی تو مسجد نبوی کی کا تعمیر تک انبی کے ہاں قیام فرمایا۔ مواخات میں حضرت الوالوب کا بھائی حضرت مصعب بن عمیر کو بنایا گیا۔ حضرت الوالوب نے تمام غزوات میں شرکت کی۔ ججۃ الوداع میں آپ بی کریم وی نے تمام غزوات میں شرکت کی۔ جۃ الوداع میں آپ بی کریم وی کے ساتھ تھے۔ آنحضرت وی کے ساتھ تھے۔ آنحضرت وی کے ساتھ تھے۔ آنحضرت وی کے ساتھ تھے۔ آنکوں میں شرکت کرتے رہے۔ بھر امیر معاویہ کے زمانہ خلافت میں تسطنطنیہ کی مطابق آنہیں مہم میں شرکت کی اور شہاوت پائی۔ ان کی وصیت کے مطابق آنہیں قطنطنیہ کے شہریناہ سے متعمل وفن کیا گیا۔ انہوں نے تین بیٹے اور آبیں انہیں ایک بیٹی چھوڑی۔

حضرت الوالوب انصاری قرآن پڑھنا اور لکھنا جانتے تھے۔ آپ ہ کی طرف ایک سو پچاس احادیث منسوب ہیں جن میں سے پانچ متفقہ علیہ ہیں۔

> م انجرت مدینه۔

**۱۱ ابولهسیر:** ۵ عتبه بن اسید-

اور الوبكر كنيت تقى - حضرت عمر ك زمانه خلافت يمن پيدا ہوئے - ان اور الوبكر كنيت تقى - حضرت عمر ك زمانه خلافت يمن پيدا ہوئے - ان كاشار سات مشہور فقها بين ہوتا تھا - احاديث پر بہت عبور حاصل تھا - الحاديث پر بہت عبور حاصل تھا - خالو بكر صرف في اور خليفه اول، يار غار - حضرت عائشہ ك والد ماجد، آپ كانام عبدالله بن عثمان بن عامر بن كعب بن سعد بن تيم بن مرہ بن كعب بن لوئى بن غالب بن فهر بن كعب بن سعد بن تيم بن مرہ بن كعب بن لوئى بن غالب بن فهر بن كعب بن الوئى بن غالب بن فهر بن مالك بن النظر بن كنانه تھا - كنيت ، الوبكر تقى اور لقب، عثيق اور صديق تھا - حضرت الوبكر ك والد كانام عثمان اور كنيت الوقاف مقى - جب كه والده كانام المي اور كنيت ام الخير تقى - آپ تریش كا ايك معزز شاخ تيم سے تعلق ركھتے تھے -

س ہجری کے فقر برس قبل اے میں پیدا ہوئے۔ اس لحاظ ہے حضرت ابوبکر، نبی کرم اللہ اس کے تقل سال چھوٹے تھے۔ طبری نے حضرت ابوبکر کے دو اور بھائیوں مُعتق اور عثیق کا ذکر کیاہے جب کہ

ترفدی کے مطابق، عتیق ابو بکر ہی کالقب تھاجس کامطلب ہے، دوز خ سے آزاد ہونا۔ دو سرائقب صدیق تھاجس کے معنی تصدیق کرنے والے کے جیں۔ لقب صدیق کا محرک وہ واقعہ ہے جب آنحضور بھی پر پہلی وحی نازل ہوئی اور سرداران قریش نے آپ بھی کے دعوائے نبوت کاذکر کیا تو حضرت ابو بکر صدیق جو ابھی یمن سے واپس ہوئے تھے، یہ من کرنی کریم بھی کی خدمت میں حاضرہوئے اور بھر بھی اس کے میں گوائی دیتا ہوں کہ اللہ واحد اور لا شریک ہے اور محر بھی اس کے بندے اور رسول جیں۔ (ہے معراج) گویا حضرت ابو بکر صدیق کو مردوں میں سب سے پہلے اسلام لونے کا شرف حاصل ہوا۔ ای شام سعد بن ابی وقاص نے بھی اسلام قبول کیا۔ ایمان لانے کے بعد ابو بکر صدیق نے اپنی تمام صلاحیتیں (مالی اور جسمانی) وین حق کے لئے وقف کردیں۔

حضرت الوبكر صدلتی تجارت پیشه آدمی تصاور ان كاشار مكه که متمول افراد میں جوتا تضار چونكه سلیم الفطرت انسان تصورات الله زمانه جاہلیت میں بھی بااخلاق و باعصمت رہے۔ فقرا و مساكيين كی وسعت مركيری كى - بھی شراب كوہاتھ نه لگایا۔

اسلام لانے کے بعد دوسرے مسلمانوں کی طرح ان پر بھی مسائب کاپہاڑٹوٹاتونی کریم ہو گھڑگا کی اجازت سے جبشہ کی طرف ہجرت کی الجازت سے جبشہ کی طرف ہجرت کی المجازت کے مقام پر قبیلہ قادہ کے سردار ابن الدغنہ سے کہ برک الغماد کے مقام پر قبیلہ قادہ کے سردار ابن الدغنہ سے ملاقات ہوئی۔ جب اسے حضرت البوبکر کی ہجرت کا معلوم ہوا تو اس نے البوبکر صدیق سے کہا کہ آپ جیسا تخص نہ نکل سکتا ہے اور نہ نکالاجا سکتا ہے۔ چنانچہ ابن الدغنہ آپ کو کمہ دالی لے آیا اور آپ کمہ شار ہے گئے یہاں تک کہ ہجرت دینہ کاوقت آگیا۔ ہجرت دینہ کے عرصے بعد آپ کا باقی خاندان بھی ہجرت کر کے دینہ آگیا، لیکن شاندان بھی ہجرت کر کے دینہ آگیا، لیکن بیس کیا تفا۔ فتح کمہ کی موقع پر انہوں نے بھی اسلام قبول کر لیا۔ والد کے علادہ الن کے بیٹے عبدالرحمان نے بھی اسلام قبول کر لیا۔ والد کے علادہ الن کے بیٹے عبدالرحمان نے بھی اسلام قبول نہ کیا بلکہ غزدہ بدر اور غزدہ احدیث مسلمانوں کے خلاف جنگ بھی کی ۔ وہ بھی

فتح مکہ سے پہلے مسلمان ہو گئے تھے۔ حضرت الوبکر صدیق کو موافات میں حضرت خارجہ بن زید کا بھائی بنایا گیا جو بعد میں ان کے خسر بھی ہوگئے۔ (بے) موافات) انہیں مدینہ میں بنو حارث بن خزرج کے درمیان محلّہ النج مکان ملا۔

مینہ میں سب ہے پہلے مسجد حضرت الوبکر صدیق کی دی ہوئی رقم
(پائی ہزار درہم) ہے تعییر ہوئی ۔ (ہے مسجد نبوی ﷺ) آپ کی یہ آخری

الو نجی تھی جو اسلام پر قربان کی گئ ۔ سلح حدیدید (ہے حدیدید، غزوہ مسلح)

موقع پر صلح نامے میں نبی کریم ﷺ کے بعد سب ہے پہلا نام
حضرت الو بکر صدیق کا تھا۔ رمضان المبارک ۸ ھیں جب مکہ نتج ہوا

اور آنحضور ﷺ قصوا نامی او نفی پر سوار ہو کر مکہ میں وافل ہوئے تو

الو بکر بھی ان کے ساتھ سوار تھے۔ ہے میں نبی کریم ﷺ نے انہیں امیر
الو بکر بھی ان کے ساتھ سوار تھے۔ ہے میں نبی کریم ﷺ نے انہیں امیر
عظرت الو بکر بھی کو مسجد نبوی میں امامت کا شرف حاصل ہوا۔

پر حضرت الو بکر بھی کو مسجد نبوی میں امامت کا شرف حاصل ہوا۔

#### خليفهاول

رسول الله ﷺ کی وفات کے بعد مسلمانوں نے متفقہ طور پر حضرت الوبكر كے ہاتھ پر مسجد نبوى ميں بيعت كى اور انبيل مسلمانوں كا فليغه منتخب كيا۔ بيعت كے اختيام پر رسول الله ﷺ كى تدفين عمل ميں آئی۔

زمانہ ظافت سنبھالنے کے بعد سب سے پہلے اسامہ "کے اس لشکر کا معالمہ سامنے آیا، جس کا تھم نبی کریم وہ اللہ اپنی زندگی ہیں شام پر حملے کے لئے دے چکے تھے۔ حضرت ابو بکر نے تمام تاویلات کو یکسرنامنظور کرتے ہوئے اس لشکر کی روائی کا تھم دیا کہ یہ خدا کے رسول اللہ وہ اللہ اللہ وہ تاہے اس پر عمل ہونا چاہئے۔ رسول اللہ وہ اللہ وہ قات کے ساتھ ہی عرب کے آس پاس قبائل ہیں ارتداد کی اہر بھی پھیل بھی تھی اور اکثر قبائل نے زکوۃ اوا کرنے سے انکار کر دیا تھا۔ نبی کریم وہ اللہ کے اس الاسود العنسی نے نبوت کا وعویٰ کیا تھا۔ اب اس کا جانشین قبس (بن ہیرہ بن عبد یغوث) المکثور موجود تھا۔ حضرت کا جانشین قبس (بن ہیرہ بن عبد یغوث) المکثور موجود تھا۔ حضرت الوبکر نے ان تمام فتول کی سرکونی کے اسلامی لشکر ہیں ہے۔

سب ہے پہلے طلیحہ کوبڑا ختہ کی اڑائی میں شکست دی گی اور اسے
اسلام کا مطبع کیا گیا۔ پھر قبیلہ تمیم نے سرتسلیم ٹم کیا۔ اوہ کی اہم ترین
جنگ یمامہ کی اڑائی تھی جو عقریا کے مقام پر اڑی گئی۔ طرفین کی کشرت
اموات کی وجہ ہے اس اڑائی کو "حدیقة الموت" کانام دیا گیا۔ یہ رہیج
الاول ۱۲ھ (گی ۲۳۳۳ء) کی بات ہے۔ اس اڑائی میں جھوٹا مری نبوت
مسیلمہ کذاب مارا گیا۔ اس کے علاوہ اور بھی کئی اڑائیاں ہیں جن کی
تفصیل حضرت الویکر صدیق کی حیات پر کسی مفضل کتاب میں دیکھی
جا کتی ہے۔

جمادی الثانیہ ۱۳ ہو (آست ۱۳۳ ء) میں حضرت الوبکر صداتی مرض الموت میں بہتا ہوئے۔ اتوار کادن تھا، چاندگی اور آگست کی مارٹ بن کلاہ اور ایک یہودی تاریخ تھی۔ بعض روایات میں ہے کہ حارث بن کلاہ اور ایک یہودی نے مل کر حضرت الوبکر کو چاولوں میں زہر طاکر دیا تھا جس کا اثر ایک سال میں آپ کے لئے جان لیوا ثابت ہوا۔ مرض کے دوران اسپنے جائیین کے بارے میں آپ مختلف صحابہ سے گفتگو کرتے رہ اور بعد میں سب کے مشورے سے حضرت عمر کو دو سرا خلیفہ فتخب کیا گیا۔ ملک و ملت کے کاموں سے فارغ ہو کرنجی معاملات کی طرف توجہ دی۔ اب تک بیت المال سے چھے ہزار در ہم وظیفہ لیا تھا۔ وہ آپی زمین فروخت کر کے بیت المال میں جمح ہزار در ہم وظیفہ لیا تھا۔ وہ ایک زمین فروخت کر کے بیت المال میں جمح کرایا اور ایک صبی فلام، ایک اور شی اور ایک چادر حضرت عمر کو جموا دیں۔ یہ چزیں دکھ کر ایک اور شی اور ایک چادر حضرت عمر کو جموا دیں۔ یہ چزیں دکھ کر جانشینوں کے لئے بہت دشوار کام چھوڑ گئے ہو۔

پندرہ روز علیل رہ کر حضرت ابوبکر منگل کی رات کو ۲۲ جمادی
الثانیہ ۱۳ ہے ۱۳ راکست ۱۳۳۰ء) میں خالق حقیق ہے جالے۔ حضرت
عمر نے نماز جنازہ پڑھائی۔ حضرت عمر، حضرت عثمان، حضرت الجوبکر صدایق
حضرت عبد الرحمان بن ابوبکر نے لحد میں اتارا۔ حضرت ابوبکر صدایق
کی قربی کریم چھٹی کی قبر مبارک کے بائیں جانب اس طرح بنائی گئ کہ
ان کا سر حضور دھی کے شانہ مبارک تک آتا تھا۔ وفات کے وقت
ان کا سر حضور دھی جس میں ۲ برس ساہ اور ااون (ااھ بمطابق

المج المجر بمكر و : محانی رسول المنظم - طائف میں تعیف كے غلام سے - نی كریم ان كی ملاقات نی كریم ان كالی ای اس لئے یہ خود كو " عتیق النی" كے تھے۔ غلائ سے آزادی كے بعد طبابت كا پیشہ اختیار كیا۔ نی كریم وقت كے وصال كے بعد يمن اور پھر بصوص میں تیام پزیر ہوئے - ۵۱ ھر (۱۵۲ء) میں انقال ہوا۔ ان كی زندگی ہی میں ان كے بیژول اور پوتول كی تعداد سو سے زیادہ ہوگئ تھی۔ تمام عمر دنی علوم خاص طور پر علم حدیث كی ترون كی مشغول رہے - مسلم، الوداؤد، بخارى جسے حضرات نے حضرت الوبكر و كومعتر اور تقد تسليم كيا ہے۔

البوجندل اسلام قبول کر چکے تھے، لیکن معروے بیٹے تھے۔ مسلح مدیبیہ کے موقع پر سیل ہی قریش کی طرف سے نی کریم کھنے کے پاک مصالحت کے لئے آئے تھے۔ جب شرائط لکھی جارہی تھیں تو حضرت البوجندل اسلام قبول کر چکے تھے، لیکن محاہدے کی رو سے نی کریم کھنے نے مجبورا انہیں قریش کے حوالے کر دیا تاہم جب مسلمانوں کی ایک بڑی تعداد عیص کے مقام پر جمع ہونے کی تو حضرت البوجندل بھی وہال چلے گئے اور معاہدے کے خاتے پر مینہ آگئے البوجندل بھی وہال چلے گئے اور معاہدے کے خاتے پر مینہ آگئے تھے۔

البوجمل: بى كريم الله كا كافر چا- اس كانام الدافكم عمر بن بشام بن المغيره تعاديكن اسلام يمنى كى وجد اس كانام "البوجمل" يعنى "جالون كاباب" بركمانتها-

الوجبل م ۵۷ء میں پیدا ہوا۔ اس نے دوشادیاں کیں۔ ام مجالد ے حضرت عکرمہ پیدا ہوئے اور اردی سے دولڑ کیاں جویریہ اور حنفا۔ یہ تینوں مشرف بہ اسلام ہوئے۔ اس کی والدہ نے بھی اسلام قبول کیا۔ جرت نبوی وی اسلام سیلے وہ ولید بن مغیرہ کی جگہ بنو مخزوم اور اس کے طیف قبائل کاسروار بن گیا تھا۔

الوجبل اسلام وشنی میں بہت مشہور تھا، بیاں تک کہ جب اس فے اور دیگر اہل قریش نے رسول اللہ وہ کا کی بڑھتی ہوئی طاقت کو دیکھا توت کی بڑھتی ہوئی طاقت کو دیکھا توت کی بڑھتی ہوئی اس وعوت کورو کئے کے لئے آپس میں مشورہ

کیا۔ ابوجبل نے کہا کہ ہر قبیلے میں سے ایک ایک ولیر اور طاقتور نوجوان کا امتخاب کرو، انہیں تلواریں دو اور نوجوانوں کی ہے جماعت مل كراس (رسول الله ﷺ) كا كام تمام كرد ، يونكه تمام جماعت اس كول كرقتل كرے گا، اس لئے اس كانصاص كى ايك قبيلے كے ذمے ندرہے گا اور بنوعبد مناف کویہ ہمت نہ ہوگی کہ سب سے اڑتے بحرى-السازش الخضور الله كوحفرت جريل الله في أكر مطلع كرديا اورآب ﷺ نے اپني بستر پر حضرت على كوسلاديا اورخود خدا کے تھم سے نکل کھڑے ہوئے۔ یہ اجرت دینہ کی رات تھی۔ (أ) جرت مدينه) اس طرح كے اور بھى بہت سے واقعات بي جو الوجبل کی اسلام تحتنی کی جلا چلا کر گواہی دے رہے ہیں۔ان دا قعات ك تفصيل سيرت نبوى والمنظمة كالسي كاب من ديميمي جاستي ب-ابد جبل جنگ بدر میں دو کم س الركوں كے باتھوں بلاك موا۔ حضرت عبدالرحمان بن عوف كابيان الهاكم جنك بدر مل ميرك وائیں بائیں دوکم عمرانصار لڑکے کھڑے تتھے۔ یہ دونوں معاذین عمرو بن جموح اورمعاذ بن عفراتھے۔ان میں سے ایک لڑے نے میراہاتھ پكر كريوچهاكه كياآب الوجبل كوجائة بين-اتفاقاً ميدان مين الوجبل ووژ تاہوانظر آیا تومیں نے ابوجہل کے بارے میں ان ووٹول لڑ کوں کو بناديا-چنانچديد دونول از كاس كى طرف دوزے -ابوجهل محوزے یر سوار تھا۔ ایک لڑکے نے گھوڑے پر حملہ کیا اور دوسرے نے الوجهل پر-بعد میں عفرا (معاذ بن عفرائے بھائی) نے اسے بالکل معند ا كرديا- كيم عبدالله بن مسعود فياس كم مركوتن سے جدا كرديا-🖒 عکرمه بن انی جبل + بدر ، غزوه -

\* البوحاتم من حبان: عالم اور محدث بورانام محرتميى ابن حبان احر ابن حبان على البن حبان احد ابن حبان تعاده و چوتھی صدی جری ش پيدا ہوئے۔ فقد اور حدیث کاعلم البو بکر بن محد اسخال سے حاصل کیا اور عراق، شام، حجاز، خراسان اور ترکستان کے سفر کئے۔ البوحاتم کو نجوم اور طب پر بھی عبور حاصل تھا۔ تحصیل علم کے بعد تالیف و تصنیف میں مصروف ہوگئے اور کئی مستند صحیح کرایں۔

ابتدائی بین اسلام قبول کرلیا تھا۔ حضرت ابو عذیفہ حبثہ کی دونوں ابتدائی بین اسلام قبول کرلیا تھا۔ حضرت ابو عذیفہ حبثہ کی دونوں اجرتوں اور جرت مدینہ بین شریک تھے۔ عہد نبوی بھی کے تمام اہم معرکوں بین شرکت کی۔ غزوہ بدر بین تو اپنے کافراپ کو بھی لاکارتے معرکوں بین شرکت کی۔ غزوہ بدر بین تو اپنے کافراپ کو بھی لاکارتے مصرت ابو بکر معدلتی کے زمانہ خلافت بین مسیلہ کذاب کے خلاف جنگ بیامہ بین شریک ہوئے اور ای جنگ بین ۱۵۴س کی مرس کی عمر بین شہید ہوئے۔

المج الحرجميد ساعدى في صحاب رسول الله آب كا نام عبد الرحمان ساعدى فعالم جورت نبوى الله كيد اسلام قبول كيا- مرينه كه قبيله خزرج كى شاخ "ساعد" سے تعلق ركھتے تھے۔ احد كے علاوہ تمام بى غزوات بي شركت كى۔ امير معاويہ كے زمانه خلافت كے آخرى دنول بين وفات پائى۔ اكثرا حاديث كى روايات ان سے منسوب بين سنت رسول ولي كى بيروى كاوہ خاص خيال ركھتے تھے۔ چانچہ انہوں نے بى كريم ولي كے جس طريقه نماز كو اپنايا توديكر صحابہ نے بمي معرفية آب من سيما۔

المجان المحقیقہ ، امام: مشہور فقہی امام جن کے نام سے فقہ حنی ہے۔ امام البوحقیقہ ، امام: مشہور فقہی امام جن کے امل نام نعمان، کنیت البوحقیقہ اور لقب امام اعظم ہے۔ سلسلہ نسب اس طرح ہے: نعمان بن ثابت بن نعمان بن مرزبان۔ اگرچہ نسب میں اختلاف ہے۔ بعض لوگوں نے کہا کہ امام صاحب کے والد ثابت والاوت کے وقت نصرانی تھے، لیکن یہ صحح نہیں ہے، کیونکہ ان کے صاحبزاد سے حماد بن ابی صفیقہ سے ثابت ہے کہ ان کے والد ثابت نہ بساسلام پر پیدا اس ابی صفیقہ سے ثابت ہے کہ ان کے والد ثابت نہ بساسلام پر پیدا اختلاف ہے۔ ای طرح ان کے واوا کے بارے میں بھی مورضین کا اختلاف ہے۔ بعض لوگوں نے کہا کہ ان کے واوا کا نام قبل از اسلام از وطی " تنما اور قبول اسلام کے بعد ان کا نام " نعمان " رکھا گیا۔ جب کہ اس کے واوا نعمان بن مرزبان کے دارا نعمان بن مرزبان کے دارا نعمان بن مرزبان کے دارا تعمان بن کے دارا تعمان بن مرزبان کے دارا تعمان بن کے دارا تعمان بن مرزبان کے دارا تعمان بن مرزبان کے دارا تعمان بن کے دارا تعمان بن کے د

الم الوصنيف ك ظهورك بارك من حضور أكرم الملك كابثارت

ملت ہے۔ حضرت الوہریرہ ہے روایت ہے کہ آپ گئے نے سورہ جمعد کی آیت و اخرین منهم لما بلحقو ابهم تلاوت فرائی تو حاضرین فی آیت و اخرین منهم لما بلحقو ابهم تک ہم ہے ہیں ملے۔ اس پر آپ گئے نے حضرت سلمان فاری کے کندھے پر دست اقدال دکھ کر فرایا:

لو کان الایمان عند النویالناله رجال من هولاء "اگر ایمان ثریا کے پاس بھی ہوگا تو اس کی قوم کے لوگ اس کو ضرور تلاش کریں ھے۔"

حافظ سیوطی کہتے ہیں کہ اس حدیث کے اولین مصداق صرف امام البرحنیفہ ہیں۔

امام الوحنيف ابندائی تعليم و تربيت ممثل کرنے كے بعد تجارت کی طرف متوجه ہوگئے۔ ایک ون ای سلسلے میں بازار جا رہے تھے کہ راستے میں امام شعبی سے ملاقات ہوئی۔ انہوں نے بوچھا، علاکی مجلس میں بیٹھا کروکیونکہ میں میں بیٹھا کروکیونکہ میں تبارے چبرے برعلم وضئل کی ور خشندگی کے آثار دکھے دہا ہوں۔"

امام معجی سے ملاقات کے بعد امام ابوطنیفہ کے دل میں دنی علوم کو کال طور پر حاصل کرنے کا شوق پیدا ہوا۔ پہلے انہوں نے علم کلام میں کمال پیدا کیا بچر علم فقہ کی طرف متوجہ ہوئے اور مشہور عالم حضرت حماد کے درس میں شمولیت اختیار کی اور بہت جلد نمایاں مقام حاصل کر لیا۔ ایک وفعہ دوراان درس حضرت حماد کو کہیں جانے کا اتفاق ہوا۔ ان کی غیر موجود گی میں امام ابوطنیفہ نے ساٹھ فتوے دیے۔ بعد میں وہ مسائل انہوں نے حماد کے سامنے پیش کے تو انہوں نے ان میں سے چالیس مسائل سے انقاق کیا اور باقی بیس مسائل سے اختلاف کیا۔ اس وقت امام ابوطنیفہ نے تسم کھائی کہ تاحیات حضرت حماد کی مجلس انہیں چھوڑیں گے۔ فقہ کے ساتھ ساتھ امام ابوطنیفہ نے علم حدیث کی شمیل بھی جاری رکھی۔ صحابہ کرام اور تابعین میں سے جو حضرات فن حدیث کی حدیث

امام الوطيف عبادت ورياضت من يكتائ روز كارتها ان كي

عبادت، رياضت، زهد وتقوي

عبادت وریاضت کاحال اتناجرت انگیز ہے کہ آن کی عیش کوش اور تن آسان ونیا اس کا تصور بھی نہیں کرسکتی۔ امام ابولیوسف فرماتے ہیں کہ آپ کی عشاکے وضو سے فجر کی نماز اوا ک۔ امام ابولیوسف فرماتے ہیں کہ آپ کی شب بیداری کاسبب بیہ تھا کہ ایک بار ایک شخص نے انہیں وکچھ کر کہا، بیہ وہ شخص ہے جو عبادت میں بوری رات جا آتا ہے۔ امام ابوطنیفہ نے یہ ساتو فرمانے گئے، ہمیں لوگوں کے کمان کے مطابق بننا چاہئے۔ اس وقت سے امام صاحب نے رات کو جاگ کر عبادت کر فائس کر عبادت کر فرائس شروع کردی۔

زہدوتقوی میں امام الوصنیف کامقام بہت بلندہ۔ جس چیز میں اونی کی بھی کر اجیت کا پہلوہوتا، اس سے محمل اجتناب کرتے تھے۔ زہد کا یہ عالم تھا کہ مال ووولت کی طرف قطقاد هیان ند کرتے تھے۔ بڑی بڑی رقبیں ان کی خدمت میں چیش کی جاتی تھیں تو شان استعناہے رو کر دیا کرتے تھے۔

#### تصنيف وتاليف

امام الوضيف ك زمان من تعنيف وتاليف كا ال قدر رواج نه خفا عام الوضيف ك زمان من تعنيف وتاليف كا الل قدر رواج نه خفا عام طور پرلوگ اپ حافظ پر اعتاد كيا كرتے تھے۔ اى وجہ سے امام الوضيف كى تصانيف كى تعداد زيادہ نہيں ہے۔ تاہم امام الوضيف كى مندرجہ ذيل كتب شهرت اور تواترے ثابت ہيں:

كتاب العالم و التعلم - ( كتاب الفقد الأكبر - ( كتاب الوصايا - ) كتاب المقصود - ( كتاب الأوسط - ( كتاب الآثار - )

امام الوحنيف كى عظمت كا آفتاب عرصه وراز تك آسان علم وفضل پر جَمَعًا تار ما بيبال بنك كه آخر عمر مين خليف الوجعفر منصور في اپني در بار هيل آخر عمر مين خليف الوجعفر منصور في اپني كيا هيل الله بين كيا جس كى وجه سے ان پر شاہى عتاب نازل ہوا اور انہيں قيد كر ديا كيا - حس كى وجه سے ان پر شاہى عتاب نازل ہوا اور انہيں قيد كر ديا كيا - مورضين كے مطابق امام صاحب كوروازند كوڑے لگائے جاتے ہے - اى حالت بيل ماہ رجب ١٥ هيل بحالت مجدون بيل امام اور جمبر شخصے امام الوحنيف علوم اسلامى كے تمام شعبوں بيل امام اور جمبر شخصے امام الوحنيف علوم اسلامى كے تمام شعبوں بيل امام اور جمبر شخصے

عقائد، علم کلام اور فقہ کے ساتھ ساتھ صدیث میں بھی مہارت حاصل تھی۔ امام شافعی اور امام مالک فقہ میں انہی کے پروروہ جیں اور صحاح ستہ کے شیوخ امام ابوصیفہ کے ہی فیض یافتہ ہیں۔

امام ابو حنفیہ کی حدیث پر مہارت کی اس بر برھ کر اور کیا سند ہوگئی ہے کہ ان کابیان کروہ ہر مسلہ حدیث نبوی وی کی کے موافق اور ہر حکم سنت رسول وی کی کے مطابق ہے۔ بعض اوقات ایک ہی مسودے میں متعدد متعارض احادیث ہوتی ہیں۔ ایسی صورت میں امام ابو حنیفہ مثائے رسالت خاش کر کے ان روایات میں باہم تطبق کرتے ہیں اور اگر تطبق ممکن نہ ہوتو سندکی قوت و ضعف اور دوسرے اصول روایت کے اعتبارے فیصلہ کرتے ہیں اور یہ کام وی دوسرے اصول روایت کے اعتبارے فیصلہ کرتے ہیں اوریہ کام وی کر سکتا ہے جو مشائے وی اور مزاج نبوی وی کی اصولوں اور روایات کے تمام طرق پر مہارت رکھتا ہو۔ ہدایت کے کل اصولوں اور راوایوں کے احوال پر تاقدانہ نظر رکھتا ہو۔

# امام أعظم كى مرويات

امام اعظم الوحنف كو تابعيت كاشرف حاصل به اور اس بات پر سب منفق بين كه امام الوصنيف في حضرت انس بن مالك كود كيما تفا اور ان سه مناق بين كه امام الوصنيف في حاس طرح بعض دير صحاب سه بحى ملاقات بحى كانتي من من المرح بعض دير صحاب كى روايت بحى كل به سه علاء ، محد شين اور محتقين في امام الوصنيف كى مرويات صحاب كو بورى اسناو كى ساتھ بيان كيا ہے۔ امام الومشعر عبدالكريم بن عبدالصد طبرى شافعى في امام الوحنيف كى صحاب كرام سے مرويات بيل عبدالصد طبرى شافعى في امام الوحنيف كى صحاب كرام سے مرويات بيل الك مستقل رساله تصنيف كياہے۔

امام الوصنيفد كي پاس احاديث كا وافر ذخيره تفاد حضرت ملاعلى قارى، امام محمد بن ساعد كردو ك ك كفية بيل كدامام الوصنيفد في اين تصانيف بيل كدامام الوصنيفد في تصانيف بيل اورچاليس بزار احاديث بيلن كي بيل اورچاليس بزار احاديث سي محمد تكاب الآثار" كا انتخاب كيام و بعد بيل امام الوحنيفد كم برشيخ كي مرويات الگ الگ كتاب كي صورت بيل جمع بوكي اوروه "مسند الي حنيد" كي نام سے مشہور موكيس - حديث + اساء الرجال

البوداؤو، المام : مشہور محدث جن کی حدیث کی کتاب "سنن ابوداؤو" کے نام سے جانی جاتی ہے۔ الم ابوداؤو کانام سلیمان اور کنیت ابوداؤد تقی حافظ ابن جرعسقلائی کے مطابق سلسله نسب یہ ابوداؤد سلیمان بن الاشعث بن اسحاق بن عمرو بن عامر المام داؤد ۲۰۱۳ ه میں سیستان میں پیدا ہوئے، لیکن زندگی کا بڑا حصہ بغداد میں گزارا اور وہیں ابی سنن کی تالیف کی۔ اے ۲ ه میں بغداد کو خیراد کہا اور آخری چارسال بھرہ میں گزارا ہے۔ بروز جمد ۲۵۲ ه میں وفات مولی اور اسل بھرہ میں گزارا ہے۔ ابتدائی تعلیم اپنے آبائی وطن میں کمن کو بوئی اور اس سلیم میں کمن کی حالت ہوئی اور اس سلیم میں بلاد کی۔ بعد ازال علم حدیث کی طرف رغبت ہوئی اور اس سلیم میں بلاد اسلامیہ خصوصاً مصر، شام، جاز، عراق اور خراسان کاسفر کیا۔

امام بخاری اور امام سلم کے بعد جو امام صدیث سب سے زیادہ مقام اور مرتبہ کے مالک ہیں، وہ امام البوداؤد ہیں۔ جس زمانے ہیں البوداؤد ہیں۔ جس زمانے ہیں البوداؤد ہیں۔ جس زمانے ہیں میں جوائح (جائح) اور مسانید (مند) کی تالیف کی جاتی تھی۔ انہوں نے میں جوائح (جائح) اور مسانید (مند) کی تالیف کی جاتی تھی۔ انہوں نے سب سے بہلے کتاب اسنوں لکھ کر علم حدیث ہیں ایک نئی راہ تعین کی اور سب سے بہلے کتاب اسنوں لکھ کر علم حدیث ہیں ایک نئی راہ تعین کی اور کو گئی سرت محدث بعد کے آئمہ نے ان سے استفادہ کیا۔ اگر چہ امام داؤد کی شہرت محدث کی حیثیت سے زیادہ ہے، لیکن فقہ و اجتہاد ہیں بھی ان کی نظر وقع اور گہری تھی۔ ماصل تھی اور صدیث کی طرح فقہ میں بھی ان کی نظر وقع اور گہری تھی۔ وہ تفسیر کے بھی عالم تھے۔ اس موضوع پر انہوں نے ایک کتاب بھی کسی تھی۔ حدیث، فقہ و تفسیر کے علاوہ دو سرے علوم سے بھی ان کو لیوری وہ تفسیر تھی۔

#### تصنيف وتاليف

الم صاحب كى جن تصنيفات كے نام معلوم ہوسكے، وہ يہ بين:

الم صاحب كى جن تصنيفات كے نام معلوم ہوسكے، وہ يہ بين:

المسائل - المسائل - المائل - المسائل المسائل العران - البعث و النشور - التاب نظم القرآن - المسائل القران - المسائل القران - المسائل القران - المسائل القران - المسائل الم

البوداؤد،سنن + جامع + سند + سنن -

الم الوداؤد کو دستن الوداؤد الم الوداؤد کی ترتیب کرده احادیث کا جوعد - "سنن الوداؤد" حدیث کی کتب کی شم "سنن" کے سلسلے میں کی کتاب کی سات ہے۔ امام الوداؤد نے پانچ لاکھ احادیث کے مجموعے کو اپنے استاد امام احمد بن خیل کی خدمت میں پیش کیا۔ امام صاحب نے اب استاد امام احمد بن خیل کی خدمت میں پیش کیا۔ امام صاحب نے اب دیکھ کر پند میرگ کا اظہار فرمایا - بید بات مستند ہے کہ صحیحین کو سنن اربعہ پر صحت کے لحاظ ہے فضیلت حاصل ہے، لیکن اس کے بعد کی ارتیب میں علا کا اختلاف ہے۔ بعض علانے نسائی شریف ( + نسائی، سنن) کو تیسرا در جد دیا ہے اور بعض نے جائے ترخی کو حضرت شاہ عبدالعزز نے طبقات کتب حدیث کے لحاظ ہے سنن ابوداؤد کو دو سرے طبقے میں شار کیا ہے، لیکن صاحب مقاح السعادہ نے لکھا ہے کہ سب سے اونچا در جہ بخاری شریف کا ہے، اس کے بعد صحیح سلم کا اور پھر سنن ابوداؤد کا در جہ ہے اور یکی مناسب ہے۔ اس کے بعد صحیح سلم کا اور پھر سنن ابوداؤد کا در جہ ہے اور یکی مناسب ہے۔ اس کے بعد کاظ سے سنن اربعہ میں سنن ابوداؤد کا در جہ ہے اور یکی مناسب ہے۔ اس کے بعد کاظ سے نقائم کی ہے۔ بخاری، مسلم، سنن ابوداؤد، نسائی، ترخی اور پھر ابن ما جہ کا در جہ ہے۔

#### خصوصات

۔ اس كتاب ميں امام صاحب نے اپنے علم كے مطابق محج ترين روايات بيان كى جي اور شاؤو غريب روايات بہت كم درج كى جي اور ان كى وجہ بھى بيان كى ہيں۔

ا اگر کوئی صدیث ووضیح طریقول سے مردی ہاور ان یس سے ایک

مشتمل بیں۔

اور قبیلہ الورج اند: محانی رسول ویک اور تھا۔ اس نام تھا اور قبیلہ خرت کے سروار تھے۔ سعد بن عبادہ کے چازاد بھائی تھے۔ ہجرت عزوہ احد میں نبی کریم ویک تھے لہذا اس کے بعد ہر غزوہ میں شرکت ک غزوہ احد میں نبی کریم ویک تھے لہذا اس کا حق اشارہ کرتے ہوئے فرایا، کون ہے جویہ شمشیر لے اور اس کا حق اوا کرے۔ چنانچہ یہ تلوار حضرت الو دجانہ کے سپرو ہوئی۔ ای جنگ میں جب نبی کریم ویک وشک کی حضرت الو دجانہ کی سرخ میں بھٹ کی طرف آتاوہ حضرت الو دجانہ کی طرف آتاوہ حضرت الو دجانہ کی اور جو تیزی کریم ویک کی طرف آتاوہ حضرت الو دجانہ کی اور جو تیزی کریم ویک کی طرف آتاوہ حضرت الو دجانہ کی اور جو تیزی کریم ویک کی طرف آتاوہ حضرت الو دجانہ کی اور خو تین کریم ویک کی اور خورت الو دوانہ کو فسیل ہے اور پھینگا گیا۔ انہوں نے اندر کود کر دروازہ الود جانہ کو فسیل ہے اور پھینگا گیا۔ انہوں نے اندر کود کر دروازہ کو اسلامی لشکر کو تج ہوئی۔

🖒 مسلمه كذاب+بدر، غزده + احد، غزوه-

ان کانام عویر بن زید بن قیس تھا۔ قبلہ فزده برت زید بن قیس تھا۔ قبیلہ فزرج کے فاندان بلحارث سے تعلق تھا۔ فزده بدر کے فوزا بعد اسلام قبول کیا۔ ایک روایت کے مطابق حضرت البودروا غزده اصد میں شریک تھے۔ جب بی کریم بیٹ نے ان کومیدان جگ میں دیکھا تو فرایا کہ "عویر کیابی اچھا سوار ہے!" جب آپ بیٹ نے انصار اور مہاجرین کے درمیان موافات (ح) موافات) قائم کی تو حضرت البودرواکو حضرت سلمان فارک کا بھائی بنایا۔ حضرت البودروا سے مختلف اطادیث بھی مردی ہیں۔ وافاریث "میں درج ہیں۔

البوذر غفارى: صحابی رسول الله اسل نام جندب بن جناده تفاد اسلام الله عند الله كم الله عند الله كم الله عند الله عند والله تقد مكمة آكر اسلام قبول كياد غزوة خندق تك النه قبيله غفاريس رب اس ك بعد مدينه جلي آئے - بھر غزوة تبوك كے سواكى اور جنگ ميں اس كے بعد مدينه جلي آئے - بھر غزوة تبوك كے سواكى اور جنگ ميں

طریقے کارادی اسناد میں مقدم ہو اور دوسرے طریقے کارادی حفظ میں بڑھا ہوا ہو توامام واؤد الیسی صورت میں پہلے طریقے کاؤکر کرتے ہیں۔ ۔ بعد

● بعض اوقات ایک حدیث بہت طویل ہوتی ہے اور یہ خیال ہوتا ہے کہ قار مین اس کی غرض کو نہ مجھ سکیں گے۔ایسی صورت میں امام صاحب حدیث میں اختصار کرویتے ہیں۔

● جن احادیث کے اسانید میں کوئی ضعف ہویا کوئی خفیہ علّت ہو تو اس کو امام صاحب بیان کر دیتے ہیں اور جن احادیث کی اسانید کے بارے میں امام صاحب کوئی کلام نہیں کرتے وہ عمو تاصالح للعمل ہوتی ہیں۔

 ایک مدیث اگر متعدد اسانید سے مردی ہو تو بعض اوقات امام داؤدوہ تمام اسانید ایک جگد ذکر فرمادیتے ہیں۔

کس حدیث میں اگر مرفوع یا موقوف کا اختلاف ہو تو اس کا بھی ذکر
 کردیتے ہیں۔

● امام البوداؤد نے اپن اس كتاب يس تكرار سے حق الامكان كريز كيا ہے۔ اگر كسى حديث كو كہيں دوبارہ ذكر كرتے ہيں تو اس بيس اساويا متن حديث بيس كوئى مزيد فائدہ پيش نظر ہوتاہے۔

● بعض اوقات راوی کے اسا، کنیت اور القاب کی مجی وضاحت کر دیتے ہیں۔

البورافروالوروائر وطیاکی: عدث-اصل نام سلیمان واؤوائن الجارو البری البوری تقا- ۱۳۳ه ه (۲۵۰) میں پیدا ہوئے اور ۲۰۴۵ ه (۲۸۱۹) میں وفات پائی-ایرائی تھے، لیکن کوفد میں آگر سکونت اختیار کرلی تھی۔ کہا جاتا ہے کہ ان کی طرف منسوب مند ان کی مرتب کروہ نہیں ہے بلکہ فراسانیوں میں ہے کسی نے وہ احادیث جمع کی تھیں جو امام موصوف خراسانیوں میں حبیب نے بیان کیس-تاہم اس مجموع کے علاوہ امام طیاس ہے اور بھی روایات منسوب ہیں-امام موصوف کی یہ "مند" کتب احادیث کے تیرے طبقے میں شار ہوتی ہے۔ یہ تیرا طبقد ان جوائع اور مصنفات کا ہے جو امام بخاری اور امام سلم کے زمانے سے قبل یا بعد میں تصنیف ہوئیں اور یہ صبحے، حسن، ضعیف، معروف، قبل یا بعد میں تصنیف ہوئیں اور یہ صبحے، حسن، ضعیف، معروف، غریب، شاؤ، خطاوصواب اور ثابت و مقلوب ہر نوع کی احادیث پر غریب، شاؤ، خطاوصواب اور ثابت و مقلوب ہر نوع کی احادیث پر غریب، شاؤ، خطاوصواب اور ثابت و مقلوب ہر نوع کی احادیث پر غریب، شاؤ، خطاوصواب اور ثابت و مقلوب ہر نوع کی احادیث پر غریب، شاؤ، خطاوصواب اور ثابت و مقلوب ہر نوع کی احادیث پر

حصد نہیں لیا۔ حضرت عثمان کے دور خلافت میں آپ شام چلے گئے۔
یہاں آپ نے امرا کے طرز زندگی کو تنقید کا نشانہ بنایا۔ چنانچہ حضرت عثمان نے انہیں مدینہ والیس بلا لیا۔ مدینہ ہی میں ذوالقعدہ ۳۳ھ (۲۵۳ء) میں انقال ہوا۔ حضرت الوذر غفاری آلیک صوفی منش صحابی سے۔ دولت کو بالکل بیند نہ فرماتے سے حتی کہ ایک دن کامال جمع کرنا این کے نزدیک جائز نہ تھا۔ حضرت الوذر غفاری سے ۱۲۸۱ حادیث روایت کی جائی نہ تھا۔

البوروس : بى كريم الله كوروده بلاف والى عليه سعديد كودالد كانام - ان كالعلق قبيله بى سعديد + بين محد والله عليه سعديد + بين محد والله -

البوراقع: محانی رسول الله اصل نام اسلم تعا- حفرت عباس کے غلام تھے۔ بعد میں انہیں نبی کریم الله کوعطا کر دیا گا۔ نبی کریم الله کا فیمہ یکی نصب کیا کرتے تھے۔ غزوہ بدر کے بعد حضرت البورانع مدینہ چلے آئے اور احد سمیت تمام غزوات میں شریک رہے۔ حضرت علی کے زمانہ ظافت کے اوائل میں وفات پائی۔ حضرت البورانع سے ۱۸ حدیثیں مروی ہیں۔

البران مران مران مران مران المران ال

ح فتي كمه + مكه + معاويه بن اني سفيان -

🗘 ازوا ج مطهرات + ام سلمه + بدر ، غزوه -

نی کریم اللہ نے کی بار اپنے کچاکو اسلام کی وعوت وی، لیکن ابوطالب نے اسلام قبول نہ کیا۔ تاہم آپ اللہ کی بھرپور مدد کی جس کی وجہ سے المبتد ابوطالب کے وجہ سے گفار کھل کرنی کریم اللہ سے دی شکر سے البتد ابوطالب کے انتقال کے بعد کفار نے کھل کرنی کریم اللہ کو تکلیفیں دی شروع کر دیں۔ ابوطالب کا انتقال ساقبل ، جرت (۱۳۰۰ء) میں ہوا۔ اس وقت نی کریم اللہ کی عمر مبارک ۲۹ می ہری اور ۸ ماہ تھی۔ ابوطالب نے دو شاویال کیں۔ بہلی ہوی فاطمہ بنت اسد بن ہا متھی۔ ابوطالب نے دو شاویال کیں۔ بہلی ہوی فاطمہ بنت اسد بن ہا متھیں جن سے طالب، ماری مقبل ، جعفر، جمانہ ، علی ، اور ام طالب پیدا ہو کیں۔

ابوطالب کے ایمان لانے یا نہ لانے کے بارے میں کسی قدر اختلاف ہے۔ کچھ کا کہناہے کہ مرتے وقت ابوطالب نے آہستہ زبان

ے کلمہ پڑھ لیا تھا۔ پچھ کے مطابق انہوں نے کلمہ پڑھائی نہیں، اس لئے انہیں جبٹم میں ڈالاجائے گالیکن سب سے ہلکاعذاب دیاجائے گا، کیونکہ انہوں نے نبی کریم ﷺ کی مدد کی تھی۔ بہرنوع یہ ایک نازک

ت آباواجداد نبوی ﷺ + عبدالمطلب + عام الحزن + خدیجه ۱ م المؤننین + علی بن الی طالب -

انساری تھے۔ زید نام تھا۔ انساری تھے۔ زید نام تھا۔ خاندان نجاری شاخ عمروین مالک ہے تعقق رکھتے تھے۔ بیعت عقبہ ثاند میں اسلام قبول کیا۔ حدیث میں مہمان نوازی حیثیت ہے ان کی فضیلت ہے، کیونکہ انہوں نے نبی کریم بھٹ کے کہنے پر ایک مہمان کو کھانا کھا یا اور وہ خود اور ان کے بیوی بچے بھو کے رہے۔ نبی کریم بھٹ کے وصال کے بعد شام چلے گئے۔ ستریرس کی عمری انتقال ہوا۔

البو علمس من جبير: صحابی رسول الله الم عبد الرحمان بن جبیر شما خاندان حارثه سے تعلق رکھتے تھے۔ جرت سے قبل اسلام قبول کیا۔ غزوہ بدر کے وقت ۸ مبرس کے تھے۔ بڑھا ہے میں ایک آگھ کی بینائی کھو گئی تھی جس پر نبی کریم الله نے اپنا عصا مرحمت فرایا۔ ای عصا کے سہارے چلا پھرا کرتے تھے۔ ۱۳۳ھ میں وفات پائی اور جنت البقی میں دفن ہوئے۔ ان کا شار ممتاز صحابہ حدیث میں ہوتا ہے۔

البو عبيده : صحابی رسول الله - بورا نام عامر بن عبدالله بن جراح تھا - ابتدائے اسلام بی میں مسلمان ہوگئے تھے - بی کریم الله علی مسلمان ہوگئے تھے - بی کریم الله اس نے ان کو "امین الامت" کالقب ویا تھا - مدینہ آکر حضرت کلاّم بن ہدم کے باں قیام کیا - چونکہ سید سالار اسلام تھے، اس لئے تقریباً تمام غزوات میں شریک ہوئے - نبی کریم الله نے مختلف سرایا کاسپہ سالار بھی ان کو بنایا - صلح حدیبیہ میں بطور گواہ کے دستخط کئے - خلافت کے سوال پر حضرت البو بکرنے حضرت عمرے ساتھ ان کانام بھی پیش کیا - حضرت البو بکر نے ایران اور شام کے محاذ میں آئی کو سید سالار عظم بنایا - حضرت عمر نے حضرت خالد بن ولید کی جگہ شام کاسپہ سالار اعظم بنایا - حضرت عمر نے حضرت خالد بن ولید کی جگہ شام کاسپہ سالار اعظم

بھی انہی کو مقرر کیا۔

حضرت ابوعبیدہ نے کا دیس ممص پرعیسائیوں کے حملے کامقابلہ کیا۔ یہ ان کا آخری معرکہ تھا۔ ۱۸ھ میں طاعون کی وہا شام میں پھیلی تو اس مرض کی لپیٹ میں آگئے اور ۵۸برس کی عمر میں انتقال کیا۔

**-**سریه-

اليو فكريد : ايك صحافي جو صفوان بن اميد كے غلام تھے۔ يہ حضرت بلال صبثى كے ساتھ اسلام لائے۔ حضرت بلال صبثى كے ساتھ اسلام لائے۔ حصورت بلال صبثى كے ساتھ اسلام عبشى۔

\* الروفيس: ايك پهاڑى كانام جو كمه كمرمه مين مسجد حرام س چند سوميٹر كے فاصلے سے شروع ہوتى ہے۔ تجر اسود اس پهاڑى كى ست نصب ہے۔ كوه صفائمى اس كے دائن ميں واقع ہے۔ يہ پهاڑى اچانك اس طرح شروع ہوتى ہے كہ اس سے سارى مسجد حرام نظر آتى

انساری تفاد قبیله خزرج سے تعلق رکھتے تھے۔ بیعت عقبہ ثانیہ کے افساری تفاد قبیله خزرج سے تعلق رکھتے تھے۔ بیعت عقبہ ثانیہ کے بعد اسلام لائے۔ بہترین تیرانداز اور شہوار تھے۔ یہ پہلے مخص تھے جنہوں نے اپنامال غلیمت ﴿ کَرَا اِنْ لِکَ ایک باغ خریدا۔ مدینہ میں پیدا ہوئے اور مدینہ ہی میں ۱۵۵ھ (۱۲۷۶ء) میں انتقال کیا۔ حضرت علی نے ان کی نماز جناہ پڑھائی۔ ان سے ڈیڑھ سوا حادیث روایت کی جاتی ہیں۔

البولیس حرمه: صحابی رسول الله جن کی روزه واری پریه آیت نازل ہوئی کہ تم طلوع فجر تک کھانا کھاسکتے ہو۔ قبیلہ بنونجار میں سے شخے اور شروع ہی سے بت پرتی کے مخالف شخے۔ انہوں نے قبول اسلام سے قبل اپنے لئے ایک ایسی عباوت گاہ بنوائی تھی جس میں کسی مردیا عورت کو جانے کی اجازت نہیں تھی۔ ہجرت کے بعد جب نبی کریم بھی کابری گرم جوثی نبی کریم بھی کابری گرم جوثی سے استقبال کیا اور اسلام لے آئے۔

المج المح مرش : عبيده (سعيد بن العاص كابينا) كالقب يه شخص غزوة بدرك موقع برسر ياؤل تك لوب كے خود ميں ايبالپنا بواتھا كه صرف آئكھيں نظر آئى تھيں۔ اس غزوے ميں حضرت زبيراس كے مقابلے كو نظے اور تأكر اس كى آئكھوں ميں برچھا ارا اور وہ زمين پر گرا اور مركيا۔ يه برچھا عبيده كے اس طرح بوست ہوگيا كه حضرت زبير نے اس كى الش برپاؤں ركھ كر كھينچا اور برچھا نكالا، ليكن برچھ كے دونوں سرے فم ہوگئے۔ يه برچھا نى كريم وقت نبير عداللہ بن زبير دونوں سرے فم ہوگئے۔ يه برچھا نى كريم وقت ابوا حضرت عبداللہ بن زبير كاك ليا۔ پھرچا دوں خلفا ے منتقل ہوتا ہوا حضرت عبداللہ بن زبير كياں آيا۔

البولیاب بن عبد المنذر: صابی رسول الله به وه محابی برسول الله به وه محابی بین جنیس نبی کریم الله نفر کیا نفر کیا در کے موقع پر اپن غیر موجودگی میں مدیند کی بالائی آبادی (عالیہ) برعام بن عدی کو حاکم مقرر کیا۔

الكولمب : بى كرىم الله كالحق كالحق اسلام كاسخت وشمن - اسكانام عبد العزى تقا اوركنيت الوعتبه تقى - چونكه يه خوب سرخ وسفيد تقا، الك لئة است "الولب" كنام الك لئة است "الولب" كنام سيون بارس من سورة لب اى سيون بارس من سورة لب اى كنام سي منسوب -

اگرچہ بعثت نبوی ﷺ ے پہلے نبی کریم ﷺ ے اس کے تعلقات خوشگوار تھے کہ آپ ﷺ کی صاحبزاد لوں حضرت رقیہ اور ام کلاؤم کا نکاح الولسب کے بیٹوں عتبہ اور عتیبہ سے ہوا، لیکن اعلان نبوت کے بعد الولسب نبی کریم ﷺ کا سخت دھمن بن گیا۔ چنانچہ عتبہ نے حضرت رقیہ کوطلاق دے دکی اور عتیبہ کوشیر نے پھاڑ کھایا۔

غزدہ برر کے بعد ابولہ مرض چیک شین اس طرح متلاہوا کہ اس کاساراجہ مرداغ دار تھا۔ اس کے نزدیک کوئی نہ جاتا تھا۔ اے ایک کو تھڑی میں بند کر دیا گیا اور مرنے پر بھی کو تھڑی اس پر گرادگ گی۔ اس کی بیوی بھی اسلام کی سخت دشمن تھی۔ چنانچہ اس کی موت بھی بری طرح داقع ہوئی۔ سورہ کہ بیس ان دونوں میاں بیوکی کاذکرہے۔

\* الج مسعور بن بدرى: صحابی رسول الله نام عتبه تفاد بیت عقبه ثانید کے موقع پر مسلمان ہوئے۔ تمام غزوات میں شرکت کی اور بدر میں کچھ عرصہ رہنے کی وجہ سے بدری مشہور ہوگئے۔ جنگ صفین میں حضرت علی نے انہیں کوفہ میں اپنا جانشین مقرر کیا۔ اس عہدے کے فاتے کے بعد مدینہ والیس آگئے۔ حضرت الومسعود کی ایک لاک کی شادی حضرت حسین ہے ہوئی جن سے زید پیدا کی ایک لاک کی شادی حضرت حسین ہے ہوئی جن سے زید پیدا ہوئے۔

المحادق کامتقد اور اہل غلویں سے تھا۔ جب امام ہمام نے اسے مارق کامت اہم جعفر صادق کامت اہم ہمام نے اسے مارقانہ عقائد کی بنا پر اپنے ہاں سے خارج کردیا تو اس نے دعوائے امامت کی شمان کی۔ چنانچہ اخراج کے چند روز بعد کہنا شروع کیا کہ میں محد باقر کا ضلیفہ و جائشین ہوں، ان کا درجہ امامت میری طرف منتقل موگیا ہے۔ یہ شخص اپنے تیک خالق ہے چوں کا ہم شکل بتا تا تھا۔ اس کا بیان تھا کہ امام باقر کی رصلت کے بعد آسان پر بلایا گیا اور معبود برحق بیان تھا کہ امام باقر کی رصلت کے بعد آسان پر بلایا گیا اور معبود برحق نے میرے سر پر ہاتھ چھیر کر فرایا کہ بیٹا الوگوں کے پاس میرا پیغام پہنچا

جبریل که آمد زبر خالق بے چوں در پیش محمد شد و مقصود علی بود وہ کہا کر تا تھا کہ قیامت اور جنّت و دوز نے کچھ بھی نہیں، یہ محض ملانوں کے ڈھکو سلے ہیں۔ جب بوسف بن عرفقنی کوجو خلیفہ ہشام بن

عبدالملک کی طرف سے عراق کا والی تھا ابومنصور کی تعلیمات کفریہ کا علم ہوا اور دیکھا کہ اس کی وجہ سے ہزار ہابند گان خدا تباہ ہورہے ہیں تو اس کو گرفتار کرکے کوفہ میں سولی چڑھادیا۔

المجاری المحرمی المحرمی المحرور محالی جن کو "سلطان الحدیث" بھی کہتے اس ال کے کہ وہ حدیث کے سب سے بڑے راوی ہیں۔ ان کے نام کے بارسے میں مور خین کا اختلاف ہے۔ بعض کا خیال ہے کہ اصل نام عبد الشمس تھا، لیکن قبول اسلام کے بعد نبی کریم وظی نے ان کا نام عمیر رکھا۔ چونکہ بلیوں سے بہت محبت تھی، اس لئے ہریہ (بلی) سے "الج ہریہ" کنیت پڑگی۔ غزوہ خیبر کے موقع پر اسلام قبول کیا۔ حضرت عمر کے زمانہ خلافت میں بحرین کے گور نر بھی رہے۔ حضرت عمر کے زمانہ خلافت میں بحرین کے گور نر بھی رہے۔ حضرت عمر انتقال کیا۔ ولید نے نماز جنازہ پڑھائی اور جنت القی میں وفن ہوئے۔ ۸ے برس کی عمر میں کا ور فن ہوئے۔ ولید نے نماز جنازہ پڑھائی اور جنت القی میں وفن ہوئے۔

حضرت الوہریرہ کو بی کریم وی کے اقوال و احادیث از برتے،
اس لئے بی کریم وی ان کے بارے میں فراتے تھے کہ وہ (الوہریہ)
علم کاظرف ہے۔ حضرت الوہریہ ہے ۵۵ سا۵ احدیثیں مردی ہیں۔
العم کو لی سعف، امام: فقیہ و مورخ - نام یعقوب بن ابراہیم
انصاری تھا۔ سااھ (اساء) میں پیدا ہوئے - امام الوحنیف کے خاص
شاگردوں میں تھ، لیکن کی مقامات پر ان سے اختلاف بھی کیا ہے۔
بین اخبائی کمپری میں محزرا۔ کی کتب تکھیں۔ ۵ ربیج الاول ۱۸۲ھ
بین اخبائی کمپری میں محزرا۔ کی کتب تکھیں۔ ۵ ربیج الاول ۱۸۲ھ

اليوا: ايك مقام- ني كريم الله كالده ماجده كامزار ال جكه والده ماجده كامزار ال جكه والقدم اليوائن كم مقام والع ب- الواكامدرمقام فرعب- مفراه يس الوائن كم مقام برخرده الواد الع بوا- الواد خروه + آمنه-

اسلائ تارخ المراد على المرائ كاسب سے ببلا عزده و مجع بخارى ميں اس كو "اول الغزوات" قرار دياكيا ہے۔ اسے "غزده ودان" بھى كستے ہيں۔ تفصيل كے مطابق صفر لاھ ميں ني كريم ﷺ ساٹھ مہاجرين كے عمراه دينے سے فطع تاكد قريش كى شاى تجارت كوبند كيا جاسكے۔

مسلمانول کی یہ جماعت دینہ ہے ، ۸ میل جنوب مغرب میں داقع مقام الواتک بیج گئے۔ ابوآ کاصدر مقام فرئ ہے جہاں قبیلہ مزینہ آبادہ۔ اس جگہ نبی کریم کی والدہ ماجدہ حضرت آمنہ کامزار بھی ہے۔ اس علاقے کے اطراف میں قبیلہ بنوضرہ آباد تھا۔ یہاں نبی کریم کی نے نے چند روز قیام کیا اور بنوضمرہ کے سروار تخشی بن عمروضمری ہے معاہدہ کیا۔ لیکن مسلمان قریش کے تجارتی قافے کو نہ پاسکے۔ اس غزوہ کے دوران مدینہ میں نبی کریم کی نیابت کے فرائف حضرت سعد بن عبادہ نے سرانجام دئے۔ ہے آمنہ۔

الی بن معاذبن انس بن قیس تھا۔ ان کی والدہ ام اٹاس بنت خالد بن افی بن معافر: صحاب ان کی والدہ ام اٹاس بنت خالد بن خلیس بن لوذان انسار کے قبیلہ ساعدہ سے تعلق رکھی تھیں۔ حضرت الی بن معاذ نے غزوہ احدیس شرکت الی بن معاذ نے غزوہ احدیس شرکت کی۔ مغر ۴ ھیں قراء صحابہ کی جماعت میں شریک ہوکر نجد جارہ سے کہ بیئرمعونہ کے مقام پر مشرکین کے باتھوں شہید ہوگئے۔

### 15

این این این این ایک اصطلاح جس کے متی ہیں "اپنے علم حدیث کو آگے پہنچانے کی اجازت دینا۔"اس میں یہ مغہوم بھی شامل ہے کہ اجازہ یا اجازت دینا۔"اس میں یہ مغہوم بھی شامل ہے کہ اجازہ یا اجازت حاصل کرنے والا اجازت کی روایت اس نام بھی سند کے طور پر بیش کرے۔ رفتہ رفتہ اجازت کی روایت اس قدر عام ہوئی کہ لوگ علا کو سرراہ پکڑ کر اجازت حاصل کرنے لگے۔ چنانچہ اکثر علانے یہ وسیتیں کیس کہ ان کی بیان کردہ احادیث کوردایت کرنے کا جازت تمام مسلمانوں کو حاصل ہے۔

#### 01

ا حد، بهرار: احدیبازیا جبل احد، وه مقام جهال پر سوه میل مشہور غزوهٔ احد بیش آیا۔ مدینہ سے اس کا فاصلہ شال کی جانب تین

چارمیل ہے۔ یہ مشرق سے مغرب کی طرف میسل الباب-احدیباز کی انتہائی شالی چوٹی "جبل ثور" كہلاتى ہے \_ بہاڑ كے وامن ميس وادى قناہ ہے۔اس بہاڑے صرف ایک دشوار گزار پگذنڈی گزرتی ہے جو نعل کی شکل کی وادی سے ہو کر اس کی بلندچو نیوں تک جلی تی ہے۔ اس وادی میں ایک چھوٹا سا پہاڑی ٹیلہ ہے جے غالباً چشموں کی وجہ ے "جبل مینین" کہتے ہیں۔ بی کرم ﷺ نے بیس تیر اندازوں کا دستمتعنین فرمایا تعاب احد، غزوه ..

\* احد ، عروه : عبد اسلاى كا دوسرا براغزوه ب- يه غزوه من ٣ ه من پيش آيا- غزوه بدر ش جو تفيس كفار قريش كو بېني تقى ده ابعى اسے بھولے ند تھے کہ ای اثنا میں انہیں سریہ قردہ میں ہزاروں ورہم اورکی گنامالی نقصان اٹھانا پڑا۔غزوہ بدر میں ابوجہل کی ہلاکت کے بعد الوسفيان بن قريش كامركرده ربنمانها اوريه اس كي دوباره فكست تقي\_ چانچہ ابوسفیان نے قریش کمہ کے ساتھ مل کر مسلمانوں پر ایک زبروست حملہ کرنے کی تیاریاں زور وشور سے شروع کر دیں۔ یہ تياريال غزوهٔ احدير ملتج موئيس جس كى بنياد اك وقت يُركَّى تقى كه جب قریش غزوہ بدر میں فکست کھا کر مکہ والی پنچے تھے۔اس وقت سے ان کے ولوں میں انتقام کی آگ جعرک رہی تھی اور اس آگ کو سرد كرنے كى خاطروہ برمكن اقدام كے لئے ديوانے بورے تھے۔ ابن ہشام اور ابن سعد کابیان ہے کہ قریش، میدان بدرے مکہ لوئے تو جس تجارتی قافلے کی حفاظت کے لئے وہ فکلے تھے اور الوجہل کی فتنہ انگیزی کے باعث غزوہ بدر پیش آیا تھا اس کے افراد "دارالندوہ" میں تعبرے تھے۔ چنانچہ چند اکابرنے الوسفیان سے کہاکہ محر ﷺ نے تم ے اچھے آدمیوں کا قلع قمع کرویاہ، اس کے مال سے ماری مدد کرو تاكه بم افي مقولين كابدله لے سكيس - ابوسفيان في اين طرف سے اور خاندان عبد مناف کی طرف سے اسے منظور کر لیا۔ قافلے میں ایک هزار اونث اور پچاس بزار دینار کامال لوٹا گیا تھا۔اصل سرمایہ مالکوں کو لونا دیا گیا۔ منافع رکھ لیا گیا۔ مندرجہ ذیل آیت میں ای طرف اشارہ ے: «جن لوگول نے کفر کی راہ اختیار کی وہ اپنا مال اس لئے خرج کرتے ہیں کہ لوگوں کوخدا کی راہ سے روکیں توبہ لوگ آئدہ بھی ای

طرح كرس مكے - بھروقت آئے گا(كہ يہ مال خرچ كرنا) ان كے لئے پچیتاوا ہوجائے گا۔ آخر کاروہ مغلوب ہوجائیں مے۔" (انفال:۳۱)

صفوان بن اميد جنگ كى تيارى يس پيش پيش تھا۔ الوعزه شاعر، غزدہ بدر کے تیدایوں میں شامل تھا۔اس کے پاس فدئے کے لئے کچھ نہ تھا۔ اس نے رسول اللہ ﷺ سے التجاکی کم میں کثیر العیال اور ضرورت مند مول ال وقت مجھ پر احسان فرماً میں۔رسول اللہ ﷺ نے اس پر احسان کر کے رہا کر دیا۔وہ قریش کی نئی تیار ایوں میں شرکت ك لئے تيار ند تھا، ليكن صفوال بن اميد نے لائے وے كرساتھ ماايا۔ اس نے اور مسافع بن عبد مناف نے بنوکنانہ کو قریش کی معیت پر آمادہ کرنے کے لئے انتہائی مرحری ہے کام کیا۔ جبیر بن مطعم کا ایک صبی غلام وحثی نای تھا جے صفیوں کے طریقے پر حربہ بھینے میں بدرجه کمال مهارت تھی۔جیرنےاس سے کہاکہ اگر تو محدظظ کے چا حزه كوقتل كردے كا توميرے چياطعيمه بن عدى كابدله بورا موجائے كا اور تومیری طرف سے آزاد ہوگا۔ ہند بنت عتبہ نے بھی وحشی کو خوش کرنے کا دعدہ کر لیا تھا بشرطیکہ وہ حضرت حزہ کو قتل کر دے۔ چنا بچہ ہندمیدان جنگ میں وحثی کے پاس سے گزرتی تو کہتی، ابورسمہ (وحثی کی کنیت) میرا کیجا محندا کر اور اینا بھی۔ یعنی میرے بدلے کا بھی انظام كردے اور خود محى غلاكى سے آزاد ہوجا۔ ابوعامر راہب بھى جس ك لي فاس كاموزول لقب اس زماني مين عام موكمياتها، اس لزائي من قریش کا ساتھی تھا اور جنگ کے لئے ساتھ آیا تھا۔ جوزہ میدان جنگ میں جا بجا کڑھے کھدوائے محتے اور غالباً مجور کی بلی پہلی شاخیس رکھ كرمنى دُلوا دى كئ تأكه كس كويّانه چل سكهـ اليه بى ايك كريه من رسول الله الله الله اتفاقيه كرك تق قريش كى تياريون كم معلّ تمام خریں حضرت عباس کے ذریعے رسول اللہ ﷺ تک پہنچی رہیں جو اگرچہ اس وقت تک مسلمان نہیں ہوئے تھ، محررسول اللہ عظیما کی خرخوائی میں واسب کھ کرنے کے لئے تاریخے۔

قريش مكه كى فوج تين جزار جنكجوؤل برشتمل تقى جس ميل الم تبامد اور بنو كناند بهى شائل تھے۔ ان من سات سوزرہ لوش تھ، دوسو تحورث، تین ہزار اونٹ اور پندرہ عورتیں ساتھ تھیں۔ علامہ کیلی

نے لکھا ہے کہ لڑائیوں میں ثابت قدی اور جوش جنگ کابڑا ذراعیہ خاتونان حرم تھیں۔جس لڑائی میں خواتین ہوتیں، عرب جانوں پر کھیل جاتے بیچے کہ فکست ہوئی توعورت بے حرمت ہوگا۔

قریش کے ساتھ جو عور تیں آئی تھیں وہ نہایت معزز گھرانوں کی تھیں۔ نیزان کے ول مقول اقربا کے جوش انقام سے لبریز تھے۔ مثلاً ہند قریش مکہ کے سالار اعظم ابوسفیان کی بیوی تھی، جس کاباپ عبد بدر شی مارا گیا تھا۔ ام عیم بنت حارث (ابوجہل کی جمیتی اور عکر مہ بن ابی جبل کی بیوی) جو ابوجہل کا بدلہ لینا چاہتی تھی۔ فاطمہ بنت ولید (فالد بن ولید کی بیوی) جو ابی بن ولید کی بہن اور حارث بن ہشام براور ابوجہل کی بیوی) جو اپنی باپ ولید کا انقام لینا چاہتی تھی۔ برزہ بنت منحوث تقی (صفوان بن امیہ کی بیوی) امیہ کے انقام کی غرض سے آئی تھی۔ ریط بنت نبہ بن انجاج کی بیوی) اپنے باپ کے انقام کے لئے آئی تھی۔ حال (عمرو بن العاص کی بیوی) اپنے باپ کے انقام کے لئے آئی تھی۔ حال (مصحب بن عمیر کی مشرکہ مال) اپنے مشرک فرزند ابوعزیز کے ساتھ آئی تھی۔

قریش کالشکر ذوالحلیفہ بیں اترا تورسول اللہ ﷺ نے فضالہ کے بیٹوں انس اور مونس کو بھیجا کہ ضروری معلومات حاصل کر کے لائیں۔ وہ دونوں والیس ہوئے تو بتایا کہ قریش نے اپنے اونٹ اور گھوڑے العریف میں چھوڑ دیے تھے۔ جب وہاں سے روانہ ہوئے تو گھاس بالکل ختم ہو تکی تھی۔ پھر حباب بن منذر کو بھیجا گیا۔ وہ قریش کے لشکر میں واغل ہو کرمیج تعداد کا اندازہ کر لائے۔ قریش اس جگہ تھے جو مینہ منورہ کے شال مغرب میں بیئر دومہ اور غابہ کے در میان تھی۔ یہاں انہیں پانی حسب منرورت مل سکتا تھا۔ جانور چرانے کی بھی سہولت تھی۔

الله ﷺ کی رائے میارک بھی بھی تھی، لیکن نوجوانوں کی بڑی تعداد نے شہرے باہر نکل کرمقابلے برزور دیا۔ان کے جوش اور گرم خون کا تقاضا بھی بی تھا۔ آخر کثرت رائے ہے ای کے حق میں فیعلہ ہوا کہ شبرے باہر نکل کر مقابلہ کیا جائے۔ جعد کاون تھا۔حضور ﷺ نے نماز پڑھائی، جہاد پر وعظ فرمایا۔ارشاد ہوا کہ جب تک صبر کرو کے، مدد موگ۔ بھر آپ ﷺ مكان ميں تشريف لے كئے، زرہ كينى، جنك كا سامان لیا۔ لوک صغیں باندھے آپ ﷺ کے متفریتے۔ ای اثناش سعد بن معاذ اور اسید بن حضیرنے نوجوانوں سے کہا کہ باہرنگل کر مقابلے پر اصراد کرنا مناسب نہ تھا۔ بہترہے کہ اب بھی معالمہ حضور ﷺ کے سپرد کر دیا جائے۔ خود نوجوانوں کو بھی اینے اصرار پر يشمانى مولى ـ رسول الله الله الله المسلح موكر برآمه موت تو بابر لكل كر مقابلے پرا صرار کرنے والے تمام لوگوں نے ندامت کا اظہار کرتے ہوئے عرض کیا کہ ہم ائی رائے سے وست بردار ہوتے ہیں۔ آب وظف کوجومناسب معلوم ہو، وہی کریں۔ حضور اللف نے فرمایا، پغیرے لئے زیانہیں کہ ہتھیار یہن کر اتارے جب تک کہ اللہ اس کے اور ڈشمن کے در میان فیصلہ نہ کردے۔ جب تک معاملہ مشورے کی منزل میں تھا، رائے بدلی جاسکتی تھی۔ جب فیصلہ ہو چکا تو اب رائے بدلنا اور معالمے کو از سرنو معرض تفتکو میں ڈالنا مناسب نہیں، اس لئے کہ یہ طریقہ ہمت و جرات کے رائے میں بے اعتادی اور خوف كاباعث موسكتا تنعا\_

مدینہ منورہ کے مشرق، مغرب اور جنوب میں مجور کے گھنے باغ
تھے۔ ان میں سے گزرتے ہوئے کی بتی یا محلے پر حملہ کرنا آسان نہ
تھا، کیونکہ باغوں میں سے ڈیمن کا صرف ایک ایک آدی بشکل آگ
بڑھ سکتا تھا۔ اس صورت میں حملہ آور بہ آسانی مارے جاتے۔
صرف شالی جانب سے حملہ ہوسکتا تھا۔ ای لئے قریش نے شالی و
مغربی جانب پڑاؤ ڈالا تھا۔ پھر لوری آبادی ایک مقام پر نہ تھی بلکہ
پہاڑوں کے درمیان وسی میدان میں بھری ہوئی بستیاں یا محلے آباد
سے بعض قبیلوں نے اپی زمینوں اور باغوں کے پاس آبادی کا انتظام
کر لیا تھا اور دود د منزلہ کئی مردھیاں بنالی تھیں۔ دہ ہر خطرے ک

وقت بچوں اور عور توں کو گڑھیوں کی بالائی منزلوں پر پہنچا دیتے اور خود فارغ البال ہو کر حملہ آوروں کامقابلہ کرتے۔

مینہ منورہ سے رسول اللہ ﷺ عصر کے وقت نگلے۔ آپ ﷺ نے تمین نیزے طلب فرائے اور تمین جعنڈے بنائے۔ ایک حباب بن منذر كوعطا جوا، دوسرا اسيد بن حصير كو اور تيسرا على بن الى طالب كو عنایت فرمایا۔ حضور علی گھوڑے پر سوار ہوئے، کمان کندھے پر ۋالى، نيزە باتھ ميں ليا-مسلمانوں كى كل تعداداس وقت ايك بزار تقى جن میں عبداللہ بن الی کے تین سوآدی بھی شامل منے۔ اشکر میں صرف ایک سودآمی زره لوش تنے۔ سعد بن معاذ اور سعد بن عباده مركب مبارك كے آگے آھے دوڑر بے تھے۔باتی لشكر دائيں بائيں ادر سیمیے تھا۔ حضور ﷺ نے مشرقی جانب کے حرے کے دائن کاراستہ اختيار فرمايا جدهر بني الأشهل كى بستى تقى - جب آب عظي مقام شوط مي بنچ جو مینہ کے شال میں تھا تو عبد اللہ بن الی اپنے تین سوسواروں کو لے کر الگ ہوگیا۔ عذریہ پیش کیا کہ میری رائے کے مطابق مدینے کے اندر رہ کر مقابلہ نہیں کیا گیا۔ طبقات ابن سعد کا بیان ہے کہ عبدالله بن الى (١٥ عبدالله بن الى) اور اس كے لشكر كى عليحدگى كے بعد اسلامی لشکر کے افراد صرف سات سورہ مٹے تھے۔ ان کے پاس مرف دو گھوڑے تھے۔ طبقات ابن سعد ہی میں ہے کہ رسول الله على شخين (مدينه كے شال مشرق ميں ايك مقام) ميں شب باش ہوئے۔ محد بن مسلمہ کو پچاس آدمیوں کے ساتھ بہرہ داری پر مامور فرایا گیا۔ یہ اصحاب دات بھر لشکر کے مرد گشت کرتے رہے۔ دات کے پیچیلے پہریس الوضیمہ حارثی کو رہر بنایا اور احد کی جانب رواند ہوئے۔القنطرہ پینچ تونماز کاوقت ہوگیا تھا۔حضور ﷺ نے حضرت بال كو اذان كا تكم ديا اور نماز رهائى - بهرجبل احد كے ياس اس مقام ر پہنے گئے جے بظام بہلے سے فوج کی ترتیب کے لئے تجویز فرمار کھا تھا۔ این بشام کہتے ہیں کہ بی کرم اللہ اللہ کھائی میں اترے۔ یہ مقام وادی قنات سے بہاڑی جانب اونجائی میں واقع ہے جہال سے یہ ظلایا جمکاد شروع ہوتا ہے وہاں سے جبل احد کے ساتھ ساتھ وادی تنات گزرتی ہے جس میں بارش کے ساتھ خاصا یانی بنے لگتا ہے۔

بارش نہ ہو تو یہ عام طور پر خشک ہوتی ہے۔ قنات کا بہاؤ مشرق ہے مغرب کی طرف ہے۔ خلاکی زمین قنات ہے او کی ہے۔ اس کے عین سامنے وادی کے جنوبی کنارے پر ایک چھوٹا ساٹیلا ہے جے "جبل عینین" کہتے ہیں لیننی وو چشموں والا ٹیلا۔ اس ٹیلے ہے وو چیشے نگلتے ہیں۔ غزوہ احد کے بعد اے جبل الرماہ بھی کہاجائے لگالیعنی وہ ٹیلاجس پر تیراندازوں کا مورچہ تھا۔

قریش کی صف آرائی کے متعلق جو تفصیلات روایت میں ملتی ہیں ان کا خلاصہ یہ ہے کہ رسالہ دو سو گھوڑوں پرشمل تھا۔ ایک سو گھوڑوں پرشمل تھا۔ ایک سو گھوڑے لشکر کے میمنہ پر نتھ ،اور ایک سومیسرہ پر۔ میمنہ پر خالد بن ولید مامور ہوئے جو اس وقت تک اسلام نہیں لائے تھے۔ میسرہ، عکر مہ بن ابی جبل کے حوالے کر دیا گیا۔ ایک سوتیراندازوں کی کمان عبداللہ بن ربیعہ کو سونی گئے۔ قلب کی فوج آگے بڑمی اور اس کے عبداللہ بن ربیعہ کو سونی گئے۔ قلب کی فوج آگے بڑمی اور اس کے بیچھے عور تیں دف بجا بجا کر اور ربزگاگاکر مردوں کو جوش دلاتی رہیں۔ ربزگ اشعاریہ تھے:

نحن بنات طارق 
"بهم آمانوں کے تاروں کی بیٹیاں ہیں"

دمشی علی النمارق 
"بهم قالینوں پر چلنے والیاں ہیں"

ان نقبلوا الغانق 
"اگر تم بڑھ کر ارو کے تو بم تم سے کھنے لیس گی"

ان ندبو و انفارق 
"بیچھے قدم ہٹایا تو بم تم سے الگ بوجائیں گے"

ابوسفیان نے طلحہ بن ابی طلحہ ہے کہا کہ بدر میں بھی ہمارا جھنڈا عبدالدار بی کے پاس تھا۔ وہاں ہم پرجو مصیبت آئی اس کا ذکر غیر ضروی ہے۔ لوگ جھنڈا دیکھ کر میدان جنگ میں ثابت قدم رہ ہیں۔ جھنڈا جگہ ہے جمٹ جائے توسب کے پاؤں اکھڑجاتے ہیں۔ اس بنوعبدالدار آیا تو اطمینان ولاؤ کہ جھنڈے کو بہرطال بلندر کھو گے یا اے چھوڑ دو تاکہ ہم خود اے سنجال لیں۔ بنوعبدالدار نے جھنڈے کی حفاظت کے متعلق پورا اطمینان ولادیا اور اس فرض کی بجا تھنڈے کی حفاظت کے متعلق پورا اطمینان ولادیا اور اس فرض کی بجا تھوڑ دو تاکہ ہم خود اے سنجال لیں۔ بنوعبدالدار نے جھنڈے کی حفاظت کے متعلق پورا اطمینان ولادیا اور اس فرض کی بجا تھوڑ دو تاکہ ہیشترافراد کئواد کے۔

مسلمان تیراندازوں نے قبیلہ ہوازن کارخ پھیردیا توطلہ بن ابی طلہ علم دار قریش ) نے جوش کے عالم میں کہا کہ کوئی ہے جو جھ سے جگہ کرے علی ابن ابی طالب آ کے بڑھے اور الیمی ضرب لگائی کہ طلحہ کی کھوڑی پیٹ گئی اور وہ گر گیا۔ اس کے بعد جھنڈ ہے کی حفاظت میں بنو عبدالدار کو شدید جائی نقصان اٹھانا پڑا۔ طلحہ کے بھائی عثمان بن ابی طلحہ کو حضرت سعد بن ابی طلحہ کو حضرت سعد بن ابی وقاص نے قبل کیا۔ طلحہ کے تین بیٹے مسافع، کلاب اور جلاس بن ابی وقاص نے قبل کیا۔ طلحہ کے تین بیٹے مسافع، کلاب اور جلاس کے بعد ویگرے مارے گئے۔ پھر خاندان عبدالدار میں سے ارطاہ بن عبد شرجیل اور قاسط بن شریح نیز اس خاندان کا ایک غلام صواب عبد شرجیل اور قاسط بن شریح نیز اس خاندان نے جھنڈے کی حفاظت مواب

یں باری باری و جانیں ویں۔ قریش ہزیت اشا کر بھاک فکے۔ مسلمانوں نے تعاقب کیا اور انہیں میدان جنگ سے نکال دیا۔ ساتھ بی مال غنیمت جع کرنے گئے۔ عین اس موقعے پر جبل عینین کے تیر اندازوں نے مورچہ چھوڑ دیا۔ای فلطی نے شمن کو ایک ایسی تدہیریر عمل کرنے کاموقع دے دیاجس ہے مسلمانوں کی بیٹنی فتح شدیہ جانی نقصان میں بدل کی۔ خالد بن ولید (جو اب تک مسلمان نہیں ہوئے تھے) فورًا اپنارسالہ لے كر جبل احدى شالى جانب سے ہوتے ہوئے مشرقی ست آمی اور جبل حنین اور احد کے در میان سے ان مسلمانوں پر حملہ کر دیا جن کارخ بھا گئے والے قریش کے تعاقب میں مغربی جانب تفا- اور وه مال غنيمت ميشني مي مصروف عصر عرمد بن الي جهل بھی خالد بن ولید کے ساتھ ہو گیا۔خالد کاحملہ اس قدرا چانک تھا كويا يكايك ايك بحل مسلمانول ك خرمن تظيم وترتيب يرآكرى اور ان كى شاندار فتح شدىد نقصان شىبدل كى -جن جاليس تيراندازوى نے مورچہ چھوڑنے کی خلطی کی تھی، کچھ نہیں کہا جاسکتا کہ ان کا انجام کیا ہوا، لیکن جن وس نیک بختول نے عبداللہ بن جبیر کی مرکر دگی میں مورچه نہیں چھوڑا تھا وہ شہادت یا مھئے۔ جب تک جبل عینین کا مورچه قائم تها، مسلمان جس طرف برصة سق اس طرف وشمن كى لاشوں کی صفیں بچھاتے علے جاتے ہے۔ لیکن مسلمانوں کے مورچہ چھوڑنے اور خالد بن ولید کے جلے نے صورت حال بالکل تبدیل کر ڈائی۔حضرت حمزہ بن عبدالطلب،ارطاہ بن عبد شرجیل کوقتل کرکے سباع بن عبدالعزى كم طرف بره دب سف كديس اك وقت وحتى ف حلے سے پیداشدہ افراتفری دکھ کرجبل عینین کے پاس سے حضرت حمزہ کی طرف حربہ پھینکاجوان کی ناف سے اوپر ان کے پیٹ میں محسااور ٹانگوں کے نیچ سے نکل گیا۔ وہ لڑ کھڑائے، گرے اور شہید ہو گئے۔ مصعب بن عمير اسلامي نوج كے علم دار تھے۔ان كاوا بهنا باتھ كث

کیا توعلم بائیں ہاتھ سے تھام لیا۔ بایاں ہاتھ بھی کٹ گیا توعلم کودونوں

باتھوں سے سینے سے لگا کر عمام لیا۔ ای حالت میں عمرو بن قمید نے

انهیں شہید کر دیا۔ مصعب بن عمیر چونکه شکل و شاہت میں رسول

قل كرآياب-

فالدين وليد كے حملے نے مسلمانوں میں جواہتری پيدا كى اس كى وجدے مسلمان تین گروہول میں بٹ مجتے۔ان بیں ایک چھوٹاسا گروہ میدان سے بھاک میا-ان میں سے بعض میند بنتے اور بعض اس ب مجمى آمے مشرقی جانب نکل مگئے۔ روایتوں میں وو مقامات کا ذکر آیا ہے: اول منقا، روم جلعب۔ یہ رونوں مقامات کے قریب بتائے جاتے ہیں۔ دومرے گروہ نے میدان تونہ چھوڑا، لیکن رسول اللہ ﷺ کی شبادت کی جمونی خبران پر بیلی بن کر گری اور تقطل کی سی کیفیت پیدا کر وی - تیسرا مروہ رسول اللہ وظی کی ذات بابر کات کے مرد ای طرح جال نثاری اور فدا کاری ہے سرگرم عمل تھاجس طرح پروانے شمع پر جان قربان کرتے وقت گرد و پیش کے حالات سے بالکل بے بروا ہوتے ہیں۔ اس مروہ میں حضرت الوبكر، حضرت علی، سعد بن الى وقاص اور مہاجرین و انصار میں ہے دیگر لوگ شال تھے۔خود سرکار دو عالم عِن كَ ذات بابركت بهي چيثم إئے زخم سے محفوظ نه رہي۔ سعد بن انی وقاص کے مجالی عتبہ بن انی وقاص نے جو ابھی مسلمان نہیں موئے تے، حضور عظم کانچے کا داہنہ دانت شہید کر دیا اور ای کی ضرب سے لب مبارک پر بھی زخم آیا۔عبداللہ بن شہاب نے پیٹانی مبارک کوزخی کیا۔ عمرو بن قمید نے ایک چراس زورے مارا کہ خود کی کڑیاں رخسار مبارک میں محس ممیں۔ ابدعامر فاس نے جو گڑھے خفیہ طور بر کھدوائے تھے اور مسلمانوں کو ان کا پتانہیں لگ سکا تھا، ان وست مبارک پکڑا اور طلح بن عبیدانند نے سہارا دے کر کھڑا کیا۔ الوعبيده بن جراح نے دانتوں سے خود کی کڑیاں کے بعد دیگرے مینج نکالیں۔ اس عمل میں ان کے آگے کے دو دانت نکل محتے۔ ابوسعید فذری کے والد مالک بن سنان نے چیرہ مبارک ہے خون جو*ں کر* 

شہدائے احدی تعداد عوتا 2 بتال جاتی ہے۔ الشاہد میں جو تعداد بیان کی کی ہے دہ ۱ منازج کے تعداد بیان کی کی ہے دہ ۱ منازج کے انسار ۱۷ اوس کے انسار ۱۷ اوس کے انسار ۱۹ اوس کے انسار ۱۹ اوس کے انسار اور ۱۳ متفرق صحابہ کرام شامل تھے۔ متنق علیہ

تعداد 4/ ب- علامہ شبلی نعمانی نے سیرۃ النی ﷺ میں 2 افراد کی شہادت کاذکر کیا ہے۔ جمرالاسد، غزوہ۔ ہند بن الی بالد + الوسفیان +بدر، غزوہ + حزہ بن الی طالب + خالد بن ولید + وحشی بن حرب۔

ا حراب عروه خندق كادوسرا نام - غروة خندق كادوسرا نام ب سوره موجود كالم ي سوره موجود به خندق، غروه -

عبور حاصل کیا اور منصب امامت پرفائز ہوئے۔

امام احمد بن ضبل تحصیل علم حدیث کے لئے سب سے پہلے بغداد میں مشغول رہے۔ کم و بیش سات برس تک بغداد کے جید علافضلا، محدثین سے علم حدیث حاصل کیا۔ اس دوران امام احمد بغداد سے باہر تحصیل علم کے لئے نہیں مجے۔ امام احمد کا معمول تھا کہ کسی ایک محدث کا انتخاب کر کے ان سے کسب فیض کرتے بہاں تک کہ اس محدث کا تمام علم حاصل کر لیتے۔ پھر دوسرے محدث کی جائش محدث کا تمام علم حاصل کر لیتے۔ پھر دوسرے محدث کی جائش کرتے۔ چنانچہ دہ بیشم بن بشیر کی خدمت میں متواتر چار سال رہے۔ ساعت حدیث کے ساتھ اگر راوی ثقہ ہوتا تو امام صاحب اس سے ساعت حدیث بھی کرتے تھے خصوصاً ان اساتذہ کی بارگاہ میں حاضر روایت حدیث بھی کرتے تھے خصوصاً ان اساتذہ کی بارگاہ میں حاضر بوتے جو فن روایت اور جمع حدیث میں شہرت رکھتے تھے۔

علم حدیث کی تحصیل کے لئے امام احمد نے بغداد کے علاوہ متعدد علاقوں کا سفر کیا۔ بصرہ، حجاز، یمن، کوفد الغرض جہاں سے بھی ممکن موسکا، اس علم کو حاصل کیا۔

الم احر منبل کی توت حافظہ کا کمال اس سے ظاہر ہے کہ انہوں نے چار سال کی عمر میں قرآن حفظ کر لیا تھا۔ ابوزر عد فرماتے ہیں کہ مشاک میں ان سے بڑا کوئی حافظ حدیث نہیں تھا۔ ان کو لا کھوں احادیث یاد تھیں۔ امام احمد بن منبل کی نقابت پرتمام آئمہ فن کا اتفاق ہے۔

امام احمد بن طنبل کو احادیث کی شیخ اور غلط روایت میں امتیاز پر پورا عبور حاصل تھا۔ ابوحاتم فرماتے ہیں کہ امام احمد کو شیخے اور تقیم روایات کی معرفت میں بڑا کمال اور خاص امتیاز حاصل تھا۔

چالیس سال کی عمر میں ورس و تدریس کی سند پر رونق افروز ہوئے۔ ان کی مجلس ورس بڑی باوقار، سنجیدہ اور شائستہ ہوتی تھی۔ درس میں حاضرین کاجم غفیرہوتا تھا۔ علائے سیرکا بیان ہے کہ پانچ پانچ ہزار کی تعداد میں لوگ شریک ہوتے تھے۔

رسول الله و على محبت وعقيدت سے بھی ان كاول معمور تھا۔ قيد خانے بيں انہيں تين بال ديئے محتے اور بتاياً كيا كہ يہ موسئے مبارك بيں۔ انہوں نے يہ بال سنجال كرر كھے اور انقال كے وقت وميت

کی کدان کومیری قبریس میری آنکھوں بررکھ دیاجائے۔

ا مام احمد بن طنبل کی آمدنی کا اصل ذریعه صرف ایک آمائی حائداد تھی جس ہے کل سترہ درہم ماہوار کرایہ ملنا تھا۔ای میں تنگی کے ساتھ مخزارا کرتے اور اللہ کا فشکر بجالاتے تھے۔ اتنی حقیر آمدنی اہل وعمال کے خرچ کے لئے بالکل ناکافی تھی، اس لئے اکثر محری فاقد رہتا تھا، محر اس فائے کوکسی پرظاہر نہیں ہونے دیتے اور ندکسی کا تحفہ قبول فرماتے تھے۔ ان کے احباب ان کی مدد کرنا جاہتے تھے، گر انکار کر دیتے تھے اور بیشہ یکی فرماتے کہ الحمد اللہ ہم لوگ آرام وعافیت سے ہیں حال آنکه گمرین ایک حبه بھی نہیں تھا۔ محنت مزدوری کرلینا پیند تھا، مگر تحسی کے سامنے دست طلب دراز کرناگوارہ نہ تھا۔ بعض اوقات کمر بند (ازار بند) بنا کر فروخت کرتے اور اخراجات بورے کرتے تھے۔ ٢١٢ه ين فتنه خلق قرآن كو فروغ حاصل مواله معتزله كي كوششول سے عبای خلیفہ امون رشید نے خلق قرآن کے عقیدے کی ترویج شروع کی اور تمام علا، نضلا، محدثین سے اس عقید سے کی تائیدو حمایت حاصل کرنے کی کوشش کی۔ جن علمانے اس عقیدے کو قبول کر لیا انہیں انعابات ہے نوازا گیا اور جوعلا اس عقیدے کو قبول کرنے پر تیار نہ ہوئے انہیں ظلم وستم کانشانہ بنایا گیا۔ انہی مظلوم علایس امام احمہ بن منبل مجی شامل تھے۔ خلیفہ نے ونہیں دربار میں طلب کیا اور طویل مناظرہ کیا اور انہیں قائل کرنے کی کوشش کی، لیکن وہ پی فرماتے رہے كه "قرآن الله كاكلام ب، مين اس كو مخلوق نهيس كهد سكتا" فليغد نے اس جواب پر امام صاحب کو ۸۰ کوڑے لگوائے اور ایک طویل عرصہ قید و بند کی صعوبتیں بر داشت کرنی بڑیں۔لیکن امام احمد بن عنبل آخر وقت تک ثابت قدم رہے۔

فتنظق قرآن کے بعد امام صاحب ۲۱ سال تک زندہ رہے اور اللہ کی مخلوق کو فیض بہنچاتے رہے۔ کوڑے کھانے سے جو اذبیت انہیں پہنچ تھی وہ آخر عمر تک باقی رہی، لیکن پھر بھی عبادت وریاضت اور درس و تدریس میں مصروف رہے۔ آخر کار ۲ رہج الاول ۱۳۲۱ھ بروز چہار شنبہ شدید بخار میں مبتلا ہوئے اور ای علاقت میں ۱۲ رہج الاول ۲۳۱ ھراک الاول ۲۳ سے الاول ۲۲ سے الاول ۲۰ سے ۱۰ سے الاول ۲۰ سے ۱۰ سے الاول ۲۰ سے ۱۳ سے ۱۳

احدین طبل سے مندر جد ذیل تصانیف منسوب ہیں، لیکن النامیں سے چند کے علاوہ سب ٹابید ہیں:

○ كتاب العسلوة ( كتاب السند ( كتاب الاعتقاد ( كتاب الزهد
 ○ سند احمد بن طبل ( كتاب الفرائض ( كتاب العلل ( كتاب التعبير ( كتاب الايمان ( كتاب الفضائل ( كتاب الآريخ -

الم صاحب کی سب سے مشہور اور حدیث کی ایک اہم کتاب "مسند احمد بن طبل" ہے۔ اگرچہ اس سے قبل بھی اس طرز پر احادیث جمع کی گئیں، لیکن جوشہرت مسند احمد بن طبل کو حاصل ہو کی ایسی شہرت سمی اور مسند کو نہ مل سکی۔ ح) احمد بن طبل، مسند۔

ایک مسئد: دریث رسول ایک ایک مسئد: دریث رسول ایک ایک مجوعه جوکتب حدیث کی مسئد: حدیث رسول ایک ایک محبوعه جوکتب حدیث کی مسئد احدین منبل تقریباً ۱۲ اجزا پر مشتمل به اور ۲۰۰۰ معابه کی احادیث کامجموعه به جن کی تعداد چالیس مشتمل به اور ۲۰۰۰ معابه کی احادیث کامجموعه به جن کی تعداد چالیس بزار به مندکی اصل روایات تو تیس بزار بین باقی دس بزار کر ریس -

محدثین کے نزدیک مسانید کا درجہ سنن ہے کمترہ، لیکن مند اللہ کی میں مسانید ہے مسانید کا درجہ سنن ہے کمترہ، لیکن مند درج کی میں مسانید ہے مسانید ہے مسانید ہے دوسرے درج کی کتب میں اس کو شامل کیا ہے۔ مسند احمد بن خابیشہ اعتاد رہا ہے اہم اور آئمہ کتب میں ہوتا ہے جن پر ملت اسلامیہ کا بیشہ اعتاد رہا ہے اور جن سے محدثین نے ہر زمانے میں استفادہ کیا ہے۔ علامہ سکی فرماتے ہیں کہ مند احمد اس اُتمت کی اساس اور بنیادی کتابوں میں ہے۔

صحت وجودت کے لحاظ ہے بھی مسندگی اہمیت کم نہیں ہے۔ علامہ سیوطی فراتے ہیں کہ مسند کے زوائد سیجین، ترزی اور الوداؤد کے زوائد کے مقاسطے بیل کم منعیف ہیں۔ اس کی ہرروایت مقبول اور ضعیف روایات ہی حسن سے قریب ہیں۔ مسند احمد کی مندر جہ ذیل خصوصیات ہیں:

منداتربن منبل حديث كاسب سے مخيم مجوعدب

● احادیث کی دوسری کتب میں جوروایات متفرق طور پرپائی جاتی ہیں ان کا اکثر حصداس میں موجود ہے۔اس لحاظ سے یہ حدیث کی سب سے زیادہ جائے کتاب ہے۔

مند کارتیمی حسن، خبر اور روایت کا تناسب اور بهتر انتخاب بھی
 اس کی ایک خصوصیت ہے۔ ابن کیٹر فرماتے ہیں کہ حسن بیان اور سیال کے لحاظ ہے کوئی کتاب اس کے برابر ہمیں۔
 مند احمد بن طنبل میں تین سو طلاقی احادیث ہیں۔
 حیاحہ بن طنبل الم + مند۔

المار علی سہار بیوری: عدت فی وجید الدین، مولانا عبد الحراث میں المبیوری: عدت فی وجید الدین، مولانا عبد الحق اور شاہ عبد القادر و الحوی ہوری نظائی کی تعمیل کے۔ ۱۲۹۵ میں «مطبع احمدی" کے نام ہے و اللی میں ایک اشاعتی اوارہ قائم کیا جو جنگ آزادی ۱۸۵۵ء میں تباہ ہوگیا۔ پھریہ کلکتہ چلے آئے جہال وی سال تک مسجد حافظ جمال دین میں علم دین کی تدریس کی۔ ۱۲۸۱ میں مظاہر اسلام، سہار نپور میں دورہ حدیث پڑھانا شروع کیا۔ ان کے میں مظاہر اسلام، سہار نپور میں دورہ حدیث پڑھانا شروع کیا۔ ان کے بعد مولانا قام نانوتوی اور دیگر علانے آپ کے علی تجربے اور تقوی کی بعد مولانا قام دارالعلوم دیوبند کی بنیاد آپ ہی سے رکھوائی۔ احمد علی سہار نپوری نے میح بخاری، ترندی اور مقلوۃ شریف پرحواثی بھی تحریکے۔

الله المناف : وہ افراد جو اسلام کی وعوت اللہ بہلے ہی بت پرتی ہے منھ چھیر چکے تھے۔ اگرچہ ان لوگوں کو نبی کریم ﷺ نے وعوت اسلام نبیں وی تمی اس کے باوجود احناف کوروائی بت پرتی ہے نفرت ہو چکی تقی۔ یہ لوگ خود کو حضرت ابرائیم کاپیرد کہتے تھے، لیکن اس اجمالی اعتراف کے سوا توحید کے بارے میں اور پکھ نہ جانتے تھے۔ کویا تلاش حق میں تھے۔ ہابرائیم + طبی ۔

ا حنف بن قبس: معانی رسول الله اله اله بحر مخربن الله اله بحر مخربن قیس تھا اور بنو تمیم سے تعلق رکھتے تھے۔ تین قبل ہجری (۱۱۹ء) میں پیدا ہوئے۔ بچپن بی میں بیٹیم ہو گئے تھے۔ پیدائش اپائی تھ، ای لئے "امنف" کہلائے۔ انہوں نے بی بنوتمیم کو اسلام کی طرف راغب کیا۔ ۲۳ ھاور ۲۹ھ میں قم، کاشان اور اصفہمان کی فتح میں حصہ لیا۔ ۲۳ ھاور ۲۹ھ میں آئی کے ہاتھوں لتح ہوئے۔ جنگ جمل میں مرحف بن قیس غیرجانب وار رہے تاہم جنگ صفین میں انہوں نے حضرت علی کاساتھ دیا۔

# اخ

ایک بارنی کریم بین الی العوج : محابی رسول الله ایک بارنی کریم بین نے حضرت اخرم کو پچاس مجابدین کے ہمراہ دعوت اسلام کے لئے بنوسلیم کی طرف بھیجا۔ یہ جماعت جب وہاں پہنی اور بنوسلیم کی طرف بھیجا۔ یہ جماعت جب وہاں پہنی اور بنوسلیم کی دعوت دی تووہ لوگ نہ مانے بلکہ مسلمانوں کی کوگوں کو اسلام کی دعوت دی تووہ لوگ نہ مانے بلکہ مسلمانوں کی اس جماعت پر تیراندازی شروع کردی۔ نتیج بیس حضرت اخرم بن ابی العوجا اور دیگر صحابہ شہید ہوگئے۔ بعض روایات کے مطابق حضرت یاب اخرم شہید نہیں ہوئے میچہ اور بعد میں صحت یاب ہوگئے تھے۔ (واللہ اعلم)

ا خبار آحاد: وه احادیث جو تواتر کے در بے تک نہیں بانج کی ۔ ان احادیث کو "اخبار آحاد" کہتے ہیں۔

متواتر اس مدیث کو کہتے ہیں جس کوروایت کرنے والے اشخاص اس قدر زیادہ ہوں کہ عقل انسانی ان کے کذب پر متفق ہونے کو محال مجمعتی ہو۔ متواتر کی دوسمیں ہیں:

متواتر لفظى: الى احاديث بهت كم جي مثلًا من كذب على متعمدًا فليتبو مقعده من النار-

متواتر معنوی: الی احادیث کی تعداد بهت زیاده ب طاطهارت، نماز، روزه، ج، زکوة کے احکام بے متعلق احادیث اور وہ احادیث جن میں بیج کی اقسام، نکاح اور غزوات کاذکر کیا گیاہے اور جن کے بارے

مسكل إئے اسلائ منفق الخيال بي-

آپ جی خود ای تعلیم کانمونہ سے۔انسانوں کے جمع عام میں وہ جو

کو کہتے ہے، گھر کے خلوت کدے میں وہ ای طرح نظر آتے ہے۔
انطاق وعمل کا جو نقط وہ دو مرول کو سکھاتے ہے وہ خود اس کا عملی پیکر

بن جاتے ہے۔ بیوی سے بڑھ کر انسان کے اخلاق کا اور کون رازوال

ہوسکا ہے۔ چند صاحبوں نے آگر حضرت عائشہ سے در خواست کی کہ

آخضرت جی کے اخلاق بیان کیجے انہوں نے بوچھا، کیاتم قرآن

نہیں پڑھے؟ آپ جی کا اخلاق ہمہ تن قرآن تھا۔ قرآن مجید لا کھوں

خالفین و اہل عزاد کی بھیڑ میں اپنے وائی حق کی نسبت کویا تھا: "اے

عرفی انگار آئم اخلاق کے بڑے اعلی درجے برہو۔"

مسلد اخلاق کی نسبت ایک بڑی فلطی یہ ہے کہ صرف رحم ورافت اور توانع و خاکساری کو پیفیبراند اخلاق کا مظہر قرار دیا گیا حال الکد اخلاق و چیز بیں جو زندگ کی ہر تہہ بیں اور واقعات کے ہر پہلو میں نمایاں ہوتے بیں۔ دوست و شمن ، عزیز وبیگاند، صغیرو کبیر،مفلس و تونگر، صلح و جنگ، خلوت و جلوت، غرض ہر جگہ اور ہر ایک تک وائر ہ اخلاق کی وسعت ہے۔ آنحضرت و الله کے عنوان اخلاق پر ای میشیت سے نظر و الی چاہے۔

حفرت فدیجه الکبری جونوت سے پہلے اور نیوت کے بعد ۲۵ برس تک آپ وہ کی کی خدمت زوجیت میں رہی تھیں، زمانہ آغاز وہی میں آپ وہ کی کو ان الفاظ میں تسلی دیتی تھیں: ہرگز نہیں، خدا کی تسم إخدا آپ وہ کی کو کرتے میں نہ کرے گا۔ آپ وہ کی صلہ رحی کرتے ہیں۔ مقروضوں کابار اٹھاتے ہیں۔ غریبوں کی اعانت کرتے ہیں۔ مہمانوں کی خیافت کرتے ہیں۔ حق کی حمایت کرتے ہیں۔ معینیوں میں لوگوں کے کام آتے ہیں۔ ۸Y

امہات الموسنين ميں حضرت عائشہ سے برھ كركس نے آب الله کے اوساف تفصیل سے نہیں بیان کئے ہیں۔ فرماتی ہیں کہ آنحضرت وللطنظ كى عادت كى كوبرا بھلا كہنے كى ند تقى -براكى كے بدلے میں برائی نہیں کرتے تھے بلکہ ورگزر کرتے تھے اور معاف کرویتے تے۔ آپ وظی کوجب دوباتوں میں اختیار دیاجاتا تو ان میں جوآسان موتى ال كو اختيار فرمات، بشرطيكه وه كناه نه موورند آپ اللهاس ي بت دور ہوتے۔ آپ واللے نے میں کی سے اپنے ذاتی معالم میں انقام نہیں لیا۔ لیکن جو احکام الی کی خلاف ورزی کرتا، خدا اس سے انقام لیا تھا العنی خداکی طرف سے بموجب احکام ربانی آپ اللے اس بر مد جاری فرماتے تے)۔ آپ ﷺ نے نام لے کر بھی کسی مسلمان پر لعنت نہیں گی۔ آپ ﷺ نے مجھی سی غلام کو، لونڈی کو، کسی عورت كو، جانوركو اين باتھ سے نيس مارا۔ آب اللے فكسى كى كوكى ورخواست رونييں فرمائی، اگروہ ناجائزنہ ہو۔ آپ ﷺ جب محرك اندر تشریف لاتے تو نہایت خندال بنتے اور مسکراتے ہوئے۔ ووستول مي پاول بيما كرنبيس بيضة تفي باتس تهر مرمر اس طرح فرماتے کہ کوئی یاد رکھنا چاہے تو یاد کر لے۔ کوئی برا کلمہ من ہے بھی نہیں نکالتے تھے۔عیب جو اور تنگ گیرنہ تھے۔کوئی الی بات ہوتی جو آپ اللے کو ناپند ہوتی تو اس سے اعراض فرماتے۔جوآپ اللے سے کوئی امیدر کھتا تونداس کو مالیس کرتے تصاور ند منظوری ظاہر فرماتے تے یعنی صرح انکار و تروید نہیں کرتے تے بلکہ خاموش رہتے تھے۔اور مرائشاس آپ اللے کے تیورے آپ اللے کامقد بجد جاتے تھے۔ اب نفس سے تین چیزس آپ فیک نے بالکل نکال دی تھیں: بحث ومباحث، ضرورت سے زیاوہ بات کرنا، اور جوبات مطلب کی نہ مواس میں بڑنا۔ ووسروں کے متعلق بھی تین باتوں سے پر میز کرتے تے کی کوبرانہیں کہتے تھے،کسی کی عیب جوئی نہیں کرتے تھے،کسی کے اندرونی حالات کی ٹوہ میں نہیں رہتے تھے۔ وہی باتیں کرتے تھے كه جن كوكى مفيد نتيجه نكل سكما تفا- جب آپ على تفتكوكرت تو محابه کرام فاموش موکر اور سرجما کربات کوبوری توجه سے سفتے اور

جب آپ ﷺ چپ ہوجاتے تو پھروہ آلیں میں بات چیت کرتے۔

کوئی دو سرابات کرتا توجب تک ده بات ختم ند کرلیا، آپ رہے جب چپ چاپ اس کی بات کوسنا کرتے ۔ لوگ جن باتوں پر ہنے، آپ رہے ہم سکرا دیتے ۔ جن پر لوگ تعجب کرتے، آپ رہے ہمی تعجب کرتے۔ کوئی باہر کا آدی اگر بے باک سے گفتگو کرتا توآپ رہے تھی تھی مراد کے منصر سے اپنی تعریف سننا پیند نہیں کرتے تھے، لیکن اگر کوئی آپ رہی آپ ہے کہ اوسان و انعام کا شکر یہ ادا کرتا تو قبول فرماتے ۔ جب تک بولے والا خود چپ نہ ہوتا آپ رہی اس کی بات در میان ہے نہیں کا شختے تھے۔ نہات فیان، نہایت راست گو، نہایت زم طبح اور نہایت خوش صحبت تھے۔ اگر کوئی پہلی بار آپ بھی کو دیکھتا تو مرحوب ہوجاتا، لیکن جیسے جسے آشا ہوتا جاتا آپ بھی کے دیکھتا تو مرحوب ہوجاتا، لیکن جیسے جسے آشا ہوتا جاتا آپ بھی ہے محبت کرنے لگا۔

### مداومت عمل

اخلاق کاسب سے مقدم اور ضروری پہلویہ ہے کہ انسان جن کاموں کو اختیار کرے اس پر اس قدر استقلال کے ساتھ قامگر ہے کہ وہ اس کی فطرت ثانیہ بن جائے۔انسان کے سواتمام دنیا کی مخلوقات صرف ایک بی تسم کا کام کر سکتی بین اوروه فطرتا ای پر مجبور بین-آفتاب صرف روشی بخشا ہے۔ اس سے تارکی کامدور نہیں ہوسکا۔ رات تار کی بی پھیلاتی ہے۔ وہ روشن کی علّت نہیں۔ ورخت اپنے موسم بی من سیلتے بین اور پھول ایام بہار ہی میں پھولتے بیں -حیوانات کا ایک ایک فرد اینے نوگ افعال و اطلاق سے یک مرمو تجاوز نہیں کرسکا۔ لیکن انسان خداکی طرف سے کسی حد تک مخار پیدا ہوا ہے۔ وہ آفتاب بھی ہے اور رات کی تاری بھی۔ اس کے جو ہر کا درخت ہر موم یل چھتاہے اور اس کے اخلاق کے چول ایام بہار کے پابند نہیں۔اس کو اختیار دیا گیا ہے اور یک اختیار اس کے مکلف اور ذے دار مونے کا رازے۔لیکن اخلاق کا ایک رقیق نکتہ یہ ہے کہ آدمی یہ افعال و اعمال و اخلاق اس قدر با قاعدگی اور پابندی سے ادا کرے کہ ان کو چموڑنے کی فلطی اس سے سرز د ہوئی نہ سکے۔اس سے بید افعال اس طرح صادر ہوتے ہیں جیسے آفاب سے روشن، ورخت سے پھل اور پھول سے

خوشبوکہ یہ خصوصیات اس ہے کس حالت میں الگ نہیں ہوسکتیں۔ ای کانام "استقامت حال اور مدادمت عمل" ہے۔

آنحفرت الله النام کاموں ش ای اصول کی پابندی فرماتے سے جس کام کوجس طریقے ہے جس وقت آپ الله نے شروع فرما یا اس پر برابر شدت کے ساتھ قائم رہتے تھے۔ "شنت" کا لفظ ہاری شریعت میں ای اصول سے ماخوذ ہے۔ سنت وہ فعل ہے جس پر آنحفور الله نے بھٹ مداومت فرمائی ہے۔ ایک دفعہ ایک شخص نے آپ الله کی عبادات و اعمال کے متعلق حضرت عائشہ ہے دریافت کیا کہ آپ الله کی عبادات و اعمال کے متعلق حضرت عائشہ ہے دریافت کیا کہ آپ الله کی عبادی کی موات تو اعمال کے متعلق حضرت عائشہ ہے دریافت کیا آپ الله کام بری ہوتا تھا ہی جس طرح بادل کی جھڑی برے پر آب الله کام بریات ایک دفعہ آب کی پابندی کی۔ چر فرمایا، آب الله جو بات ایک دفعہ آب کی پابندی کی۔ چر فرمایا، آخصرت الله جو کر کے تھے وہ تم جس سے کون کر سکتا ہے۔ دوسری آخصرت الله کود ارشاد ہے: "خدا کے دواس سے دیادہ فرمات شرویات میں ہے محبوب وہ عمل ہے جس پر انسان سب سے زیادہ خدا کے دویک سب سے محبوب وہ عمل ہے جس پر انسان سب سے زیادہ مداومت کرے۔"

آپ بھی راتوں کو اٹھ کر عبادت کیا کرتے تھے۔ حضرت عائشہ
کہتی ہیں کہ آنحضرت بھی نے بھی رات کی عبادت ترک نہیں گا۔
اگر بھی مزاج اقدس ناساز پاشست ہوا تو بیٹھ کر نمازادا کرتے تھے۔
جس کام کے کرنے کاجووقت آپ بھی نے مقرر کر لیا تھا، اس
میں بھی تکلف نہ ہوا۔ نمازادر شیع تہلیل کے اوقات، نوافل کی تعداد،
خواب اور بیداری کے مقررہ اوقات، ہر شخص سے ملنے جلنے کے طرز و
انداز میں بھی فرق نہیں آیا۔اب یکی مسلمانوں کی زندگی کا وستور العمل
ہے۔

#### حسنظق

حضرت على ره الله عنها، حضرت عائشه رضى الله عنها، حضرت الله عنها، الله عنها، الله عنها، الى باله وغيره جو مدتول

آپ الله کی خدمت میں رہے تھے، ان سب کا متفقہ بیان ہے کہ آپ الله نہایت نرم مزاج، خوش اطاق اور نیک سیرت تھے۔ آپ الله کا کاچرہ ہنتا تھا، وقار ومتانت سے گفتگو فرماتے تھے اور کسی کی دل محلی نہیں کرتے تھے۔ دل محلی نہیں کرتے تھے۔

معمول یہ تھاکہ کی سے طنے کے وقت پیشے پہلے خود سلام و مصافحہ وات کو گوشن بھک کر آپ والگا کے کان میں پھی بات کہتا تو اس وقت تک اس کی طرف سے رخ نہ پھیرتے جب تک وہ خود منحہ نہ تا کہ دہ خود نہ ہیں ہی بیکی معمول تھا یعنی کی سے ہاتھ ملاتے تو جب تک دہ خود نہ چھوڑ دے اس کا ہاتھ نہ چھوڑتے۔ مجلس میں بیٹھے تو آپ والگا کے زانوں بھی ہم نشینوں سے آگے نکلے ہوئے نہ ہوتے۔ مجالس میں لوگوں کی ناگوار باتوں کو ہر داشت فرماتے اور اس کا اظہار نہ کرتے۔ حضرت زینب سے جب لکاح ہوا اور دعوت ولیہ کی از لہ نہیں ہوا تھا اور حضرت زینب ہمی مجلس میں شریک تھیں۔ تو بھی لوگ ہیا ہوا ہوا ہوا ہوا ہوا ہوا ہوا کہ خیس فرماتے تھے کہ لوگ اٹھ جائیں، لیکن زبان سے بھی نہیں فرماتے سے کہ نہیں فرماتے سے کہ خیال کیا۔ آپ والگا اٹھ کر حضرت عائشہ فرماتے سے کہ خیال کیا۔ آپ والگا اٹھ کر حضرت عائشہ فرماتے سے لوگ اٹھ کر حضرت عائشہ فرماتے سے کہ خوال کے دور دوبارہ تشریف لاتے۔ پردے کی آیت ای موقع و تھا۔ پھر والیں بھلے کے اور دوبارہ تشریف لاتے۔ پردے کی آیت ای موقع پر ایس بھلے کے اور دوبارہ تشریف لاتے۔ پردے کی آیت ای موقع پر ایس بھلے کے اور دوبارہ تشریف لاتے۔ پردے کی آیت ای موقع پر ایس بھا

کسی خص کی کوئی بات ناپند آئی تو اکثر اس کے سامنے اس کا تذکرہ
نہ فرماتے۔ ایک وفعہ ایک صاحب عرب کے دستور کے مطابق
زعفران لگا کر خدمت میں حاضر ہوئے۔ آپ وہی نے کچھ نہ فرمایا۔
جبوہ مساحب اٹھ کر چلے گئے تولوگوں ہے کہا کہ ان ہے کہہ دینا کہ
یہ رنگ دھوڈ الیں۔ ایک دفعہ ایک شخص نے باریانی کی اجازت چائی۔
آپ وہی نے فرمایا، اچھا آنے دو۔وہ اپ قبلے کا اچھا آدی نہیں ہے،
لیکن جبوہ فدمت مبارک میں حاضر ہوا تو نہایت نری کے ساتھ
لیکن جبوہ وہ فدمت مبارک میں حاضر ہوا تو نہایت نری کے ساتھ
اس سے گفتگو فرمائی۔ حضرت عاکشہ کو اس پر تبجب ہوا اور آپ وہی اس سے دریافت فرمایا کہ آپ وہی تو اس کو اچھائیس بھے تھے پھر بھی اس
نری و اخلاق کے ساتھ کلام کیا۔ آپ وہی نے فرمایا، فدا کے خود یک

سب سے براوہ شخص ہے جس کی بدزبانی کی وجہ سے لوگ اس سے ملنا جلناچھوڑ دس۔

سی کی کوئی بات بری معلوم ہوتی توجلس میں نام لے کر اس کاؤکر انہیں کرتے ہیں، اس طرح کرتے ہیں، اس طرح کرتے ہیں، اس طرح کرتے ہیں۔

#### حسن معامله

اگرچہ غایت فیاضی کی وجہ سے اکثر مقروض رہتے تھے بہاں تک کہ وفات کے وقت بھی آپ اللّی کی زرہ من بھر غلے پر ایک بہودی کے ہاں گردی تقی بہاں تک کہ ہاں گردی تقی ایکن ہر حال میں حسن معالمت کا سخت اہتمام تھا۔ مینہ میں دولت مند عموما بہودی تھے اور اکثر انہی سے آپ اللّی قرض لیا کرتے۔ یہودی عموما سخت کیرہوتے ہیں، لیکن آپ اللّی ان کی ہر سم کی بد مزاجیاں برداشت فرماتے تھے۔

آپ الله کامعول تھا کہ کوئی جنازہ لایا جاتا تو پہلے فرماتے کہ میت پر کچھ قرض تو بھی ہے۔ اگر معلوم ہوتا کہ مرف والا مقروض تھا تو صحابہ سے فرماتے کہ جنازہ کی نماز پڑھادو، آپ الله خود شریک نہ ہوتے۔

### عدل دانصاف

کوئی شخص گوشہ نشیں ہو کر بیٹھ جائے تو اس کے لئے عدل و
انساف سے کام لینا نہایت آسان ہے۔ انحضرت ﷺ کو عرب کے
سیکڑوں قبائل سے کام پڑتا تھا۔ یہ آپس میں ایک دوسرے کے دشمن
سے۔ ایک کے موافق فیصلہ کیا جاتا تو دوسرا شمن بن جاتا۔ اسلام کی
اشاعت کی غرض سے بیشہ تالیف قلوب سے کام لینا پڑتھا۔ ان سب
مشکلات کے بادجود انساف کا پلہ مجمی کسی طرف جھکنے نہاتا۔

اس عدل و انعاف کاید از تھا کہ مسلمان تو ایک طرف یہود بھی جو آپ ہو آپ طرف یہود بھی جو آپ ہو آپ گئے ہی کی جو آپ ہو گئے ہی کی جو آپ ہو گئے ہی کا معدالت بٹی لاتے تھے اور ان کی شریعت کے مطابق ان مقدمات کا فیصلہ ہوتا تھا۔ چنانچہ قرآن مجید جی اس کا صراحت سے ذکر ہے۔ اسلام سے پہلے یہودیان بنونضیرو بنو قریظہ میں عزت و شرافت کی تجیب و

غریب مدقائم تقی - کوئی قریظی اگر کسی تغییری کوقتل کرتا تو قصاص میں وہ مارا جاتا، لیکن اگر کوئی قریظی، نغیری کے ہاتھ سے مارا جاتا تو اس کے خون کی قیمت سوبار شتر چھوہاراتھ - اسلام آنے کے بعد جب یہ واقعہ پیش آیا تو بنو قریظہ نے آنحضرت بیش کے سامنے مقدمہ پیش کیا - آپ بیش نے فوڑا تورات کے مطابق النفس بالنفس کے تکم سے دونوں قبیلوں میں برابر کا قصاص جاری کرویا۔

عدل و انصاف کاسب سے نازک بہلویہ ہے کہ خود اپنے مقابلے میں بھی جن کا رشتہ چھوٹے نہ پائے ۔ ایک بار آپ ﷺ غنیمت کا مال تقسیم فرما رہے تھے۔ گرد و پیش لوگوں کا بچوم تھا۔ ایک شخص آگر منص کے بل آپ ﷺ پر لد گیا۔ وست مبارک میں بٹل کی کلڑی تھی۔ آپ ﷺ نے اس سے اس کو نہوکا دیا۔ اتفاق سے کلڑی کا سرا اس کے منص میں لگ گیا اور خراش آگی۔ فرمایا، جھے سے انتقام لے لو۔ اس نے عرض کیا، یارسول اللہ ایس نے محاف کردیا۔

مرض الموت من آپ فی نے مجمع عام میں اعلان کیا کہ اگر میرے ذہر کسی کا قرض آتا ہو، اگر میں نے کسی کی جان ومال یا آبروکو صدمہ بہنچایا ہو تومیری جان ومال و آبر وحاضر ہے۔ ای دنیا میں وہ انتقام لے لیے۔ مجمع میں سنانا تھا۔ صرف ایک شخص نے چند در ہم کا دعویٰ کیا جودلواد کیے گئے۔

#### جور و سخا

جود وسخا آپ اللی فطرت محل حضرت ابن عباس کی روایت به کد آپ اللی تمام لوگول سے زیادہ سختی ہے، خصوصاً رمضان کے مہینے بیس آپ اللی اور زیادہ سخادت فرائے تھے۔ تمام عمر کس کے سوال پرمنع نہیں فرایا۔ بخاری شریف بیس آپ اللی کے الفاظ مرقوم بیس کہ "بیس قومرف بالنے والا ہوں اور ویتا اللہ ہے۔"

عام نیاضی کا بہ حال تھا کہ جو شخص آپ اللّی کی خدمت میں حاضر ہوتا، اگر آپ اللّی کے پاس کچھ سرایہ موجود ہوتا تو اس کو پچھ نہ پچھ ضرور عطافریاتے ورنہ آئدہ وینے کا دعدہ فرماتے۔اس معمول کی بناپر لوگ اس قدر بے تکلّف ہوگئے تھے کہ ایک مرتبہ عین اقامت نماز

کوقت ایک بدو آیا۔ آپ وہ کا کادائن بگر کر کہا کہ میری ایک معمولی کی حادث باتی رہ گئے ہے ، خوف ہے کہ ش اس کو بعول نہ جاؤں۔ اس کو بورا کرد بیجئے۔ چنانچہ آپ وہ کا اس کے ساتھ تشریف لے گئے اس کے ساتھ تشریف لے گئے اور حاجت برآری کرکے آئے تو نماز پڑھائی۔

کھانے پینے کی چیزوں میں معمولی سے معمولی چیز بھی تنہاند کھاتے بلکہ معابد کو بھی شریک فرالیتے۔

#### ايار

آپ و صف سب نیاده المان و عادات میں جو دصف سب نیاده المان کی اور جس کا اثر ہر موقع پر نظر آتا ہو دہ "ایٹار" تھا۔ اولاد سے آپ و انتہا کو بے انتہا محبت تھی اور ان میں حضرت فاطمہ زہرا اس قدر عزیز تھیں کہ جب آتی تو فرط محبت سے آپ و قطمہ ہوجاتے، پیٹائی کو بوسہ دیتے اور اپی جگہ بھاتے۔ تاہم حضرت فاطمہ کی مسرت اور تک و تی کایہ حال تھا کہ محر میں کوئی خادمہ نہ تھی۔ خود کی بیتے ہیتے ہتھیایاں کم کی بیتے ہیتے ہتھیاں کم کی بیتے ان کی مقل ہو کی بیتے ہائے ان کی طرف سے یہ حال عرض کیا اور کر کسیں، جناب امیر نے ان کی طرف سے یہ حال عرض کیا اور درخواست کی کہ فلال غزدے میں جو کنیزیں آئی ہیں ان میں ہوا اور جب تک ان کابندوبست نہ ہو، میں دوسری طرف توجہ نہیں کر سکتا۔ (دے تبیعات فاطمہ)

ایک روایت بی ہے کہ حضرت زبیر کی صاحبزادیاں اور حضرت فاطمہ زبرا خدمت اقدی بی گئیں اور اپ افلای و تک دی کی فاطمہ زبرا خدمت اقدی بی گئیں اور اپ افلای و تک دی کی شکایت کر کے عرض کی کہ اب کے غزوہ بیں جو کنیزی آئی ہیں ان بی سے ایک رو جم کو مل جائیں۔ آپ بی اللہ نے فرایا، بدر کے بیتم تم سے بہلے ور خواست کر بی ۔

### مهمان نوازی

عرب میں مختلف اخراف اور صوبوں سے جوق درجوق لوگ

بارگاہ نبوی وی شی شن آتے ہے۔ رملہ ایک محابیہ تھیں۔ ان کا گھر دار الفیوف (مہمان خانہ) مخا۔ میں لوگ مہمان اترتے ہے۔ ام شریک جو ایک دولت مند ادر فیاض انساریہ تھیں، ان کا گھر بھی گویا ایک مہمان خانہ مخا۔ مخصوص لوگ مسجد نبوی میں تمہرائے جاتے ہے۔ آنحضرت وی خود یہ نفیس نفیس ان مہمانوں کی خاطر داری اور توضع فراتے ہے۔ یوں بھی جو نوگ حاضر ہوتے ہے، بغیر کچھ کھائے تواضع فراتے ہے۔ یوں بھی جو نوگ حاضر اور مسلمان کا امیاز نہ تھا۔ مشرک وکافرسب آپ وی کی مہمان ہوتے اور آپ وی کی ان خود کی مہمان نوازی کرتے۔ جب اہلی مبشہ کاوند آیا تو آپ وی کے خود اپنی خد دان کی خدمت کی۔

ایک دفعہ ایک کافر مہمان ہوا۔ آپ بھٹی نے ایک بکری کا دودھ اے بلایا۔ دہ سارے کاسارا دودھ فی گیا۔ آپ بھٹی نے در سری بکری مری مری بکری منوائی ۔ دہ بھی کافی نہ ہوئی۔ فرض سات بکر بول تک نوبت آئی۔ جب تک دہ سرنہ ہوا، آپ بھٹی پلاتے گئے۔ بھی ایسا ہوتا کہ مہمان ، جب تک دہ سرنہ ہوا، آپ بھٹی پلاتے گئے۔ بھی ایسا ہوتا کہ مہمان ، آجاتے اور محمر شرح و کھ موجود ہوتا وہ ان کی نذر ہوجا تا اور تمام افی و عیال فاقد کرتے۔ آپ بھٹی را تول کو اٹھ اٹھ کرا ہے مہمان کی خبر کیری کرتے تھے۔

#### كدا كرى اور سوال ين نفرت

بادجود اس کے کہ آپ ﷺ کا ابر کرم ہروقت برستار ہتا تھاتا ہم کس کا بے ضرورت شدید سوال کرنا آپ ﷺ پر سخت گرال ہوتا تھا۔ ارشاد فرماتے کہ اگر کوئی شخص لکڑی کا گھ بٹا نے پرلاد لائے اور ﷺ کرائی آبر دیجائے تو یہ اس سے بہتر ہے کہ لوگوں سے سوال کرے۔

قیمہ نای ایک صاحب مقروض ہوگئے تھے۔ آپ وہ کا کے پاس
آئے اور اپی حاجت عرض کی۔ آپ وہ کا نے وعدہ کیا۔ اس کے بعد
ار شاد فرمایا، اے قبیمہ اسوال کرنا اور لوگوں کے سامنے ہاتھ پھیلانا
صرف تین شخصوں کورواہے۔ ایک اس شخص کوجو قرض سے زیادہ زیر
یار ہو وہ ما تک سکتا ہے، لیکن جب اس کی ضرورت پوری ہوجائے تو
اس کورک جانا چاہئے۔ دوسرے اس شخص کوجس پر کوئی ایس ناگہانی

مصیبت آگئ جس نے اس کے تمام مالی سرمائے کو برباد کیا اس کو اس
وقت تک مانگنا جائز ہے جب تک اس کی حالت کسی قدر درست نہ
ہوجائے۔ تیسرے اس محض کو جومبتلائے فاقہ ہو اور محلے کے تمین معتبر
آدمی گوائی دیں کہ بال اس کوفاقہ ہے۔ اس کے علاوہ جو کوئی پچھ مانگ
کر حاصل کرتا ہے وہ حرام کھاتا ہے۔

#### صدقدے پرہیز

آنحفرت ﷺ اپنے اور اپنے خاندان کے لئے صدقہ وز کوۃ لینے
کو سخت موجب نگ وعار بجھتے تھے۔ فرمایا کرتے تھے کہ میں گھر میں
آتا ہوں تو بھی بھی اپنے بستر پر مجور پاتا ہوں۔ بی میں آتا ہے کہ اٹھا
کر منھ میں ڈال لوں۔ پھر خیال ہوتا ہے کہ کہیں صدقے کی مجور نہ ہو،
اس کئے وہیں ڈال دیتا ہوں۔

آپ اللے کے سامنے جب کوئی شخص چیز لے کر آتا تو دریافت فراتے کہ مدید ہے یاصدقہ ؟ اگر مدید ہوتا تو قبول فرماتے اور اگر پتا چلتا کہ صدقہ ہے تو آپ اللے اتھ روک لیتے اور دوسرے صاحبوں کو عنایت فرمادیتے۔

### ہدیہ اور تھنے قبول کرنا

دوست احباب کے ہدایہ اور تھے آپ بھی جول فرماتے سے بلکہ آپ بھی خواں فرماتے سے بلکہ آپ بھی خواں فرماتے سے بلکہ آپ بھی نے اس کو محبت میں اضافے کا بہترین ذریعہ فرمایا ہے۔ آپ بھی کا ارشادہ ہے: "باہم ایک دو مرے کو ہدیہ بھیجو توباہم محبت ہوگا۔"ای لئے محابہ عموماً پھی نہ کھی آپ بھی کے گر بھیجا کرتے سے اور خصوصیت کے ساتھ اس دن بھیجے سے جس دن آپ بھی جروکا مائٹہ میں تیام فرماتے سے۔

آس پاس کے ملوک و سلاطین بھی آپ کی گئے بھیجا کرتے میں دیا تھا۔
تھے۔ حدود شام کے ایک رئیس نے ایک سفید خچر تھے میں دیا تھا۔
عزیز مصر نے ایک خچر مصر سے بھیجا تھا۔ ایک امیر نے آپ کی کو دمت میں موزے بھیج تھے۔ ایک دفعہ قیصرروم نے آپ کی خدمت میں ایک پوسٹین بھیجی جس میں دیبا کی سخاف لگی ہوئی تھی۔ آپ کی نے ذرادیر کے لئے بہن کی بھرا تار کر حضرت علی کے بھائی حضرت جعفر ذرادیر کے لئے بہن کی بھرا تار کر حضرت علی کے بھائی حضرت جعفر

کے پاس بھیج دی۔ وہ پہن کر خدمت اقدس میں آئے تو آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ میں نے اس لئے نہیں بھیجی کہ تم خود پہنو۔ عرض کیا بھر کیا کروں۔ ارشاد فرمایا کہ اپنے بھائی نجاشی کو بھیج دو۔

### بدايا اور تخفي دينا

جن لوگول کے ہدایا اور تحف قبول فرماتے تصان کو ان کاصلہ بھی ضرور عطا فرماتے ہے۔ مضرت عائشہ سے روایت ہے کہ آنحضرت علیہ بدیہ قبول فرماتے تصاور اس کامعادضہ دیتے تھے۔

### عدم قبول احسان

المران ہوسکا تھا تاہم ہجرت کے وقت جب انہوں نے سواری کے ناقہ پیش کیا تو اتہم ہجرت کے وقت جب انہوں نے سواری کے ناقہ پیش کیا تو آپ ہی نے اس کی قیست پیش کی ۔ مینہ پی مسجد کے لئے جوز بین در کار تھی، اس زبین کے مالکان نے وہ مفت نذر کرنا چاہی، لیکن آپ ہی نے اس کی قیست اوا کی۔ ایک وفعہ آخصرت بحداللہ بن عمر اور حضرت عمرو ذول ہم سفر تھے۔ عبداللہ بن عمر کی سواری کا اونٹ سرکش تھا اور آخصرت بحداللہ بن عمر کی سواری کا اونٹ سرکش تھا اور آخصرت بحداللہ بن عمر مورت عبداللہ بن عمر کو ڈانٹے تھے۔ نی کریم بی نے تکا تھا لہذا حضرت عمرے کہا کہ یہ اونٹ میرے ہاتھ تھے۔ نی کریم بی نے تھا ہی خضرت عمرے کہا کہ یہ اونٹ میرے ہاتھ تھے۔ نی کریم بی نے تر کرناچاہ، لیکن آپ بی نے کہا کہ یہ اونٹ میرے ہاتھ تھے۔ نی کریم بیٹی نے تو دوبارہ کہا، یونی حاضرہ ۔ آپ بی نے کہا کہ یہ انکار دور تا مردام لینے پرتیار ہو گئے۔ آپ بی نے نے انکار عبداللہ بن عمر کو درے دوبارہ کہا، یونی حاضرہ ۔ آپ بی نے نے انکار عبداللہ بن عمر کو دے دیا کہا کہ اب یہ تمہارا ہے۔

#### عدم تشدد

حضرت معاذبن جبل ایک محلے میں امامت کرتے اور نماز فجر میں بڑی بڑی سور تیس پڑھتے تھے۔ ایک شخص نے آنحضرت ﷺ سے شکایت کی کہ وہ اس قدر لمی نماز پڑھاتے ہیں کہ میں ان کے بیچے نماز پڑھنے سے قاصر ہوں۔ الومسعود انساری کا بیان ہے کہ میں نے

آنحضور ﷺ کو اتناغضب ناک جمی نہیں دیکھا جتنا اس موقع پر
دیکھا۔آپ ﷺ نے لوگوں سے فرایا، بعض لوگ ایے ہوتے ہیں جو
لوگوں کو متنفر کر دیتے ہیں۔ جوشخص تم میں سے نماز پڑھائے مختصر
پڑھائے، کیونکہ نماز میں بوڑھے، کمزور، کام والے بھی طرح کے آدی
شریک ہوتے ہیں۔

صدو تصاص میں نہایت احتیاط فرماتے اور جہاں تک ممکن ہوتا، در محزر کرناچاہتے۔

### دبهانيت نابيندتقى

رہانیت اور تقشف کوناپند فراتے تھے۔ صحابہ میں سے بعض بزرگ میلان طبعی کی وجہ سے باعیائی راہبوں کے اثر سے رہبانیت پر آمادہ تھے۔ آنحضرت کی نے ان کو باز رکھا۔ بعض صحابہ ناوار کی کی وجہ سے شاوی نہیں کر کتے تھے اور صبط نفس پر بھی قاور نہ تھے۔ انہوں نے قطع اعضا کرنا چاہا۔ آپ کی نے تخت ناراضی ظاہر کی۔ قدامہ بن مظعون ایک اور صحابی آئے کہ ہم میں سے ایک نے ترک موانات اور دو سرے نے ترک نکاح کا عزم کر لیا ہے۔ آپ کی مضی نہ پاکر نے فرمایا کہ میں تو دونوں سے متے ہوتا ہوں۔ آپ کی مرضی نہ پاکر ونوں صاحب اپنے اراوے سے باز رہے۔ عرب میں صوم دصال کا طریقہ مدت سے جاری تھا یعنی کی کی دن شصل روزے رکھے جاتے طریقہ مدت سے جاری تھا یعنی کی کی دن شصل روزے رکھے جاتے طریقہ مدت سے جاری تھا یعنی کی کی دن شعل روزے رکھے جاتے سے محابہ نے بھی اس کا ارادہ کیا، لیکن آپ کی نے ایسا کرنے سے ختے ہے دوکا۔

# عيب جوئى اور تعريف كى نابسندىدگى

مدت اور تقریب کو بھی آپ بھٹٹ ٹاپند فرماتے تھے۔ ایک وفعہ مجلس اقد سیس ایک شخص کا ذکر نکلا۔ حاضرین میں سے ایک شخص نے اس کی بہت تعریف کی۔ آپ بھٹٹ نے فرمایا، تم نے اپنے دوست کی گردن کائی۔ یہ الفاظ چند بار فرمائے۔ پھر ارشاد فرمایا کہ تم کو اگر کس کی خوابی نخوابی مدح کرنی ہو تو یوں کہو کہ میرا ایسا خیال ہے۔ ایک وفعہ ایک شخص کسی حاکم کی مدح کر رہا تھا۔ حضرت مقداد بھی موجود تھے۔ انہوں نے زمین سے خاک اٹھاکر اس کے منع میں جمونک دی

### سادگی اور بے تکلفی

معمول تھا کہ مجلس ہے اٹھ کر گھریں تشریف نے جاتے تو بھی کمی نظے پاؤں ہی چلے جاتے اور جوتی وہیں چھوڑ جاتے ۔ یہ اس بات کی علامت تھی کہ پھروالیس تشریف لائیں گے۔ روز روز کشھا کر ناپ ند نہ فرماتے۔ ارشاد تھا کہ ایک دن چھوڑ کر کنگھا کر ناچا ہے۔ کھانے پینے، پہننے اوڑ ھے، ایٹھنے بیٹھنے غرض کسی چیز پیس ٹکلف نہ تھا۔ کھانے میں جو سامنے آتا، تناول فرماتے۔ پہننے کو موٹا بھوٹا جو ٹل جاتا، کہن لیتے۔ زیٹن پر، چٹائی پر، فرش پر جہاں جگہ ملتی، جیٹھ جاتے۔ آپ چھٹی کے لئے آئے کی بھوی بھی صاف نہیں کی جاتی تھی۔ کرتے کا تھملہ اکش کھلار کھتے تھے۔ لہاس میں نمائش کو ناپیند فرماتے تھے۔ سامان آرائش کے طبقانفرت تھی۔ غرض ہر چیز میں سادگی اور بے تکلفی پہند تھی۔ سے طبقانفرت تھی۔ غرض ہر چیز میں سادگی اور بے تکلفی پہند تھی۔

## امارت پیندی سے اجتناب

اسلام رہبانیت اور جوگی پن کا سخت مخالف ہے۔ ای بنا پر آپ بھٹے گئے ہوئی ہونا جائز رکھتے تھے اور آپ بھٹے ہونا جائز رکھتے تھے اور خود بھی مجھی ان چیزوں سے تہتع اشماتے تھے تاہم ناز و نعمت، تکلف و عیش پرتی کو ناپیند فرماتے اور دو سروں کو بھی اس سے ردکتے۔

#### ساوات

آپ ایک نظریس امیرو غریب، صغیرو کمیر، آقا وغلام سب برابر تھے۔ سلمان وصبیب وبلال ....سب کے سب غلام رہ چکے تھے۔ ان حضرات کا آپ وہلاکی بارگاہ میں روسائے قریش سے کم رتبہ نہ تھا۔ حضرت سلمان وبلال ایک موقع پر جمع تھے۔ اتفاق سے الوسفیان

آنگے۔ان لوگوں نے کہا، ابھی تلوار نے اس شمن خداکی گردن پر لورا قبضہ نہیں پایا ہے۔ حضرت الوہکر نے ان لوگوں سے کہا، سردار قریش کی شان میں یہ الفاظ ا بھر آنحضرت بھی کی خدمت میں آئے اور واقعہ بیان کیا۔ آپ وہی نے ارشاد فرما یا کہ کہیں تم نے ان لوگوں کو ناراض تو نہیں کیا۔ان لوگوں کو ناراض کیا تو خدا کو ناراض کیا۔ حضرت ابو بکر نے فوڑا جا کر ان حضرات سے کہا، جمائیو! آپ لوگ جھ سے ناراض تو نہیں ہوئے۔ان لوگوں نے کہا، نہیں!خدا تم کو معان کرے۔

قبیلہ مخودم کی ایک عورت چوری کے جرم میں گرفتار ہوئی۔
اسامہ بن زید (جن سے آپ ﷺ نہایت محبت رکھتے تھے) کولوگوں
نے سفارٹی بنا کر فدمت نبوی ﷺ میں بھیجا۔ آپ ﷺ نے فرمایا،
اسامہ اکیاتم حدود فداوندی میں سفارٹ کرتے ہو۔ پھرآپ ﷺ نے
لوگوں کو جح کرکے فطاب فرمایا: "تم سے پہلے کی اُمیں ای لئے برباد
ہوگئیں کہ جب معزز آدی کوئی جرم کرتا تو تساح کرتے اور معمولی آدی
مجرم ہوتے تو سزایاتے۔ فداک قسم ا اگر محدکی بی فاطمہ چوری کرتی تو
اس کے بھی دونوں ہاتھ کا فی جاتے۔"

### توضع

# تعظيم اور تعريف سے روکتے تھے

اس کلتے کا بڑا لحاظ فرماتے تھے۔ حضرت عیسیٰ کی مثال پیش نظر تھی۔ فرمایا کرتے تھے کہ میری اس قدر مبالغہ آمیز مدح نہ کیا کروجس

قدر نصاری این مرم کی کرتے ہیں۔ می توخدا کابندہ اور اس کافرستادہ ہوں۔ قبی بعد سعد کہتے ہیں کہ ایک دفعہ میں حیرہ گیا۔ وہاں لوگوں کو ایک دفعہ میں حیرہ گیا۔ وہاں لوگوں کو ایک کہ وہ رئیس شہر کے دربار میں جاتے ہیں تو اس کے سامنے تجدہ کرتے ہیں۔ انحضرت بیل کی خدمت میں یہ واقعہ بیان کیا اور عرض کی کہ آپ ویک اس کے زیادہ تحق ہیں۔ کی کہ آپ ویک اس کے زیادہ تحق ہیں۔ آپ ویک نے فرمایا کہ تم میری قبریر گزر دے تو سجدہ کرد گے۔ عرض کی تہیں! پھر فرمایا، جیتے تی مجی بحدہ نہیں کرنا چاہے۔

#### شرم وحيا

کتب محاح میں ہے کہ آپ و قطان دوشیرہ لڑکیوں سے بھی زیادہ شرملے تھے اور شرم وحیا کا اثر آپ و قطان کی ایک ایک اوا سے ظاہر ہوتا تھا۔ بھی کی سیار کی جازاروں میں جاتے تو چپ چاپ گزر جاتے۔ تبسم کے سوا بھی لب مبارک خندہ قبقہہ سے آشا نہیں ہوئے۔ بھری محفل میں کوئی بات ناگوار ہوتی تو لحاظ کی وجہ سے زبان سے بچھ نہ فرماتے۔ چبرے کے اثر سے ظاہر ہوتا اور صحابہ متنبتہ نوجاتے۔

رب میں ویگر ممالک کی طرح شرم و حیا کابہت کم فحاظ تھا۔ نکھے نہانا عام بات تھی۔ حرم کعبہ کا طواف ننگے ہو کر کرتے تھے۔ آخضرت ویک کو بالطبع یہ باتیں سخت ناپند تھیں۔ ایک دفعہ فرمایا کہ حمام میں نہانے ہے میل حمام میں نہانے ہے میل چھوٹنا ہے اور بیار کی میں فائدہ وہوتا ہے۔ ارشاد فرمایا کہ نہاؤ تو پردہ کر لیا کرو۔ عرب میں حمام نہ تھے، لیکن شام وعراق کے جوشہر عرب کی سرحد کے موجہ میں حمام نہ تھے دہاں کرت سے حمام تھے۔ اس بنا پر آپ کھی نے فرمایا کہ تم جب عجم فع کرو گے تو وہاں حمام ملیں کے۔ ان میں جانا تو عادر کے ساتھ جانا۔

## اہے ہاتھ سے کام کرنا

آگرچہ تمام محابہ آپ ﷺ کے جال ٹار خاد مول یں داخل تھ، لیکن اس کے باوجود آپ ﷺ خود اپنے ہاتھ سے کام کرنے کو لیند فرماتے تھے۔ حضرت عائش، الوسعيد خدری اور حضرت حسن سے

### ووسرول کے کام کردینا

خباب من ارت ایک محالی ہے۔ ایک دفعہ آنحضرت ایک ان کوکس میم پر بھیجا۔ خباب کے محری کوئی مردنہ تھا اور عور تول کو دودھ دوہنا نہیں آتا تھا۔ اس بنا پر آپ ایک جروز ان کے محرجاتے اور دودھ دوہ دیا کرتے تھے۔

## عزم واستقلال

خدا نے قرآن مجید میں اولو العزم من الوسل کہد کر انبیائے کرام کے عزم اور حوصلے کی تعریف فرمائی ہے۔ آنحفرت ﷺ چونکہ فاتم الرسل ہے، اس لئے خصوصیت کے ساتھ خدا نے یہ وصف آپ ﷺ کی ذات میں ودیعت کیا تھا۔ انتہا تک اسلام کا ایک ایک کارنامہ آنحضرت ﷺ کے عزم و استقلال کا کمٹل مظہرے۔

عرب کے گفرستان میں ایک شخص تنہا کھڑا ہوتا ہے، بے یار وروگار اور دعوت حق کی صدائیں بلند کرتا ہے۔ ریکستان کا ذرہ ذرہ اس کی کالفت میں پہاڑین کر سامنے آتا ہے، لیکن وقار نبوت اور عزم ربانی سے فکست خوروہ ہو کر پیچے ہٹ جاتا ہے اور مخالفتوں کی تمام قوت اس کے سامنے چورچور ہوجاتی ہے۔

#### شجاعت

یہ وصف انسانیت کا اعلیٰ جوہر اور اخلاق کاسک بنیادہ۔ عزم و استقلال، حق کوئی، راست گفتاری .... یہ تمام باتس شجاعت ہی ہے

پیداہوتی ہیں۔ آنحضرت ﷺ کوسکروں مصائب و خطرات اور بیسیوں معرکے اور غزوات بیش آئے، لیکن بھی پامردی اور ثبات کے قدم نے نظر آئی نہیں کھائی۔ غزوہ بدر میں محمسان کی اڑائی میں تین سونہتے مسلمانوں کے قدم جب ایک ہزار سلح فوج کے حملوں نے ڈگر گاجاتے ہے تو مرکز نبوت نی کے دائی ہزار سلح فوج کے حملوں نے ڈگر گاجاتے ہے تو مرکز نبوت نی کے دائی ہرائے میں آئر پناہ لیتے ہے۔ حضرت علی جن کے دست بازو نے بڑے ہرک معرکے سرکے، کہتے ہیں کہ جب بدر میں زور کا رن پڑا تو ہم لوگوں نے آپ ﷺ کی آڑ میں آئر پناہ لی۔ آپ ﷺ کی آئر میں آئر پناہ لی۔ آپ ﷺ کی آڑ میں آئر پناہ لی۔ آپ ﷺ کی آڑ میں آئر پناہ کی۔ آپ ﷺ کی آئر میں آئر پناہ کی۔ آپ ﷺ کی آئر میں آئر پناہ کی۔ آپ ﷺ کی آئر میں آئر ہیں آئ

#### ايفاتے عہد

ایفائے عبد آپ وہ کا کی ایک اسی عام خصوصیت تھی کہ وہمن بھی اس کا اعتراف کرتے تھے۔ چنانچہ قیصرنے اپنے وربار میں آپ فیکھ کے متعلق الوسفیان سے جوسوالات کئے ان میں ایک یہ بھی تھا کہ کیا مجى محد الله الله عبدى بحى كى ب- الوسفيان كومجود ايد جواب رینا بڑا کہ نہیں۔وحشی جنہوں نے حضرت حزہ کوشہید کیا تھا، اسلام ك دُر ب شبريه شبر بهراكرت تقد الل طاكف فيدد بيبيخ كرك جووفد مرتب كيا اسيسان كانام محى تفادان كو در مقاكد كهيس جهدے انقام ند لیاجائے، لیکن دشمنوں نے ان کویقین ولایا کہ تم بے خوف و خطرجاد و محرفظ سفرا كوقتل نبيل كرتے - چنانچدوه اس اعماد يردربار نبوت بیں حاضرہوئے اور اسلام لائے۔صفوان بن امید قبل اسلام شدید ترین دشمنول میں تھے۔ جب مکہ فتح ہوا تووہ بھاگ كريمن كے ارادے سے جدہ چلے گئے۔ عمیر بن وہب نے حاضر خدمت ہو کر واقعه عرض کیا۔ آنحضرت عِنْشُ نے عمامه مبارک عمالیت کیا اور فرمایا کہ یہ صغوان کو امان کی نشانی ہے۔ عمیر عمامہ مبارک لے کر صفواتی کے پاس پنیچ اور کہاتم کو بھاگنے کی ضرورت نہیں، تم کو امان ہے۔ جب وہ خدمت اقدی میں حاضرہوئے توعرض کی، کیا آپ عظم نے مجھے امان دی ہے۔ ارشاد ہوا کہ ہاں یہ سی ہے۔ الرحشي بن حرب+صفوان بن اميد + الوسفيان

#### زبدوقناعت

مستفین یورپ کاعام خیال ہے کہ آنحضرت بھی جب تک مکہ
مستفین یورپ کاعام خیال ہے کہ آنحضرت بھی جب تک مکہ
میں ہے، محق پنجبر ہے۔ مدینہ پڑھ کر پنجبرے بادشاہ بن گئے۔ لیکن
واقعہ یہ ہے کہ آپ وہ کہ تمام عرب کے زیر تکمیں ہوجانے پر بھی فاقہ
کش رہے۔ میچ بخار کی باب الجہاد ش روایت ہے کہ وفات کے وقت
آپ وہ کے کوئر کو ایک یہودی کے یہاں تین صاح جو کے عوض کروی
میں۔ جن کیروں میں آپ وہ نے نے وفات پائی ان میں اوپ تلے ہونہ
گئے ہوئے تھے۔ یہ وہ زمانہ ہے جب تمام عرب صدود شام سے لے کر
عدن تک فتح ہوچکا تھا اور مدینہ کی سرز مین میں زروہ م کاسلاب آچکا

### عغو وحلم

ارباب سیرنے تصری کی ہے کہ تمام واقعات شاہد ہیں کہ آنحضرت گئے نے مجی کسی سے انقام آئیں لیا۔ حضرت عادشہ سے مروی ہے کہ آنحضرت گئے نے مجی کسی سے اپنے ذاتی معالم شی انتقام آئیں لیا بجراس کے کہ اس نے احکام اللی کی فلاف ورزی کی ہو۔

### دشمنول سے در گزر اور حسن سلوک

انسان کے ذخیرہ اخلاق میں سب سے زیادہ کمیاب اور نادر الوجود چیزوشنوں پر رحم اور الن سے عنو و در گزر ہے، نیکن حامل و جی نبوی کی ذات اقدی میں یہ جنس فراوال تھی۔ ڈمن سے انقام لینا انسان کا قانونی حق ہے، لیکن تمام روایتیں اس بات پر متنق ہیں کہ آپ انگائی نے کہمی کی سے انقام نہیں لیا۔

# كفار اور مشركين كے ساتھ برتاؤ

کفارے ساتھ آپ بھی کے حسن خلق کے بہت ہے واقعات نہ کور ہیں۔ مور خین بورپ میں مدعی ہیں کہ یہ اس وقت تک کے واقعات ہیں جب تک اسلام ضعیف تھا اور لطف وآشتی کے سوا چارہ نہ تھا، لیکن حقیقت یہ ہے کہ کفار اور مشرکین کے ساتھ حسن خلق کا یہ معالمہ اس وقت بھی جاری تھاجب نی کریم میں کو مدینہ میں افتدار حاصل ہو

چکا تھا(ان واقعات کی تفصیل علامہ شبکی تعمانی کی "سیرت النی" جلد دوم کے باب" اخلاق نبوی "میں دکیمی جائتی ہے)۔

### يبود ونصاري كے ساتھ برتاؤ

قاق عظیم میں کافروسلم، دوست وشمن، عزیز دیگاند کی تمیزند تھی۔
ابررحت دشت دچمن پریکسال برستا تھا۔ یہود کو آنحضرت وشک ۔
جس شدت کی عدادت تھی اس کی شہادت غزدہ نیبر تک کے ایک ایک دافعے سے ملتی ہے، لیکن آپ ویک کا طرز عمل مدت تک ہدر ہاکہ جن امور کی نسبت مستقل علم نازل نہ ہوتا آپ ویک انہی کی تعلید فیا۔ تر۔

### وشمنان جال ہے عفو و در گزر

جانی دشنول اور قاتلانہ حملہ آوروں سے عفو و درگزر کا واقعہ پینمبرول کے محیفہ اخلاق کے سوا اور کہاں ال سکتا ہے۔ جس شب کو آپ وہ گئی نے جرت فرمائی، کفار قریش کے نزدیک یہ طے شدہ تھا کہ مین کو محمد وہ کا ایک دستہ رات محر خانہ نبوی وہ کا کا مامرہ کے کمزارہا۔ اگرچہ اس وقت دشنول سے انقام لینے کی آپ وہ کا میں فاہری قوت نہ تھی، لیکن ایک وقت آیا جب ان میں سے ایک ایک کی گردن اسلام کی آلوار کے نیچ تھی اور اس کی جان مرف محمد وہ کرم پر موقوف تھی، لیکن ہر شخص کو معلوم ہے کہ ان میں سے کوئی بھی مجرم اس جرم میں قبل نہیں ہوا۔ معلوم ہے کہ ان میں سے کوئی بھی مجرم اس جرم میں قبل نہیں ہوا۔

### وشمنول کے حق میں وعائے خیر

وشمنوں کے حق میں بددعا کرنا انسان کی فطری عادت ہے، لیکن پیغیروں کا مرتبہ عام انسائی طلح ہے بدر جہا بلند ہوتا ہے۔ جولوگ ان کو گالیاں دیتے ہیں وہ ان کے حق میں دعائے فیر کرتے ہیں اور جولوگ ان کے خون کے پیاہ ہوتے ہیں وہ ان کو پیار کرتے ہیں۔ جرت ہے قبل مکہ میں مسلمانوں پر اور خود آنحضرت و اللہ ہی سنگ رکی درکار ہے۔ رہے تھائی دلی ورکار ہے۔ رہے تھائی دلی ورکار ہے۔ اس داستان کے وہرانے کے لئے ہمی سنگ دلی ورکار ہے۔ اس داستان کے وہرانے کے لئے ہمی سنگ دلی ورکار ہے۔ اس داستان کے وہرانے سے طرض کی کہ یارسول اللہ!

دشنوں کے حق میں بددعافرہائے۔یہ س کر چپرہ مبارک سرخ ہوگیا۔ ایک دفعہ چند صحابہ نے ال کر ای تسم کی بات کی تو فرمایا کہ میں دنیا کے لئے لعنت نہیں بلکہ رحمت بنا کر بھیجا گیاہوں۔

### بجول برشفقت

آپ ای ای ای این این بهایت شفقت فرات تھے۔ معمول تھا کہ سفر

ت تشریف لات تورائے میں جو پنچ طنے ان میں سے کسی کو اپنے
ساتھ سواری پر آگے پیچے بھاتے۔ راستے میں پنچ طنے تو ان کو خود
ملام کرتے۔ ایک دن خالد بن سعید خدمت اقدی میں آئے۔ ان کی
چوٹی لڑکی بھی ساتھ تھی اور سرخ رنگ کا کرتا بدن پر تھا۔ آپ ویکی ان فی سند "کو "سند" کو "سند" کے جیں)۔
فی فرایا، سند! سند! (جبٹی زبان میں "حسند" کو "سند" کے جیں)۔
چونکہ ان کی پیدائش جشہ میں ہوئی تھی، اس لئے آپ ویکی نے اس

آنحضرت ولی کا پشت پرجوم برنبوت تھی، ابھری ہو لی تھی۔ بچوں کی عادت ہوتی ہے کہ غیر معمول چیز نظر آئے تو اس سے کھیلنے لگتے ہیں۔ وہ بھی مہر نبوت سے کھیلنے گئے۔ حضرت خالد نے وائا۔ آنحضرت والد نے وائا۔ آنحضرت والد نے دوکاکہ کھیلنے دو۔

### غلامول برشفقت

آنحفرت علی خلامول پر خصوصیت کے ساتھ شفقت فراتے سے فرای تھے۔ فرایا کرتے تھے کہ یہ تہرارے بھائی ہیں۔ جو خود کھاتے ہووہ ان کو کھلاؤاور جو خود بہنتے ہووہ ان کو پہناؤ۔ آنحضرت کی ملیت میں جو غلام آتے ان کو بھشہ آپ کی آزاد فراتے تھے، لیکن وہ حضور کی کے احسان و کرم کی زنجیرے آزاد نہیں ہو سکتے تھے۔ مال باپ، قبیلی، رشتے کو چھوڑ کر عمر بھر آپ کی کا خلای کو شرف جائے تھے۔ زید بن حارثہ غلام سے۔ آنحضرت کی خلائی کو شرف جائے ان کے باپ ان کو لینے آئے، لیکن وہ آسانہ رحمت پر باپ کے قل ان کے باپ ان کو لینے آئے، لیکن وہ آسانہ رحمت پر باپ کے قل عاطفت کو ترجی نہ دے سکے اور جانے سے قطعًا انکار کر دیا۔ زید کے عاطفت کو ترجی نہ دے سکے اور جانے سے قطعًا انکار کر دیا۔ زید کے بیٹے اسامہ سے آپ کی آئی تو اس کو زیور پہنا تا۔ خود اپ وست کرتے تھے کہ آپ کی فرایا

#### مارکے ان کی ناک صاف کرتے تھے۔

#### مستورات کے ساتھ برتاؤ

دنیایش به صنف ضعیف بعنی عور تیل چونکد بیشه زلیل رکھی گئی ہیں،
اس لئے کسی نامور شخص کے حالات میں به پہلو بھی کسی کے پیش نظر
نہیں رہا کہ اس مظلوم گروہ کے ساتھ اس کا طریقہ معاشرت کیا ہو۔
اسلام ونیا کاوہ سب سے پہلا نہ بہ جس نے عور تول کو ان کے
حقوق و نیے اور عزت و منزلت کے دربار میں ان کو مردول کے برابر
حقوق و نیے اور عزت و منزلت کے دربار میں ان کو مردول کے برابر
جگہ دی، اس لئے شارع اسلام کے واقعات زندگی میں ہم کو بھی یہ
د کی تاس کے شارع اسلام کے واقعات زندگی میں ہم کو بھی یہ

صحیح بخاری میں آنحضرت و ایت ایلا ازواج مطہرات (حایلا)

ے چند روز علیحدگی کی جو روایت فدکور ہے اس میں حضرت عمر کا یہ

قول نقل کیا ہے کہ مکہ میں ہم لوگ عور توں کو بالکل نا قابل النفات

مجھتے تھے۔ دینہ میں نسبتا عور توں کی قدر تھی، لیکن اس قدر نہیں جس

کی و مستق تھیں۔ آنحضرت و ایک نے جس طرح اپنے ارشاو و احکام

ے الن کے حقوق قائم کے، آپ ویک کے برتاؤنے اور زیادہ اس کو

قوکا ور نمایاں کر دیا۔

#### عام رحمت ومحبت

# رقت القلبي

آنحضرت على نهايت رحم ول اور رقيق القلب تنه الك بن حويث الك بن حويث الك وفدك كاركن بن كرخدمت اقدى ميس حاضر موسك ان كوييس دن تك مجلس نبوى اللي يل شركت كاموقع ملا و و كهت بيس كه

" أنحضرت على حيم المزاح اوررقي القلب ته-"

د مفرت زیب کابچہ فوت ہونے لگا تو انہوں نے آنحضرت واللہ کو بلا بھیجا۔ آپ واللہ تشریف لے گئے۔ بچ کولے کر سانے لائے۔ وہ دم توڑ رہا تھا۔ ب افتیار آپ واللہ کی آنکھوں سے آنسو جاری ہوگئے۔ حضرت سعد کو تجب ہوا کہ یارسول اللہ اید کیا؟ آپ واللہ نے فرایا، فدا انہی بندول پر دم کرتا ہے جودو سرول پر دم کرتے ہیں۔

عيادت، تعزيت وغم خواري

بیارول کی عیادت میں دوست رشمن، مؤمن د کافر کس کی شخصیص نه مقی سنن نسائی باب الکیم علی الخبازه میں ہے کہ آنحضرت و الله بیار کی عیادت کا بہت المجھی طرح خیال رکھتے تھے۔ بخاری و اله داؤد و فیره میں روایت ہے کہ ایک یہود کی غلام مرض الموت میں بیار ہوا تو آپ و الله عیادت کو تشریف لے گئے۔

### لطف طبع

آپ ایک مجمی مجرافت کی باتیں مجی فرات ایک وفد حضرت انس کو پکارا تو فرمایا، "او دو کان دالے" اس بیس یہ نکتہ بھی تھا کہ حضرت انس نہایت اطاعت شعار تھے اور ہر دقت آنحضرت ولئ کے ارشاد پر کان لگائے رکھتے تھے۔ حضرت انس کے جھوٹے بھائی کا نام "ابو عمر" تھا۔ دہ کمن تھے اور ایک ممولا پال رکھا تھا۔ اتفاق سے وہ مرکمیا۔ ابو عمر کو بہت رفح ہوا۔ آپ ویکٹ نے ان کوخم زدہ دیکھا تو فرمایا، ابو عمر اتمہارے مولے نے کیا کیا۔

#### اولادے محبت

اولادے نہایت محبت تھی۔ معمول تھا کہ جب بھی سفر فرمائے تو سب سے آخر بھی حضرت فاطمہ کے پاس جاتے اور سفرے والیس آتے تو جو شخص سب سے پہلے باریاب خدمت ہوتا وہ بھی حضرت فاطمہ بی ہوتیں۔ ایک دفعہ کسی غزوہ بٹس گئے۔ ای اثنا بیس حضرت فاطمہ نے دونوں صاحبزادوں حضرت حسن حقظتہ، اور حضرت حسین شمالے کے گئی بنوائے اور دروازے پر پردے لؤکائے۔ "

آنحضرت المحلظ دالیس تشریف لائے تو خلاف معمول حضرت فاطمہ کے گھر نہیں گئے۔ وہ مجھ کئیں۔ نورا پردول کو چاک کر ڈالا ادر صاحبزادول کے ہاتھ سے کگن اتار لئے۔ صاحب زادے روتے ہوئے خدمت اقدس میں حاضرہوئے۔ آپ اللہ نے کئن لے کر بازار میں بھیج دیے اور کہا کہ ان کے بدلے ہاتھی دانت کے کئن لادو۔ حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا جب آپ اللہ کی خدمت میں تشریف لاتیں تو آپ اللہ عنہا جب آپ اللہ کی خدمت میں تشریف لاتیں تو آپ اللہ عنہا جب آپ ان پیشانی چوت اور این نشست گاہ ہے ہو جاتے۔ ان کی پیشانی چوت اور این نشست گاہ ہے ہو کہ بھاتے۔

### 31

باز کار: علم حدیث کی ایک اصطلاح - وہ کتب حدیث ہیں جن میں آخضرت بی منقول دعائیں جمع کی کی ہوں، جیسے امام نووی کی میں آخضرت بین اور علامہ ابن جوزی کی «حصن حصین من کلام سیدا نمر لین " احداث حصن حصین من کلام سیدا نمر لین " احداث حصن حصین + نووی، امام -

#### ہجرت مدینہ۔

ازدواجی زندگی: نی کریم الله ی کمراد زندگ ازدواج مطبرات سے آپ الله کا تعلق اور ان شادلیل کی حقیقت اور توجیهات۔ توجیهات۔

ال مختفرے مضمون میں یہ واضح کرنا ہے کہ حضور اکرم اللہ کی شاد ہوں کے اغراض و مقاصد عام انسانوں کے مقاصد نکاح سے کھ مختلف ہے۔ قبل اس کے کہ آخضرت واللہ کی ازواج مطبرات کا تعارف پیش کیا جائے، ضروری معلوم ہوتا ہے کہ تعداد ازواج می خارج مسئلے پر تعوری کاروتی ڈال جائے، کیونکہ اس کے بارے میں خارجی مسئلے پر تعوری کاروتی ڈال جائے، کیونکہ اس کے بارے میں خارجی اور اندرونی دونوں جانب سے اعتراضات ہوتے رہتے ہیں۔ اس کی تفصیل میں جائے بغیر صرف اتنا جان لینا چاہئے کہ ظہور رسالت سے قبل نکاح کے بیولوں کی کوئی حدمقررنہ تھی۔ چوخص جتنی بیویاں چاہئ مدمقررنہ تھی۔ چوخص جتنی بیویاں جائے ہوئی مراز ہے چاہ آرہا جائے ہو دائی نامکن کام تھا۔ لیکن چاہ مراز آرہا ہیں اور شاریوں کی تعداد ایک وقت میں جس طرح آخصرت چاہئے نے دو سرے انقلائی کام کے ای طرح جمکم خداوندی اس رواج کو بھی مٹادیا اور شادیوں کی تعداد ایک وقت میں زیادہ سے زیادہ چار مقرر کی۔ تمام صحابہ نے اس پر عمل ہورہا ہے اور ہرخص جانا ہے کہ یہ اسلام کا ایک انقلائی اور حسین آفریں کام ہے۔ بعد سے آج تک اس پر عمل ہورہا ہے اور ہرخص جانا ہے کہ یہ اسلام کا ایک انقلائی اور حسین آفریں کام ہے۔

اب یہ نقطہ اچھی طرت بجھ لینا چاہئے کہ اسلام نے ایک سے زائد بویال رکھنے کا تھم نہیں دیا ہے بلکہ اس کی اجازت دی ہے اور یہ اجازت بھی اس تخت پابندی کے ساتھ مشروط ہے کہ تمام بیویوں کے ساتھ کیسال سلوک کیا جائے۔ بصورت دیگر صرف ایک بیوی رکھنی چاہئے۔ یہ قرآن کا صرح اور واضح تھم ہے۔ ساتھ ہی یہ حقیقت بھی پیش نظرر بنی چاہئے کہ اسلام کاکوئی قانون بھی تحکمت سے ضالی نہیں 11

المجمع المجمع المديث الك اصطلاح به معن "جبل مديث" يعنى جالبس احاديث "الاربعين" ان كابول كو كهته بيل جن بيل جالب اور موضوع كى يا مختلف الواب كى جن كل جالب اور موضوع كى يا مختلف الواب كى جن كل بول - چنانچه ب شار محدثين نه اربعين لكمي بيل اور ان كا مقصد تاليف وام بيبتى كى الل حديث برعمل كرنا ب جو انهول ن مقصد تاليف وام بيبتى كى الل حديث برعمل كرنا ب جو انهول ن مختلف الأيمان" بيل حضرت الإوروا في مرفوعاً نقل كى ب: من حفظ على امتى ادبعين حديث الحي امودينها بعثه الله فقيها و كنت حفظ على امتى ادبعين حديث الحي امرك أمّت كوفاكه و بنجان كى كة ك ك جوفن جاليس حديث يا وكرك اور دو مرول تك يه چاليس حديث كوفاك من علم دين كي سلط بيل بنجاك توقيامت كون الله تعالى الي شخص كو فقها اور علماك ساتحد المحاس عام ويس الي المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه المناه

یہ صدیث عوام میں بہت مشہور ہے، لیکن امام احمد نے اس حدیث کے بارے میں کلام کیا ہے۔ تاہم اس دقت اردو میں بھی اربعین لیخی چہل حدیث پر کی کتابیں دستیاب ہیں جن میں کسی ایک یا کسی ایک موضوعات پر چالیس احادیث جمع کرکے ان کا ترجمہ اور تشریح دی جاتی ہے۔

اسلام کے ابتدائی دنوں میں مرکز اسلام رہا۔ حضرت عمرف ای مکان اسلام کے ابتدائی دنوں میں مرکز اسلام رہا۔ حضرت عمرف ای مجلد آکر اسلام قبول کیا۔ حضرت ارقم کاید مکان "دار ارقم" کہلاتا تھا۔

حضرت ارقم کے دالد کانام عبد مناف تھا اور وہ قبیلہ مخزوم سے

تعلق رکھتے تھے۔ حضرت ارقم نے کم عمری میں بی اسلام قبول کر لیا
تھا۔ بدینہ کی طرف ہجرت کی اور غزوہ بدر میں بھی شریک ہوئے۔
۵۳ ھ (۲۷۳) یا ۵۵ ھ (۲۷۵) میں وفات پائی - دارار قم بعد میں
"بیت الخیزران"کے نام سے مشہور ہوا۔ یہ عمرفاروق + بدر، غزوہ +

ہوتا۔ چنانچہ تعداد ازدواج کی اجازت کا تھم بھی چند مصلحوں کی بنا پر ب-مجمله ان کے ایک یہ بھی ہے کہ اگر پہلی بیوی سے اولاد نہیں ہو کتی یاوہ کس مبلک مرض میں ہو تو اس صورت میں اس کی حق تلفی کئے بغیراور اس کوطلاق ویتے بغیرشادی کی جاسکتی ہے۔اییا کرنے میں میلی بیدی کا کوئی حل بھی غصب نہیں ہوتا اور انسان کے مقاصد نکاح کا ایک بڑا مقصد یعنی افزائش نسل بھی اپورا ہوجاتا ہے۔ای طرح اگر کسی جنگ بس مروول کی کثیر تعداد شہید ہوجائے اور معاشرے بس ان کی بيواكين جن مي جوال عورتي بعي شامل مول، باتى ره جاكي تو بجائے اس کے کہ ان جوان عور تول کو اپنے جنسی حقوق سے محروم کر دیا جائے اس بات کی اجازت دی گئی ہے کہ اگر کوئی غیرشادی شدہ مخض ان سے شادی نہ کرے تو ایک شادی شدہ انسان کے ساتھ اپنی دوسری شادی کر علی ہیں۔ اگر اسلام نے تعدد ازواج کی اجازت نہ دی ہوتی تواليي عورتيس محروى كى زندگى كزارتيس ياب سهارا بوكر ذبني طور پر پریشان رہتیں یا معاشرے میں اخلاتی برائیوں کے فروغ کا باعث ہوتیں۔ اسلام نے اپنے اس قانون کے ذریعے معاشرے کی اخلائی برائیوں کاسدباب کرویا۔ یہ اور اس طرح کی دیگر مصلحتیں ہیں جن کی بنا یر اسلام نے تعدد ازواج کو روا رکھا ہے۔جو توش اسلام کے اس مصلحت آميزةانون پرمعرض بين اور صرف ايك شادى كى اجازت ويتى ہیں ان کے معاشرے ہیں الی اخلاقی برائیاں فروغ پایکی ہیں جن کے ذكر سے تلم شرماتا ہے۔ اسلام ميں تعدد ازواج كا قانون ان معاشروں کے مسائل کاحل بھی پیش کرتا ہے جہاں عور توں کی تعداد مردوں کی تعداد سے بہت زیادہ ہو۔ ان حالات میں بجائے اس کے کہ بیشتر عورتیں غیرشادی شدہ رہ کر بے سہارا ہوجائیں اور اپن طبعی نفسانی خواهشات کی یا توتکمیل نه کر پائیس یا پھر گناه کی زندگی گزاری، اسلام ایک مرد کی زوجیت میں کئ عور توں کے آنے کی اجازت ویتا ہے اور معاشرے کے اس مستلے کو بخونی حل کرتا ہے۔

غیرسلم تویں اور ہم میں ہے بعض الیے لوگ جنہوں نے سیرت طیبہ کا تجزیاتی مطالعہ نہیں کیا ہے، چارے زائد بیویاں نہ رکھنے کا تکم آنے کے بعد بھی آنحضرت والگھنا کی زوجیت میں نو بیویاں رکھنے پر

اعتراض کرتے ہیں۔ وشمنان اسلام یہ اعتراض آنحضرت اللہ کا کردارکٹی کی غرض ہے کرتے ہیں جب کہ مسلمان العلمی کی بناپر اس قسم کے شبہات کو اٹھاتے ہیں۔ خالفین اسلام کامقصدیہ ثابت کرنا ہوتا ہے کہ حضور اللہ کی یہ شادیاں (نعوذ باللہ من ذالک) اپن نفسائی خواہشات کی تھیل کے لئے تھیں اور یہ سلسلہ انہوں نے آخر تک طاری رکھا۔

ان کے اس بے بنیاد اعتراض کے جواب میں صرف یہ تاریخی حقیقت بیان کر دینا کافی ہے کہ قبل از نبوت، اپنے عفوان شباب میں آپ ﷺ کا دائن ہر طرح کے گناہ سے پاک تھا۔ عین اس وقت کہ جب آپ ﷺ تبلیغ دین میں مصروف تھ، قریش نے آپ ﷺ کی پاک دائن طرح کے اعتراضات کے، لیکن کمی نے بھی آپ ﷺ کی پاک دائن کے خلاف کچھ نہ کہا۔ اگر خدا نخواستہ آپ ﷺ کا اخلاق و کر دار مشتبہ ہوتا تو دشمنان دین سب سے پہلے اس کا ذکر کرتے۔ یکی اس بات کا بوتا تو دشمنان دین سب سے پہلے اس کا ذکر کرتے۔ یکی اس بات کا بین شبوت ہے کہ عین جوانی میں بھی آپ ﷺ کا اخلاق اعلی وار فع

ای طرح جب حضرت خدیجہ سے آپ کی کا لکاح ہوا تو کی اس کی کا اس کی کا اس کی کا اس کی کا اس کا اس کا کا سازی کی کہا شادی بھی کا اس کے علاوہ سوائے حضرت کی نفسانی خواہشات کی تھیل نہ تھی۔ اس کے علاوہ سوائے حضرت عالیہ کے آپ کی کا میں اس کی علاوہ سوائے حضرت عالیہ کے آپ کی تمام ہویاں من رسیدہ ،مطلقہ یا ہوائی تھیں۔ کیا آپ کی نفسانی خواہشات کی خاطر حسین اور کم من وو شیرا میں مان مشکل تھا؟ ظاہر ہے اس کا جواب نفی میں ہے، لیکن شیرا میں مان مشکل تھا؟ ظاہر ہے اس کا جواب نفی میں ہے، لیکن شیرا میں مان اور آپ کی کا اخلاق تمام روائل آپ کی شان اعلی و ارفع اور آپ کی کا اخلاق تمام روائل سے پاک تھا۔ آپ کی شان اعلی و ارفع اور آپ کی کا اخلاق تمام روائل سے پاک تھا۔ آپ کی مام شاویاں اُرہ کم من اور عمر سیدہ ہر طرح کی عور توں ہے کی عور توں ہے کی عور توں ہے نہیں بلکہ ہواؤں، مطلقہ اور من رسیدہ عور توں ہے بھی نکاح کیا جاسکتا ہے۔

آنحضرت وللك كا متعدد شادلول كے اغراض و مقاصد شرگ، دني

اورسائی نوعیت کے سے۔ بھی آپ وی نے کی قبیلے کی عورت ہے

اس لئے نکاح کیا کہ اس تعلق کی بنا پر وہ قبیلہ اسلام کی طرف ماکل

ہوجائے جیسا کہ حضرت جو پریہ سے نکاح کرنے کے بعد موا کہ وہ

قبیلہ جو مسلمانوں کا بخت و ثمن تھا اس شادی کے بعد طقہ اسلام میں

واضل ہوگیا۔ بھی جنگ میں آئی ہوئی کی عورت سے آپ وی نے

داخل ہوگیا۔ بھی جنگ میں آئی ہوئی کی عورت سے آپ وی نے

ماد ہوتا۔ جیسا کہ دہ کی رئیس قبیلہ کی بی تھی اور آپ وی نی کا ماد ہوتا۔ جیسا کہ حضرت صفیلہ کے ساتھ کیا کہ وہ گئی بن اخطب کی بیٹی

عار ہوتا۔ جیسا کہ حضرت صفیلہ کے ساتھ کیا کہ وہ گئی بن اخطب کی بیٹی

مطلقہ سے اس لئے شادی کی کہ آخت کو یہ نقط بھادیا جائے کہ اسلام

مطلقہ سے اس لئے شادی کی کہ آخت کو یہ نقط بھادیا جائے کہ اسلام

مطلقہ سے اس لئے شادی کی کہ آخت کو یہ نقط بھادیا جائے کہ اسلام

مبل اگر کسی نے کسی کو " لے پالک" بنا لیا تو وہ واقعی باپ نہیں بن

جائے گا اور یہ کہ لے پالک کی بیوی سے نکاح منے دیے بیٹے نیہ

من حار شرکی مطلقہ تھیں۔

ن حار شرکی مطلقہ تھیں۔

اس کے علاوہ آنحفرت فریخہ کے انقال کے بعد حضرت سودہ لئے بھی تھیں۔ چانچہ حضرت خدیجہ کے انقال کے بعد حضرت سودہ سے شادی پر رضا مندی کا اظہار کرتے ہوئے آپ ویٹ کئے نے فرمایا کہ بچوں کی جمہد اشت اور محم بلو انتظامات کے لئے جمجے رفیقہ حیات کی ضرورت ہے۔ ای طرح آپ ویٹ کئے نے بعض ان خواتین سے نکاح کیا جن کے شوہر ان سے اس لئے الگ ہوگئے تھے کہ یہ خواتمین مسلمان تھیں اور شوہر فیرسلم تھے جیسا کہ حضرت ام جیبہ کے معاطم میں کہ جن کے شوہر نے عیسائیت قبول کرلی تھی۔ کچھ الیم عورتمی بھی تھیں جن کے شوہر اسلامی جنگوں میں قید ہوگئے تھے اور وہ بے سہارا ہوگئیں جی تھیا کہ حضرت ام جمہد کے مطارعہ کی تھیں ایر قامد کے بعد جنسا کہ حضرت ام ملمہ کے ماتھ ہوا کہ ان کے شوہر غزوۃ احدے بعد جیسا کہ حضرت ام سلمہ کے ماتھ ہوا کہ ان کے شوہر غزوۃ احدے بعد انتقال کرگئے۔

آپ و واحد خاتون تھیں کہ جب ان کا زوجیت میں حضرت عائشہ وہ واحد خاتون تھیں کہ جب ان کا کا ہوا تووہ کنواری اور کم سنتھیں۔ اس نکاح کامتصد بظاہریہ تھا کہ بیواؤں اور مطلقہ عور تول کے علاوہ کنواری اور کم عمر لڑکیوں سے بھی شادی سنت رسول و ایک ہے۔ اگر آپ و ایک کی یہ

شادی نه ہوئی ہوتی توممکن ہے لوگ اسوہ رسول بھی بھے کر صرف زیادہ عمرکی مطلقہ اور بیواؤں ہے شادیاں کرتے۔

آئے اب اس مسئلے پر ممی ایک نظر ڈالیں کہ چارے زائد ہویاں نہ رکنے کا تھم آجانے کے بعد بھی آخضرت ویک کا دوجیت میں جارے زياده بيويال كيول رين؟ به سوال نه صرف غيرمسلمون بلكه بجم ساده لوح مسلمانوں کے ذہن میں بھی اہمرتاہے۔اس کاجواب یہ ہے کہ ایسا اس لئے ہوا کہ آپ ﷺ کی ازواج مطبرات قرآن کی روسے امہات الوسين ليني مسلمانوں كى مأتيس قرار دى كئى بيں - ظاہر ہے ماں سے نكاح حرام ب- اليي صورت من اكرآب على ان من سے جارك علاوه ویکر ازواج کوطلاق دے دیتے تو کوئی شخص بھی ان سے لکاح نہیں کر سكتا تحا اوروه سارى عمرمطلقه بى رجتيس- مزيد برال ازواج مطهرات مسلمانوں خصوصاً مسلمان عور توں کو دبنی مسائل کی توضیح و تشریح کے لئے بھی مامور تھیں۔ انیس وجوہ کی بنا پر آنحضرت علی کو خصوص اجازت وی گئ سی کہ آپ ﷺ چارے زائد بیویاں رکھ سکتے تھے۔ لیکن به ذائن میں رہنا چاہئے کہ بہ خصوصی اجازت مرف ان عور تول ك لئے تھى جوآپ ﷺ كے حلقہ نكاح ميں پہلے سے تھيں۔ يہ اجازت نہیں دک می کہ چارے زائد ہویاں نہ رکھنے کا حکم آجانے کے بعد بھی آپ الله موجوده بيولول عن ايك كابحى اضاف كري - يكى وجد ب ك اس تھم کے آجانے کے بعد آپ اللے نے کوئی شادی ہیں ک-رحلت كوقت آب الله كا جونوبويال تعين الناس آب الله كا تكار اس قانون کے آنے سے قبل ہوا تھا۔

ازواج مطبرات.

● حضرت غدیجه بنت خویلد-۵ خدیجه-

ارواح مطم رات: بى رئم في كى پاك بيويال- بى كرئم في كى تام بيويول كو امبات المؤنن لينى مؤمنول كى ائيں بمى كى لا تعداد كى بارے مى كى قدر اختاف اختاف ہے كے مطابق تيره اور كياره افتاف ہے كے مطابق تيره اور كياره اور نوكى تعداد بھى فدكور ہے۔ ازواج مطبرات ورج ذیل خواتین تقیم ان كى تعداد بھى فدكور ہے۔ ازواج مطبرات ورج ذیل خواتین تقیم ان كى تعداد بھى فدكور ہے۔ ازواج مطبرات ورج ذیل خواتین تقیم ان كى تعداد بھى دائدہ حروف تى كى اعتبارے آئے كى :

- - عفرت عائشه بنت الوبكر-ب عائشه ـ
  - 🖸 نظرت نفعہ بنت عمر۔ 🗘 نفعہ بنت عمر۔
- ♦ حفرت ام سلمه بنوبنت فذيفه ٢٥ ام سلمه-
- 🗗 حفرت زینب بنت فزیمد۔ 🚓 زینب بنت فزیمد۔
  - € مغرت زينب بنت مجش درنيب بنت مجش ـ
- ۵ حضرت جویرید بنت حادث بن ضرار مدیجویرید بنت حارث ـ
  - € حفرت ام حبيب بنت الوسفيان من ام حبيب-
  - عفرت مغيد بنت حكاست مغيد ام المؤمين -
  - صرت ريانه بنت زيد نفريه ١٠ ريانه بنت زيد
  - حضرت میموند بنت حارث عنی میموند بنت حارث جبکه ماید قبطیه کنیزهیس می مارید قبطیه

ا ک

ابوقی اور ابوزید
کنیت تی - حضرت برکدام ایمن کے بطن سے پیدا ہوئے اور ابوزید
کنیت تی - حضرت برکدام ایمن کے بطن سے پیدا ہوئے - غزوہ نیبر
کے بعد ان کا وظیفہ مقرر ہوا، ای پر گزارہ کرتے - سب سے پہلے فتح کمہ میں شرکت کی، کیونکہ کم عمری کی وجہ سے پہلے اجازت نہ ملی تی ۔
نی کر کم وہ کا کے مفہ بولے بیٹے تھے ۔ کی ایک اہم مہمات میں شرکت
کی ۔ جنگ صفین میں غیر جانب دار رہے ۔ حضرت امیر محاویہ کے دور میں دفات باتی اور مدینہ میں وفن ہوئے ۔

اسباب الحديث: علم مديث كى ايك اصطلاح لينى مديث كى ايك اصطلاح لينى مديث كى ايك اصطلاح لينى مديث كى ايك وى حيثيت ہو و مديث كى اسبب النزول كى ہے لينى اس ميں قولى احاديث كا سبب ورود بيان كيا جاتا ہے كہ آنحضرت و الله الله كون سا ارشادكن حالات

یں فرمایا۔ اس نوع کی بہت کم کتابیں تکھی گئیں۔ اس میں سب سے بہلی تصنیف امام الوحفی العکبری کی ہے۔ ان کے بعد حامہ بن کزنی اور علامہ سیوطی نے بھی اس موضوع پر قلم اشمایا ہے۔ صاحب کشف الظنون لکھتے ہیں کہ ہمارے دور شی اس نوع کی صرف ایک کتاب باتی روح کی ہے جس کا نام "البیان و التعریف فی اسباب ورود الحدیث الشریف" ہے جو علامہ ابراہیم بن محمد شہیریا بن حزہ سینی الدشقی کی النیف ہے۔ دوریث

الله كركزيده ني، حضرت الله كركزيده ني، حضرت الله كركزيده ني، حضرت الراجيم الطّنِفان كردند حضرت المأمل الطّنِفان عند حضرت المأمل الطّنِفان عند حضرت المحال حضرت الرام كم بعلن سے بيدا موسك اور حضرت المام كے بعلن سے بيدا موسك اور حضرت المام كے بعلن سے جددہ برس جمو فے تھے۔

حضرت اسحاق علیہ السلام اس لحاظ ہے ایک عظیم پیفیرسے کہ ان
کے بعد بنی اسرائیل میں جتنے رسول اور نبی آئے وہ سب کے سب انبی
کے خاندان اور نسل سے تھے۔ جس وقت حضرت ابراہیم کی عمرسو
سال کی ہوئی تو اللہ تعالی نے حضرت ابراہیم کو بثارت سائی کہ
حضرت سارہ کے بعلن سے بھی ایک بیٹا ہوگا، اس کانام اسحاق رکھنا جیسا
کہ قرآن حکیم میں ارشادہوا:

"اوربلاشبہ ہمارے فرشتے ابراہیم کے پاس بشارت لے کرآئے۔
انہوں نے ابراہیم کوسلام کیا اور ابراہیم نے سلام کیا۔ تعورُی دیر کے
بعد ابراہیم چھڑے کا بعنا ہوا گوشت لائے اور جب انہوں نے دیکھا
کہ ان کے ہاتھ بھنے گوشت کی طرف نہیں بڑھے تو انہوں نے
فرشتوں کو اجنبی محسوس کیا اور ان سے خوف کھایا۔ فرشتے کہنے لگے،
خوف نہ کھاؤ، ہم لوط کی قوم پر عذاب نازل کرنے کے لئے بھیج گئے
بیں اور ابراہیم کی بیوی (سارہ) کھڑی ہوئی ہنس دی تھیں۔ لیس ہم نے
اس کو اسحاق کی اور اس کے بعد (اس کے بینے) یعقوب کی بشارت
دی۔" رسورہ ہود: ۱۹)

قرآن مکیم میں حضرت اسحاق کی ولادت کا ذکر سورہ ہود کے علاوہ سورہ مجرا در سورہ زاریات میں بھی ہے اور سورہ مرمے، سورہ مسافات، سورہ انعام اور سورہ میں آپ کے نبی ہونے اور آپ پر اللہ کی

رحمتوں اور بر کتول کے نزول کاذکرہے۔

حضرت اسحاق کامولدوسکن شام کی سرزشن تھاجہاں سفر مصر کے بعد حضرت ابراہیم علیہ السلام اقامت کریں ہو گئے تھے۔ چالس ارسٹن کی تختیق کے مطابق حضرت اسحاق کا من پیدائش ۲۰۹۰ ق م تھا۔ اسحاق اصل تلقظ کے اعتبار سے "بعضحی" ہے۔ یہ عبرانی لفظ ہی جس کا عربی ترجمہ "بعضحک" ہے۔ اس کے معنی "بنتا ہوا" کے جس کا عربی ترجمہ "بعضحک" ہے۔ اس کے معنی "بنتا ہوا" کے بیں۔ فرشتوں نے حضرت ابراہیم کو سوبرس اور حضرت سارہ کو نوے برس کی عمر میں بیٹے کی بشارت دی تو حضرت ابراہیم نے اسے اچنبھا تجھا اور حضرت سارہ کو تجمی بنتی آئی، اس لئے ان کا نام اسحاق تجویز ہوا۔ عربی قاعدے سے یعضحی مضارع کا صیفہ ہے۔ اہلی عرب کا بھیشہ سے یہ وستور رہا ہے کہ وہ مضارع کا صیفہ ہے۔ اہلی عرب کا بھیشہ استعال کرتے ہیں۔ چنانچہ "فیرب" اور "یملک" جیسے نام عرب بی معروف و مشہور ہیں۔

حضرت اسحاق عليه السلام كے بحین كے واقعات كے بارے ميں كماجاتا ہے كہ جب آ تھ ون كے موئے توشريعت ابرائيك كے مطابق آب الطَّفَكُ كا فتند مواد آب كو جناب سارة على في دوده بإلياد آب الطَّيْعَالَىٰ كَى رضاعت كازماند خم موا توحفرت ابراميم الطَّيْعِ في أ ایک شان دار میافت کے حضرت سارہ کی عمر اس وقت ۱۲ سال متى - جب وه حبرون من انقال كر كئين اور ديين دفن موكئين تواس وقت حضرت ابراہیم نہایت بوڑھے اور ضعیف ہو چکے تھے۔ چنانچہ آب الطَّفِيَّة كو حضرت اسحاق الطَّفِيَّة كلَّ كاشادى كي زياده قَلَر لا حَلَّى موكى \_ آب الطَّفِيْلِ عِابِة مِعْ كد حضرت اسحاق الطَّفِيلا كي شاوي كى كعانى اڑی سے نہ ہو ملکہ خاندان تی کی کسی مناسب اڑی سے رشتہ ہوجائے۔ چنانچہ حضرت اسحاق کی شادی ربقہ سے موگی جو حضرت ابراہیم کے بمائی ٹاحور کی او تی تھی۔ جناب ربقہ کے والد بتیوایل عظے اور اس کے بمائی کانام لابن تھا۔ تورات کی تصریح کے مطابق اس وقت حضرت اسحاق کی عمرجالیس سال متی اور ابراہیم ایک سوچالیس برس کے تھے۔ چارلس ارسٹن کی محقیق کے مطابق آب الطّفظ کی شادی ۲۰۲۰ ق م یں ہوئی۔ جناب ربقد بانچھ تھیں۔ بیس برس تک ان کے بطن سے

کوئی اولاونہ ہوئی۔ حضرت اسحاق نے دعاما گی جو قبول بارگاہ ہوئی اور
ربقہ کے بطن سے جڑوال بیٹے تولد ہوئے۔ پہلے عیسوادوم جن کارنگ
مرخ تھا، بدن پر بال تھے اور پھر حضرت بعقوب۔ اس وقت حضرت
اسحاق کی عمر ساٹھ برس کی تھی۔ بڑے ہو کر عیسوادم ایک ماہر شکاری
نگلے اور شکار کا گوشت لا کر حضرت اسحاق کی تواشع کرتے تھے۔
حضرت بعقوب سادہ مزاج تھے اور زیادہ تر اپنے ڈرے بی ش را با
کرتے تھے۔ حضرت بعقوب کا پیشہ چوانی تھا جو امم سامیہ کے تمام
تینجہوں کا رہا ہے۔

كعان بن ان ونول نهايت شديد قسم كا قحط يرا موا تعا- حضرت ابراہیم نے ای قحاکی بنا پر مصر کاسفر اختیار کیا تھا۔ اب جو پھر کنعان یں اس تسم کا ایک اور قط چا تو حضرت اسحات نے وہاں سے جرت کا اراده کیا۔اس وقت وق الی کے ذریعے آپ التلفظ کومصر جانے ہے روک دیا گیا۔اس موقع پر حکم ہوا کہ آپ فلسطینیوں کے ملک جرار تشريف لے جاكيں۔ جرار ان ونول قدم فينشيد ياموجوده لبنان ك جنوب ش جروم ككارك واقع تفاسيهال كالمكران الى ملك تفاجو حضرت ابراجيم التكفيلا كاحليف اور دوست تعامد حضرت اسحاق اين الل وعيال سيت جرار من قيام بذير مو محق- آب التفيط إي فكربت زیاده خوش حال اور متول تعین اس کے مقای آبادی حسد کی بنا پر آپ ك خلاف بوكم كي اور ان لوكون في آب الطَّفِيلِ كَ خلاف به كان اور شرارتی شروع کر دیں۔ انہول نے حضرت ابراہم الطّنظر کے كمدوائے ہوئے كنوول كوبندكر ديا اور الى ملك كو اكساياك وهكى طرح سے مضرت احال کو ملک سے نکال دے۔وہ پہلے توراضی ہوگیا اور اس نے حضرت اسحاق کو ملک بدر کر دیا، لیکن ادھر آپ جرار تشریف لے محے ادمر الی ملک طرح طرح کی مصیتوں میں مرفار ہو كيا وه بجو كمياكه يد مصيبتي حضرت اسحال كيط جانے كي باعث نازل ہور بی ہیں۔ چنا نچہ اس نے آپ الطّفظا کی منت ساجت کی اور آب کو جرار والی بلالیا۔ جرار والی آکر حضرت اسحاق نے حضرت ابرائیم الطفی کے کنوول کی کھدائی کرائی اور ان کے وہی ٹام رکھے جو بهل تع مثلاً بيزمت، يرئسند ، بيزرجولت اوربيزي وفيرو - ييزي ش

حضرت اسحاق نے ایک عبادت گاہ بھی تعییر کرائی۔ قرآن کیم میں آتا ہے کہ "اور ہم نے ان (ابراہیم) اوراسحاق پر برکتیں تازل کیں اوروہ ہمارے نزدیک نیک اور منتخب لوگوں میں سے تھے۔" (سورہ من:

حضرت اسحاق آخری عمر ش نابینا ہو گئے تھے۔ آپ نے باقی ساری عمر فلسطین میں گزاری اور ایک سو ای سال کی عمر میں کنعان میں فوت ہوئے۔ قریبہ ادلی (حبرون) میں حضرت ابراہیم اور حضرت سارہ کے پہلومی وفن ہیں۔ ابراہیم ابراہیم اباسائیل "۔

اسحاق اخرس مغرفي: من نبوت مغرب كاريخ والا تعاد الل عرب كاريخ والا تعاد الل عرب كا المصح كالم المعالم عن معرب الله المراكش، تولس، الجزائر وغيره ممالك رشتمل ب-

اسحاق ۱۳۵ هی اصفهان ش ظاهر بوا- آن ایام ش سلم ممالک پرخلیفه سفاح عبای حکمران تفا-

الل سیر نے اس کی وکان آرائی کی جو کیفیت کامی ہے اس کا ظامہ

یہ ہے کہ پہلے اس نے صحف آسانی، قرآن، تورات، انجیل اور زبور کی

تعلیم حاصل کی پھر جمیع علوم رسمیہ کی تعمیل کے بعد زبانہ دراز تک

عثلف زباتیں سیکھتارہا۔ مختلف قسم کی صناعیوں اور شعبہ ہ بازیوں میں
مہارت پیدا کی اور ہر طرح سے با کمال اور بالٹے النظر ہو کر اصفہان آیا۔
مہارت پیدا کی اور ہر طرح سے با کمال اور بالٹے النظر ہو کر اصفہان آیا۔
کی دت ایک بخے و تاریک کو ٹھڑی میں گزار دی۔ بیباں اس نے اپنی زبان پر ایسی مہر سکوت لگائے رکھی کہ ہر شخص اے کو نگائیقین کرتارہا۔
اس مدت میں کسی کو بھی ہے وہم و گمان نہیں ہوا کہ یہ شخص قوت کویائی
اس مدت میں کسی کو بھی ہے وہم و گمان نہیں ہوا کہ یہ شخص قوت کویائی
اس مدت میں کسی کو بھی ہے وہم و گمان نہیں ہوا کہ یہ شخص قوت کویائی
اس مدت میں کسی کو بھی ہے وہم و گمان نہیں ہوا کہ یہ شخص قوت کویائی
سے بہرہ ور سے یاعلمہ وہر اور یکا کے روز گار ہے۔ ای بنا پر یہ اخرال کا لیوں سے اظہار مرعا کرتا رہا۔ ہر شخص سے اس کا رابطہ مؤوت قائم
منا۔ کوئی چھوٹا بڑا ایسا نہ ہوگا جو اس کے ساتھ اشاروں کنا یوں سے
تھا۔ کوئی چھوٹا بڑا ایسا نہ ہوگا جو اس کے ساتھ اشاروں کنا یوں سے
تھوڑ ابہت ندائی کر کے تفری کے طبح نہ کرلیتا ہو۔

اتی مبرآزمارت گزار کینے کے بعد آخروہ وقت آگیاجب وہ اپی مبر سکوت توزے اور کشور قلوب پر اپن قابلیت اور نطق و گویائی کاسکہ

بھائے۔ اس نے نہایت رازداری کے ساتھ ایک نہایت نفیس سم کا روغن تیار کیا۔ اس روغن میں یہ صفت تھی کہ اگر کوئی شخص اے چیرے پر ال لے تو اس درجہ حسن و تحلی پیدا ہوکہ شدت انوارے اس کے نورانی طلعت کی طرف نظر اشحا کر دیکھنا مشکل ہو۔ ای طرح اس نے خاص تم کی دور تک دار شمیس بھی تیار کرلیں۔ اس کے بعد ایک رات جب کہ تمام لوگ محو خواب تھا اس نے دہ روشن میں ایسی چیک رات جب کہ تمام لوگ محو خواب تھا اس نے دہ روشن میں ایسی چیک برطا اور ضعیس جلا کر سامنے رکھ دیں۔ ان کی روشن میں ایسی چیک دک اور رعنائی و دل فر بھی پیدا ہوئی کہ آٹھیں خیرہ ہوتی تھیں۔ اب اس نے زورے چیئا شروع کیا کہ مدرے کے تمام کمین جاگ الشے۔ اب وہ نماز پڑھنے لگا اور ایسی خوش الحائی اور تجویہ کے ساتھ قرآن اب وہ نماز پڑھنے لگا اور ایسی خوش الحائی اور تجویہ کے ساتھ قرآن اب وہ نماز پڑھنے لگا اور ایسی خوش الحائی اور تجویہ کے ساتھ قرآن اب وہ نماز پڑھنے لگا اور ایسی خوش الحائی اور تجویہ کے ساتھ قرآن

جب مدرے کے معلمین اور طلبہ نے دیکھا کہ کونگا یہ آواز بلند
قرآت کر رہا ہے اور قوت کویائی کے ساتھ اے اعلیٰ ورج کی فضیلت
اور فن تجوید کا کمال بھی بخشا کیا ہے اور اس پر مسٹرادیہ کہ اس کا چبرہ
ایساور خشاں ہے کہ نگاہ نہیں ٹھبر کئی تولوگ سخت حیرت زوہ ہوئے۔
اس کا ہر طرف چرچہ ہونے لگا اور شہر میں ہلڑ بھی گیا۔ لوگ رات کی
تارکی میں جوت ور جوت آرہے ہے۔ خوش اعتقادوں نے ایک ہنگامہ
برپاکر رکھا تھا۔ دن نگلنے پر شہر کے قاضی صاحب چند رؤسائے شہرکو
برپاکر رکھا تھا۔ دن نگلنے پر شہر کے قاضی صاحب چند رؤسائے شہرکو
ماتھ لے کر اس "بزرگ ہی" کا جمال مبارک دیکھنے کے لئے
مدرے میں آئے۔ قاضی صاحب نے نہایت نیاز مندانہ اجبہ میں
التماس کی کہ حضور والا اسار اشہر اس قدرت خداوندی پر متح ہے اگر
دقیقت حال کا چہرہ ہے نقاب فرمایا جائے توبڑی نوازش ہوگ۔

اسحاق جو اس وقت كالبيلے سے منظر تھا، نہايت رياكاراند ليج ش بولا كد آن سے كوئى چاليس دن پہلے فيضان اللى كے پُو آثار نظر آنے گئے تھے۔ دن بدن القائے ربانی كامر چشمہ ميرسے باطن ميں موجزن ہوا حتیٰ كد آج رات خدائے قدوس نے اپنے فضل مخصوص سے اس عاجز پر علم وعمل كى وہ راہيں كھول ديں كہ جھ سے پہلے لا كھوں رہروان منزل اس كے تصور سے بھى محروم رہے تھے اور وہ وہ اسرار و حقائق منشف فرائے كہ جن كازبان پر لانا فدہب طريقت ميں ممنوع ہے۔

البته مختفر اتنا كينه كامجاز مول كه آج رات دو فرشة حوض كوثر كاپائى كرميرك پاس آئه ، مجيد اپنم التحديث ساديا اور كين كيد: السلام عليك بانبي الله

یه سن کر همرایا که والله اعلم یه کیا ابتلاب- ایک فرشته به زبان فصیح بول کویادوا:

يانبى الله افتح فاكباسم الله الازلى

(اے اللہ کے بی ہم اللہ پڑھ کر ذرامنے تو کھولئے) میں نے منے کھول دیا اور دل میں ہم اللہ الازلی کا ورد کرتارہا۔ فرشتے نے ایک سفید کی چیزمیرے منے میں رکھ دی۔ یہ تو معلوم نہیں کہ وہ کیا چیز تی البتہ اتنا جاتا ہوں کہ شہد سے زیادہ شیری، کستوری سے زیادہ خوشبودار، برف سے زیادہ شمنڈی تھی۔ اس نعمت خداوندی کا حلق سے نیچ اتر نا تھا کہ میری زبان کویا ہوگی اور میں بے اختیار کلہ شہادت بڑھنے لگا۔

یہ من کر فرشتوں نے کہا، محمد (ﷺ) کی طرح تم بھی رسول اللہ مور میں نے کہا، میرے دوستوا تم یہ کیسی بات کہہ رہے ہو جھے ای سے سخت حیرت ہے بلکہ میں توعرق انفعال میں دُوبا جاتا ہوں۔ فرشت کہنے محد ائے معبوث فرایا میں شدائے قدوس نے تہیں اس قوم کے لئے معبوث فرایا میں نے کہا، باری تعالی نے سیدنا محمد صطفیٰ علیہ الصلوة والسلام روی فداہ کو خاتم الانمیا قرار دیا اور آپ ﷺ کی دَات اقدس پر نبوت کیا مثن رکھتی ہے؟ کہنے گئے، درست ہے مگر محمد صطفیٰ (ﷺ) کی نبوت مشتقل جیشیت رکھتی ہے اور تمہاری بالتبج اورظلی ہے"

معلوم ہوتا ہے کہ مرزائیوں نے انقطاع نبوت کے بعد ظلی بروزی نبوت کا ڈھکوسلا ای اسحاق سے اڑایا ہے ورنہ قرآن و حدیث اور اقوال سلف صالحین میں اس مضکہ خیز نبوت کا کہیں وجود نہیں۔

اس کے بعد اسحاق نے حاضرین سے بیان کیا کہ جب طائکہ نے جمعے ظلی نبوت کا منصب تفویض کیا تو میں نے اس سے معذرت کی اور کہا کہ دوستوا میرے لئے تو نبوت کا دعوی بہت کی مشکلات میں کمرا ہوا ہے کیونکہ بوجہ مجزہ نہ رکھنے کے کوئی شخص میری تصدیق نہ کرے

گا۔ فرشتے کہنے لگے، تمہارے معجزے یہ ہیں جتنی آسائی کتابیں انبیاء پر

نازل ہوئیں تہیں ان سب کاعلم دیا گیا۔ مزید برآل کی زبانی اور متعدو رسم الخط تہیں عطاء کیئے۔ اس کے بعد فرشتے کہنے گئے کہ قرآن پڑھو۔ میں نے قرآن اس ترتیب سے نازل ہوا میں نے قرآن اس ترتیب سے نازل ہوا تھا۔ پھر انجیل پڑھوائی، وہ بھی سنا دی۔ تورات، زبور اور دو سرے آسانی کی قرآت من کر فرایا:
قرآت من کر فرایا:

قمفانذرالناس\_

(اب کمرہمت باندھ لو اور خضب النی سے ڈراؤ) یہ کہد کر فرشتے رخصت ہوگئے اور میں جھٹ نماز اور ذکر النی میں مصروف ہوگیا۔ تعوڑی مدت میں اسحال کی قوت اور جمعیت بیہاں تک ترتی کرمگی کداس کے دل میں ملک کیری کی ہوس بیدا ہوئی

چنانچہ اس نے خلیفہ ابوجعفر منصور عباق کے عمال کو مقبور و مغلوب کر کے بصرہ، عمان اور ان کے توالع پر قبضہ کرلیا۔ یہ معلوم کر کے خلیفہ منصور نے لشکر کشی کا تھم دیا۔ عسائر خلافت یلفار کرتی ہوئی گئیس اور رزم و پیکاری کا سلسلہ شروع کیا۔ بڑے بڑے معرکے ہوئے۔ آخر سیاہ خلافت مظفرو منصور ہوئیس اور اسحاق مارا گیا۔ کہتے ہیں کہ اس کے بیرو اب تک عمان میں یائے جاتے ہیں۔

الله اسمرا: ني كريم الله كالمعراج كے لئے جانا۔ يہ لفظ پندر ہوس بارے كى پہلى سورت عمل موجود ہے۔ صبحان الذى اسواء .... حمعراح۔

المستقل میرب (مینه) کی آبادی کا نام- اسل کی یه آبادیال یا بستیال جوف کے وسط میں نشی جگه برکم و بیش چار مرفح میل علاقے پر پھیل ہوئی تقییں۔ قائل ذکر مقامات مرید، شحر، ورخ، مخراف شھے۔ پیال پر بنی ساعدہ، بلدح، بنی مطویہ، نقیع الحقات، بنی نجار، رائح، قینقاع، بنی حرم کی بستیال تھیں۔

آخل اور عالی (یژب کی دو مخلف بستیال) میں سے آخل کے قبائل نے پہلے اسلام قبول کیا۔خود نبی کریم وہی نے اپنی اسلامی حکومت کے دار الخلافہ کے لئے جوجگہ منتخب کی تھی، آخل میں واقع تھی۔چنانچہ اس

جگرير اسلام كاثرات بحى توى تھے۔

# اسلامی تقویم: س جری، وه باره مبینون کانظام جس کا آغاز جرت میند کے باوگار اور تاریخ ساز واقع سے ہوتا ہے۔ جہری تقویم۔

ان البرانع تحی اور ای کنیت سے زیادہ مشہور ہیں۔ تبطی سے ان کی کریم اللہ سے ان کی کنیت البرانع تحی اور کنیت سے زیادہ مشہور ہیں۔ تبطی سے اور حضرت عباس نے انہیں نی کریم وظا کو حضرت عباس نے انہیں نی کریم وظا کو مشارت عباس کے اسلام کی بشارت دی گئی تو آپ وی کی تو آپ وی کا اور حضرت حشمان کی وفات سے چندروز قبل سے پہلے اسلام قبول کیا اور حضرت حثمان کی وفات سے چندروز قبل فوت ہوئے۔ جب کہ ایک روایت کے مطابق حضرت علی کے زمانہ فوت ہوئے۔ ان سے ۱۸ حدیثی مردی ہیں۔ خلافت کے اوائل میں فوت ہوئے۔ ان سے ۱۸ حدیثی مردی ہیں۔

ان کا محالی رسول الله مفرس طائی محالی کے بیٹے تھے۔ ان کا شار بھروک اعرابیول میں ہوتا ہے۔

"اسا" جمع ہے "آم" کی، جس کے عنی ہیں ..... نام ۔ "رجال "جمع ہے" رجل "کی جس کے عنی ہیں ..... نام ۔ "رجال "جمع ہے "رجل "کی افغام رکو کہتے ہیں۔ علم صدیث کے داولوں کے حالات و سوائح کی کس طرح تحقیق ہو۔ جرمنی کے منتشرق ڈاکٹر اسر تگر نے جہوں نے حافظ ابن جرکی کتاب کی تھیج کی ہے، اس کتاب کے دیاہے جہوں نے حافظ ابن حجرکی کتاب کی تھیج کی ہے، اس کتاب کے دیاہے جس کھما ہے کہ نہ کوئی قوم ونیا میں الی گزری نہ آج موجود ہے جس

نے مسلمانوں کی طرح علم اساء الرجال کاعظیم الثان فن ایجاد کیا ہو کہ جس کی بدولت آج پانچ لاکھ اشخاص کاحال معلوم ہوسکتا ہے۔

## عقلى نقلى ولائل

علم اساء الرجال ك فن كى بنياد قرآن جيد في تأكم ك قرآن كريم پس ارشاد مبارك ب: (ترجمه) اس ايمان والوا خبرييان كرف دالول كودكيد لياكروكه كيما آدى ب-

احادیث نوی و الله کے ساتھ اصولی احتیاط ظفائے راشدین کے وقت سے شروع ہوتی ہے۔ تابعین کے دور ش جب رفض، خروج، ارجا، قدر، اعتزال کے فرقے پیدا ہوئے تو آیت بالا کی بنایر اس خیال نے مزید زور پکڑا اور اسناد ایک مستقل فن قرار پایا جس کی جسیوں شاخیں ہیں۔

ایک لطیف اشارہ ابھیت اساد پر قرآن تکیم میں ہے (منکرین معادد قرآن کے روشی اوپر سے یہ سلسلہ چلا آتا ہے کہ خداوند تعالیٰ نے آسان وزشن اور کل محکوقات بنائی ۔ کیا سچے ول سے کہا جاسکتا ہے کہ زمین کاکوئی مکڑا یا آسان کاکوئی حصہ کسی اور نے بھی بنایا ہے یا بناسکتا ہے۔ ہرگز نہیں! پھر اللہ کے ساتھ معبودان باطل کو کیوں پکارا جاتا ہے، لہذا) اگرتم اپنے دعوائے شرک میں سچے ہوتو کسی آسائی کتاب کی سند لاؤیاکس ایسے علمی اصول سے ثابت کرو جو حقی طور پرسلم چلا آتا

جس چیز پر کوئی نقل یا عقل دیل نہ ہو تو آخر اے کیوں تنایم کیا
جائے۔ ظاہر ہے کسی علمی وعوے کے لئے دیش وسندی آمل کے
ہے۔ جتنی نہ ہی کتابیں دنیا کی مخلف قوموں کے پاس ہیں ان ہیں سے
ایک کے متعلق بھی تاریخی سند سے یہ ثابت نہیں کیا جاسکا کہ وہ جس
نبی کی طرف منسوب ہے واقعی ای نبی کی ہے۔ بلکہ بعض نہ ہی کتابیں
ایسی ہیں جن کے متعلق سرے سے یہ بھی نہیں معلوم کہ وہ کس زمانے
میں کس نبی پر اتری تھیں۔ محرقرآن کے متعلق اتنی زبر دست تاریخی
شہادت موجود ہے کہ کوئی شخص حضرت محمد اللّی کی طرف اس کی
نسبت پر شک کری نہیں سکا۔ چنانچہ بھی تواز علمی و تولی ایسا تاریخی
نسبت پر شک کری نہیں سکا۔ چنانچہ بھی تواز علمی و تولی ایسا تاریخی

ثبوت اور کھلی ہوئی سند ہے کہ جس سے بڑھ کر کسی علمی شے کے ثبوت اور قطعیت کی کوئی دلیل اور سند نہیں ہوسکتی۔ پس آیت بالا پر غور کرنے سے صاف طور پر یہ اصول باتھ آتا ہے کہ کسی نہ ہی دعوے کے لئے یا توآسال کماب کی سند ہویا کسی علمی اصول سے ثابت ہو، وہ قرآن کے نزدیک جحت وسند شرق ہے

یہ توہوئی تقی دلیل ......اور عقی دلیل یہ ہے کہ جب کی بات کی نسبت کی طرف کی جات ہو سب ہے پہلے یہ سوال عقی طور پر پیدا ہوتا ہے کہ اس پر کیا ثبوت ہے کہ یہ فلال کا کلام ہے۔ آدئی کہتا ہے کہ ش نے خود سنا ہے یاد کیما ہے کہ فلال نے جمعہ ہے بیان کیا ہے یا دیما ہے کہ ش نے خود سنا ہے یاد کیما ہے کہ فلال نے جمعہ ہے بیان کیا ہے یا دیما ہو دیما ہے۔ آری سلملہ اس آدئ تک مصل ہے توبات صاف ہے۔ ہر حال ای اصول کے ماتحت آسانی کا ہیں، سنن و آثار نبوی، لغت و اشاصت فقہ و اصول حق کہ آئمہ کے ندا ہب اور تصوف کے سلال سند آروایت ہونا شروع ہوئے۔ اور یہ سلملہ اتناز پر دست اور محکم شابت ہوا جس کی معقولیت اور ناقابل انکار مقبولیت نے خالفین کی شابت ہی یاکوئی خابوں پر مہر سکوت لگادی۔ غور کیجے کہ پیغیر نے ایک بات ہی یاکوئی ذبانوں پر مہر سکوت لگادی۔ غور کیجے کہ پیغیر نے ایک بات ہی یاکوئی کام کیا، آگروہ بات اور فعل اس طریقے پر روایت ہوا اور ڈرہ برابر اس کام کیا، آگروہ بات اور فعل اس طریقے پر روایت ہوا اور ڈرہ برابر اس کے اندر تغیروتبدل نہیں ہوا تو ظاہر ہے کہ حق وصد اقت اور دو مانیت کے اندر تغیروتبدل نہیں ہوا تو ظاہر ہے کہ حق وصد اقت اور دو مانیت کے اندر تغیروتبدل نہیں ہوا تو ظاہر ہے کہ حق وصد اقت اور دو مانیت کے اندر تغیروتبدل نہیں ہوا تو ظاہر ہے کہ حق وصد اقت اور دو مانیت کے اندر تغیروتبدل نہیں ہوا تو ظاہر ہے کہ حق وصد اقت اور دو مانیت کے اندر تغیروتبدل نہیں ہوا تو ظاہر ہے کہ حق وصد اقت اور دو مانیت

یہ ایک بدیکی بات ہے کہ ہر علم اپنے اندر ایک خاص کیفیت اور اثر رکھتاہے جس کی مزاولت و ممارست سے آدمی نیک وبد اور بات کے میچ وغلا ہونے کافیصلہ کرتاہے۔فن صدیث علی سند ایساعلم ہے کہ صرف آک کے ذریعے ہردئی کام کی نسبت پیفیر تک میچ طور پر معلوم کی جاسکتی ہے اور اس وجہ سے گویا آدمی کے اندر معنی صحابیت کاشرف پیدا ہوجاتا ہے،کیونکہ معنی محابیت نام ہے ۔۔۔۔۔۔اطلاع ہر جزئیات احوال رسول دمشاہد و اور یہ بغیر سند کے قابل اعتبار نہیں۔ سند کے عالی اور عادات سے معلق ہولی یا دار یہ بغیر سند کے قابل اعتبار نہیں۔ سند کے عالی اور نازل ہونے کے سیکڑوں واقعات کتب رجال وطبقات عیں موجود ہیں دوفیر معمولی احتیاط پرولالت کرتے ہیں۔

حضرت عمر بن عبدالعزز نے جو خلفائے بن امید میں بڑے رہے

کے بزرگ ہیں اور جن کا شار خلفائے راشدین ش ہوتاہے، ایک روز نماز عصر ش دیر کردی۔ عروہ بن مسعود تا بھی نے ٹوکا اور جریل النظیناؤا کے ساتھ نماز پڑھتا اور جریل کا ابتدائی و انتہائی اوقات نماز کا بتانا، خلیفہ عربن عبدالعزز کو بتایا۔ حضرت عمرکو تعجب ہوا اور کہا: اعلم ما تفول یا عروہ (دیکھوعردہ کیا کہدرہ ہو)

حضرت عردہ نے فورا اپنی بیان کر دہ روایت کی سند پڑھ کر ساکت کر دیا کہ حضرت مغیرہ بن شعبہ نے کوفہ بی ایک روز نماز میں دیر کر دی تو ابومسعود انساری نے ٹوک دیا اور کہا کہ مغیرہ یہ کیا تہیں نہیں معلوم کہ حضرت جبریل نے دوروز آگر آخضرت و ایکا کو نماز پڑھ کر نماز کی ابتداو انتہا کو بیان کر دیا۔

بہرکف یہ شہاد تی اس امرکی دلیل ہیں کہ اساد تی ایک الی کسوٹی بے جس کے ذریعے میچ و خلا اور خرو روایت کو پر کھنے اور جانبخنے کا اصول ہاتھ آتا ہے۔ الحقیم ہرفن ہیں فن والے کی رائے اور اس کی محقیق و تشریح ہی جہت و سند ہے۔ چنانچہ کوئی وجہ نہیں کہ سنن وآثار نبوی و اس الاصول نہ توی و اس الاصول نہ قرار دیا جائے۔

#### اصول روايت

محدثین نے مدیث کی سند کو جانبچنے کے لئے حسب ذیل اصول وضع کئے ہیں جو "اصول روایت "کہلاتے ہیں:

- روای کس صد تک قائل احتادیا قائل روہے۔یہ ایک منتقل فن ہے جے "جرح وتعدیل" کہاجا تاہے۔
- ی صدیث کے کننے طریقے ہیں اور راولوں کی تعداد کیاہے۔ یہ بحث احادیث کو چار قسموں میں تعلیم کرتی ہے: متواتر، مشہور، عزیز، غریب۔
- کیا مدیث صراحت سے رسول اللہ وہ کی کی کی ہے یا نہیں۔ اس اعتبار سے مدیث کی تمن تسمیں ہیں: مرفوع، موقوف اور مقطوع۔
  - € كيامديث كاسند مقل ي؟

### افذمدیث کے آٹھ طریقے

لینی حدیث کو حاصل کرنے کی کتنی صورتیں ہیں اور ان کے مطابق بعد میں کن الفاظ سے ان کو اپنے شاگرد اور استفادہ کرنے والوں کے سامنے بیان کیا جائے۔ محدثین نے اس سلط میں آٹھ صورتیں ذکر کی ہیں:

کیلی بن سعید نے جواب میں کہا "بارگاہ ربانی میں ان لوگوں کا مزائم ہونامیرے گئے میں ان لوگوں کا مزائم ہونامیرے گئے میرے مد مقابل ہوں اور مجھ سے دریافت فرائیں کہ تم نے میری احادیث کو جھوٹ کی آمیزش سے کیوں ند بچایا۔"

فن اساء الرجال کے ماہرین نے تحقیق و مشاہدے کے بعد جس شخص کے متعلق جو کچھ معلوم ہوا نہایت دلیری کے ساتھ لکھ دیا۔ ہر شخص کے عیوب اور ہر شخص کے اوصاف بیان کر دئے۔ اس صورت میں راہ فیصلہ صاف ہے۔ دیکھنے والوں نے اصول جرح و تعدیل اور جرح و تعدیل کرنے والوں کے وزن سے اندازہ کر لیا کہ اس شخص کی بات کس درج لائق قبول یالائق روہے۔ آئمہ فن نے جرح و تعدیل بات کس درج لائق قبول یالائق روہے۔ آئمہ فن نے جرح و تعدیل میں چھوٹے چھوٹے امور کو بھی نظر انداز نہیں کیا، سواتے انبیائے میں چھوٹے چھوٹے امور کو بھی نظر انداز نہیں کیا، سواتے انبیائے میں تمام محاس و خوبیاں موجود ہوں یاجس کی ہمیات ہر فرد کو محبوب ہو۔ میں تمام محاس و خوبیاں موجود ہوں یاجس کی ہمیات ہر فرد کو محبوب ہو۔ اس طرح جرح ہے کوئی بڑے سے بڑا امام بھی نہ نگے سکا۔ آئمہ برجرح

کرنے والوں کا مقصد ان کی تذلیل نہ تھا بلکہ ان امور کا اظہار اس لئے ضروری تھا کہ کل کویہ خیال پیدانہ ہوجائے کہ رسول کریم ﷺ کے سوا اور بھی معصوم انسان ہیں بایہ کہ ان لوگوں کی دانست عیب لپٹی کی گئے ہے۔ چنانچہ اس جرح و تعدیل کے بعد جو بیجہ نکالا جاتا ہے وہ بقینامیح ہوتا ہے۔ ہرح و تعدیل + حدیث + سند + سنن۔

اور عبداللہ بن زہیر کی والدہ - بجرت سے ۲۷ سال پہلے قتیلہ بنت عبداللہ بن زہیر کی والدہ - بجرت سے ۲۷ سال پہلے قتیلہ بنت عبدالعزیٰ کے بطن سے پیدا ہوئیں - ذات النطاقین ان کالقب تھا۔ حضرت اساسے ساٹھ کے قریب احادیث روایت کی جاتی ہیں - حضرت اساکی شاد کی زہیر بن عوام سے ہوئی تھی۔ بجرت کے بعد آپ شنے پہلے نے قابی قیام کیا۔ بیہاں عبداللہ بن زہیر کی ولادت ہوئی - یہ پہلے نے تھے جو کسی مسلمان کے گھرپیدا ہوئے - اس کے بعد حضرت اساکہ ہاں کئی اور بیٹے بیٹیاں پیدا ہوئی - آخری عمر میں فالبًا حضرت زہیر نے ان کو ان کی تیز مزاتی کی دجہ سے طلاق دے دی توبید اپنے عبداللہ بن زہیر کے گھر چلی کئیں۔ واقعہ جمل میں ابن جرموز کے ہاتھوں مضرت عبداللہ بن زہیر کے گھر چلی کئیں۔ واقعہ جمل میں ابن جرموز کے ہاتھوں خضرت عبداللہ بن زہیر شہید ہوگئے - ان کی لاش تین دن تک سولی پر نظر کو دیمی رہیں، لیکن حضرت کے چندر دوز کے بعد سوسال کی عمر میں جمادی الاول سے بیٹے کی موت کے چندر دوز کے بعد سوسال کی عمر میں جمادی الاول سے بجری ہیں ان کا انقال ہوگیا۔ حت ابو بکر صدی ہو سے اس منظر کو دیمی رہیں، لیکن بجری ہیں ان کا انقال ہوگیا۔ حت ابو بکر صدی ہے اس معرب کے اس کا انتقال ہوگیا۔ حت ابو بکر صدی ہے اس معرب کی انتحال ہوگیا۔ حت ابو بکر صدی ہے اس کی انتحال ہوگیا۔ حت ابو بکر صدی ہے اس کا انتحال ہوگیا۔ حت ابو بکر صدی ہے اس کی اس کی انتحال ہوگیا۔ حت ابو بکر صدی ہی اس کی انتحال ہوگیا۔ حت ابو بکر صدی ہے ہوگی گیں آب

المان عمیس عمیس : محابیہ جو اوائل اسلام ای میں مسلمان ہوگئیں تھیں۔ حضرت جعفر کے نکاح میں آئیں۔ حبشہ کی طرف اجرت کی اور فتح نیبر کے بعد مدینہ آگئیں۔ ۸ ھمیں حضرت جعفر کی شہادت کے چھے ماہ بعد حضرت الوبكر صدیق کے نکاح میں آئیں۔ حضرت الوبكر کے بعد حضرت الوبكر کے بعد حضرت علی کی میت کو انہوں نے بی شہادت کے بعد ان کا انقال ہوا۔

ے نکاح کیا۔ حضرت علی کی شہادت کے بعد ان کا انقال ہوا۔

الله كريفرن الرائيم السلام: الله كريفير، حضرت ابرائيم عليه السلام كريف فرزند اور محمد (الله الله عليه المجد المجد المحد المحد

حضرت ابراہیم علیہ السلام کی تین بیولیوں (قطورا، سارہ، ہاجرہ) سے
آٹھ بیٹے ہوئے جن سے نہایت عظیم الثان خاندان اور توش پیدا
ہوئیں اور بڑے بڑے اولوالعزم انبیا کرام نے ظہور کیا۔ حضرت
قطورا کے بطن سے حضرت ابراہیم کے چھاڑ کے پیدا ہوئے: زمران،
لیشان، مدان، مدیان، اسباق اور سوخ ان کے نام تھے۔ بی قطورا ش
الل مدین اور اصحاب الایکہ آتے ہیں جن ش حضرت شعیب علیہ
المل مرتا اور موا۔

حضرت سارہ سے حضرت اسحاق پیدا ہوئے۔ حضرت اسحاق کے دو بیٹے: عیسو جن کالقب "اودم" نظا، اور حضرت بیقوب جن کالقب "اسرائیل" نظا۔ ان سے دوزبردست قبیلول بی اودم اور بی اسرائیل کی ابتدا ہوئی۔ بی اودم میں حضرت الوب علیہ السلام کاظہور ہوا۔ جبکہ بی اسرائیل میں کئی بڑے اولوالعزم پیغیبر پیدا ہوئے۔ مثال کے طور پر حضرت لوسف، حضرت مولی، حضرت ہارون، حضرت داؤد، حضرت ملیمان اور حضرت عیسی ۔

حفرت ابراہیم جب مصرے فلسطین (شام) لوٹے تو ان کی تیسری بیوی حفرت ہاجرہ کے بطن سے حفرت اسائیل ہوئے۔ ان سے تاریخ میں انباط (اصحاب الحجر) قیدار اور قریش کے شان دار قبیلے وجود میں آئے اور انہی کی سل میں خاتم الانبیا احد مجتبی محمصطفی فی النا نے نزول فرایا۔

معالم التنزل میں علامہ بنوی نے تکھاہ کہ اساعیل "آئی" اور
"ایل" دولفظوں کامرکب ہے۔ عبرانی میں "ایل" اللہ کے مترادف
ہ اور عربی کے آئے اور عبرانی کے شاع کے معنی میں "سن۔" چونکہ
اساعیل علیہ السلام کی دلادت کے بارے میں اللہ تعالی نے حضرت
ابراہیم علیہ السلام کی دعا س لی اور حضرت ہاجرہ کو اس سلسلے میں
بشارت می، اس لئے انہوں نے آپ النظیفالا کا نام اسامیل رکھا۔
عبرانی میں اسامیل کا تلفظ "شاع ایل" ہے۔

حضرت اسامیل کی ولادت کے وقت حضرت ابراہیم کی عمر ۸۹ برس مقی - حضرت اسامیل کا بحین اپنے والد بزرگوار ہی کی صحبت میں کنعان میں گزرا۔ قربانی کا واقعہ بھی غالباً میں پیش آیا۔ قرآن مجید میں ہے:

(ترجمہ) الرکاجب اس من کو پہنچا کہ باپ کے ساتھ دوڑے۔ باپ نے کہا، فرزند من اجس نے خواب میں دیکھا ہے کہ میں تم کو ذن کر رہا جول دن کر رہا جول دیکھو، تم کیا تھے ہو۔ بیٹے نے کہا، میرے باپ اجو تھم دیا گیاہ، کر گزر کے۔ انشاء اللہ آپ جھے صابر پائیں گئے۔ (صافات: ۱۰)

الله كے ظلیل نے آپ اس جگر گوشے كو جو مد توں تمناؤل اور بڑھا ہے كى دعاؤل كے بعد پيدا ہوا تھا، الله كے تھم پر خود اپنے ہاتھ سے ذن كر والنے كے ماتھ كے بل لنا ديا اور چھرى لے كر بيڑھ كے ۔
كسي عجيب آزمائش تھى، كتار فع مقام تھا۔ بيٹے كى سعادت اور رشدو ہدايت كى كس قدر بلند منزل تھى .... ليكن الله الله .... اوهر حضرت ابراہم حضرت اسائيل كى محرون چلا كر فارغ ہوئے، اوهر باراہم حضرت اسائيل كى محرون چلا كر فارغ ہوئے، اوهر بارگاہ الله سے حضرت اسائيل كى حرف ہيك دنبد ذنك پڑا تھا۔ اس آزمائش كے متعلق حق تعالى كى طرف سے تھم ہوا، بلاشبہ بيد مرت آزمائش تھى۔

قربانی کایہ واقعہ حضرت اسحان کی ولادت سے پہلے کا ہے اور اس وقت حضرت ابرائیم کی اولاد میں صرف حضرت اسائیل ہی موجود شخصہ حضرت اسائیل جب تیرہ برس کے ہوئے تو حضرت اسحان پیدا ہوئے اور حضرت ابرائیم حضرت اسائیل کو لے کر تجاز کی طرف ججرت کر مسلے اور جہاں ابرائیم اور حضرت اسائیل نے مل کر کعبہ کی بنیا در کھی اور مکہ کوآباد کیا۔

اگرچہ حضرت اسائیل کی والوت سے حضرت ابراہیم ہے حد شاوال و فرحال ہے، لیکن اللہ تعالی کو اپنے خلیل حضرت ابراہیم کی ایک اور آزمائش منظور تھی۔ چنانچہ ارشاد خداوندی ہوا کہ اب ابراہیم ا جا آن اپنے گئت جگر اسائیل کو مع ان کی والدہ نی فی ہاجرہ کے عرب کے ریکتان میں کسی ہے آب و گیاہ مقام پر یک و تنہا چھوڑ آؤ۔ اس تھم کی وجہ بظاہریہ تھی کہ حضرت اسائیل کی پیدائش حضرت سارہ پر بے حد شاق گزری تھی اور وہ حضرت ہاجرہ کو خواہ مخواہ تک کر رہی تھیں۔ یہ بشری تقاضے کے عین مطابق تھا اور خداوند قدوس کو اپنے تھیں۔ یہ بشری تقاضے کے عین مطابق تھا اور خداوند قدوس کو اپنے اور آزمائش میں ڈالنا تھا۔ بخاری اوالوالعزم پیغیرکو ای ذیل میں ایک اور آزمائش میں ڈالنا تھا۔ بخاری شریف میں حضرت عبداللہ بن عباس سے جوروایت منقول ہے اس

روایت کامنمون یے:

"ابرائیم (علیہ السلام) باجرہ اور اس کے شیرخوار یے اسائیل کو ك كريط اورجهال آج كعبه بال جكد ايك بزے ورخت كے ينج زمزم کے موجودہ مقام سے بالائی حصے پر ان کو چھوڑ گئے۔ وہ جگہ ویران اور غیرآباد تقی اور پانی کامجی نام و نشان ند تها، اس لئے ابراہیم نے ایک مشکیزہ پانی اور ایک تھیلی مجور بھی ان کے پاس چھوڑ دیں اور مچمر منعد مجعير كر رواند موسكا- باجره ال كے يتھيے يتھيے يد كہتى مولى چلیں، اے ابراہیم! تم ہم کو ایس وادی میں کمال چموڑ کر چل دئے جهال آدی ہے، نہ آدم زاد اور نہ کوئی مونس و مخوار - ہاجرہ برابر یہ کہتی جاتى تھيں، كر ابرائيم عليد السلام خاموش في جارب تھے-آخر باجره نے دریافت کیا، کیا خدائے آپ کویہ تھم دیاہے۔ تب حضرت ابراہیم نے فرایا ال ایہ خدا کے تھم سے ہے۔ حضرت ماجرہ نے جب یہ ساتو كن لكيس، أكريد خدا كاحكم ب توباشبه وه بم كوضائع اوربرباد نيس كرے كا۔ اور كيمروبيں سے لوث آئيں۔ حضرت ابراہيم چلتے جلتے جب ایک ٹیلے پر ایس مجکہ بنچ کہ ان کے الل وعیال نگاہ سے اوجمل مو کے تو اس جگہ جہال کعبہ ہے، رخ کیا اور ہاتھ اٹھا کریہ دعا مآتی: اے ہم سب کے پروردگار ا تو دیکھ دہاہے کہ ایک ایے میدان میں جبال کینی کانام ونشان نہیں، میں نے اپنی بعض ادلاد تیرے محرّم مگر کے پاس لا کر بسائی ہے کہ نماز قائم کھیں تاکہ یہ محرم محر عبادت مخزاران توحیدے فالی نہ رہے۔ لیس تو اپنے فضل د کرم ہے ایبا کر كد لوگول كے ول ان كى طرف مأكل موجاكيں۔ اور ان كے لئے زين کی پیدا وار سے سامان رزق مہیّا کر دے تاکہ تیرے محمر فیکر مخزار مول\_" (سورة ابراجيم)

حضرت ہاجرہ چند روز تک مشکیرے سے پانی اور تھلی سے مجوری کھاتی اور حضرت اسائیل کو دودھ پلائی رہیں، لیکن وہ وقت بحی آگیا کہ پانی نہ رہااور مجوری بھی ختم ہو گئیں۔ تب وہ سخت پریشان ہو کئیں۔ جو تک بھوکی پیائی تھیں، اس لئے دودھ بھی نہ اتر تا تھا لہذا حضرت اسائیل بھی بھوکے پیاسے تھے۔ جب حالت دکر گول ہونے کی تو حضرت اسائیل بھی بھوکے پیاسے تھے۔ جب حالت دکر گول ہونے کی تو حضرت اسائیل بے تاب ہونے اور تریخ کے۔ حضرت ہاجرہ الن

کے لئے پانی کی خاش میں اوھر اوھر دوڑی۔ صفاکی پہاڑی پر گئیں۔
پھر مروہ پر چڑھ گئیں، گرنہ کوئی بندہ نظر آیا اور نہ کہیں پائی کانام ونشان
ملا۔ اس طرح حضرت ہاجرہ نے سات چکر لگائے، گرکامیائی نہ ہوئی۔
اس دوران جریل علیہ السلام آئے اور دیکھتے تی دیکھتے وہ جگہ جہاں
حضرت اسائیل ایڈیاں رگڑر گڑ کر بلک رہے تھے، دہاں پائی کا ایک چشمہ
ائل رہا تھا۔ اس چشنے کا پائی آج "آب زمزم" (ہے) آب زم زم) کہلاتا
ہے۔ صفا اور مروہ کے در میان حضرت ہاجرہ کی دوڑ کو ایک شالی عمل
قرار دے دیا گیا اور اللہ تعالی کی طرف سے جے کا ایک لازی رکن بنادیا
گیا۔ اس کے بعد جریل النظیمین نے حضرت ہاجرہ سے کہا کہ خوف اور
گیا۔ اس کے بعد جبریل النظیمین نے حضرت ہاجرہ سے کہا کہ خوف اور
شفرت ابراہیم کے ہاتھوں مقدر ہوگی ہے۔
صفرت ابراہیم کے ہاتھوں مقدر ہوگی ہے۔

اک دوران بی جرہم کا ایک قبیلہ اس وادی کے قریب آگر تھمرا جہاں حضرت ہاجرہ اور حضرت اسامیل موجود تھے۔ دیکھا تو تھوڑے فاصلے پر برندے اڑتے نظرآئے۔ جربم نے کہا کہ یہ پانی کی علامت ے۔ یانی وکھ کر بن جرہم نے بھی حضرت باجرہ سے بیال قیام کی اجازت مالی۔ حضرت ماجرہ نے فرمایا، قیام کر سکتے ہولیکن پانی میں ملكيت كے حصے وار نہيں موسكت - جربم في بخوش يد شرط منظور كر لى اور وہیں مقیم ہو گئے۔ رسول اللہ عظی اس طمن میں فرماتے ہیں کہ حضرت ہاجرہ خود مجی باہی انس ورفاقت کے لئے جاہتی تھیں کہ کوئی يبال آكر مقيم بو، اس لئے انبول نے مسرت كے ساتھ بى جربم كو يهال قيام كى اجازت دے دى۔ جرجم نے آدى بھيح كر اپنے باتى مانده الل خاندان كو بمى بيال بلاليا اوروه لوك مكانات بناكر رہنے لكے۔ ائی میں حضرت اسائیل ہمی رہے، کھیلے، ان کی زبان سیمی۔ بی جرہم کا خاندان آی کے حسن اخلاق اور حسن سیرت سے اس قدر متاثر ہوا کہ اہنے ہی خاندان میں ان کی شادی کر دی۔ اس کے کچھ عرصے بعد حضرت باجره كا انقال موكيا- ادحر حضرت ابراجيم برابر اين الل و عيال كود كمينة آت رب-

حضرت اساعیل، حضور سرور کونین اللے کے جد اعلی ہیں۔ آپ

حضور و التنظیم کے موجیش ۱۹۳۰ برس پہلے پیدا ہوئے۔ تورات کابیان ہے کہ حضرت اسائیل نے ۱۳۷۰ سال کی عمریائی۔ سرچار لس ارلٹن کی مطابق آپ کی تاریخ پیدائش ۱۹۳۰ ق م اور تاریخ وفات کے وقت آپ ۸۹ سال ۱۹۳۰ ق م ہے۔ حضرت ابراہیم کی وفات کے وقت آپ ۸۹ سال کے تھے۔ آپ کے بیبال بارہ بیٹے ہوئے جن کے نام یہ جیں: قیدار، ادبیل، مشماع، بشام، رومہ، مساحرا، بطور، نافعس، قدما، بنابیت اور تیا۔

آپ الطفائل كاذكر قرآن مجيد من متعدد مار مواب-

اسناو: علم حدیث کی اصطلاح - حدیث کے راولوں کا سلسلہ جس میں راوی یہ بیان کرتا ہے کہ میں نے یہ حدیث فلال صاحب سے منی اور انہوں نے فلال سے سی - اس طرح سے یہ سلسلہ چلیا چلیا نبی کریم وظی تک پہنچا ہے - اسادے ہی حدیث کے غیر مشتبہ یا غیر مستند ہونے کا پتا چلی ہے - اساد کی دوسمیں ہیں: ایک سند متصل جو مسلسل نبی کریم وظی تک بی جائے، دوسمرے سند مقطع جس میں کی مسلسل نبی کریم وظی تا ہے - اساد کی دوسمرے سند مقطع جس میں کی مسلسل نبی کریم وطی جائے - دیا ساء الرجال + حدیث + سند + سند + سند - سند سنن

اسود، حجر: جراسود- خانه كعبه بن فكا موامقد ترجيد دوران طواف حاجى صاحبان بوسد دية بي-دور جالميت بس بحى يه بقر تقدس اور روحانيت كى علامت تعاسيت جراسود-

ہیں۔

اسور بن کعب عسی: می نوت جس نے دور
نوی اللہ ای می نوت اور کا کیا۔

اسودنے حضور سید کون و مکان علید التیۃ والسلام کے آخری ایام علی بین علی وعوائے نبوت کیا۔ اہل نجار اور قبیلہ ندنج نے آس کی متابعت اختیار کی۔ اسود کا قبیلہ عنس قبیلہ ندنج آن کی ایک شاخ تھا۔ جب اسود کی جمعیت بڑھی تو اس نے تھوڑ سے بی دنوں میں پہلے نجران پر اور یمن کے اکثر دو مرے حصول پر قبضہ کر لیا۔ انجام کاریمن کے

وار الحکومت صنعا کارخ کیا۔ وہاں کے عامل شہر بن باؤان ؓ نے اس کا مقابلہ کیالیکن مغلوب ہوئے اور شہادت پائی۔ جب آنحضرت ﷺ کو ان واقعات کی اطلاع ہوئی تو آپﷺ نے مسلمانان یمن کو لکھ بھیجا کہ جس طرح بن بڑے اسودی فٹنے کا استیصال کریں۔

اہل ہمن اس فرمان سے بڑے توی ول ہوتے اور یمن کے مختلف علاقوں میں در پردہ حربی تیاریاں ہونے گئیں۔ لیکن دارا لحکومت صنعا کے مسلمان اسوو کے مقابلے میں اپنی حربی کمزوری محسوس کر رہے سنے۔ اس لئے انہوں نے مصلحت وصوابدید اس میں دیکھی کہ عسکری اجتماع کے بجائے مختفی مرگر میوں سے اس کی جان لیں۔ اسود نے شہر بن با ذال تا کے واقعہ شہادت کے بعد ان کی بیوی آزاد کو جبڑا گھر میں زال لیا تھا۔ آزاد کے م زاد بھائی حضرت فیروز دیکھی جوشاہ حبشہ کے فواہر زادہ سے ) آزاد کو اسود کے بید اوسے آزاد کرانے کے لئے خواہر زادہ سے ) آزاد کو اسود کے بچہ بیداوسے آزاد کرانے کے لئے سخت فکر مند سے۔

مسلمانوں نے آزاد کو اپناراز دار بنایا ادر اس کے مشورے کے مطابق ایک رات چند مسلمان نقب لگا کر اسود کے محل جس گھس گئے۔
فیروز دیلی نے جو ایک توی الجشہ جوان تھے اچانک اسود کی گردن اور مندی جا پکڑی اور بڑی پھر تی ہے مروثر کر اس کی گردن توڑدی اور اسے میا گاگا بہتر بلاکت پر ڈال دیا۔
آگا گاگا بہتر بلاکت پر ڈال دیا۔

اسود کی بلاکت کے بعد الل ایمان نے اس کے پیروؤں اور ہوا خواہوں کو مغلوب کر کے چند ہی روزش یمن کی حکومت بحال کرلی۔ شہرین بازان کی جگہ حضرت معاذین جبل انصاری صنعاکے حاکم قرار پائے۔ سیددوجہاں کی نے وی الی سے اطلاع پاکر فرما یا تھا کہ اسود فلال دات اور فلال وقت مارا جائے گا۔ چنا نچہ جس وقت وہ قصر عدم شی پہنچا اس صبح کو مجر صادق کی نے اپنے اصحاب سے فرما یا کہ آج دات اسود مارا کیا۔ صحابہ عرض پیرا ہوئے، یارسول اللہ اکس کہا تھ سے ہو ایک بارکت مائدان سے تعلق رکھتا ہے۔ بچھا گیا کہ اس کانام کیا ہے؟ آپ نے خاندان سے تعلق رکھتا ہے۔ بچھا گیا کہ اس کانام کیا ہے؟ آپ نے فرایا فیروز دیلی۔

چندروز بعد جب يكن كا قاصد اسودك مارس جائے اور اسلاك

فرما نروائی کے بحال ہونے کی خبر لے کر مدینۃ الرسول پہنچا تو اس وقت حضرت سرورعالم وعالیان علیہ الصلوۃ والسلام انتقال فرما چکے تھے اور امیر التومنین حضرت الویکر صدیق ؓ نے مند خلافت کو اپنے مبارک قدموں سے زینت بخش تھی۔ جنانچہ حضرت صدیق اکبر ؓ کو اپنے عہد خلافت میں سب سے پہلے جوبشارت ملی وہ اسود ہی کے قبل کا مڑرہ تھا۔

اکرین مطلب: کفار قریش کے اکارین میں ہے ایک - الارین میں ہے ایک - الرین میں ایک - الرین میں ایک - الرین میں ایک - الرین الرین میں ایک - الرین الرین میں ایک - الرین الرین الرین میں ایک - الرین الرین

اسوه رسول اکرم می الکتارید: صرت عارف بالله مولانا داکتر عبدالحی کی مشہور و معروف تصنیف - اس کتاب میں ڈاکٹر صاحب نے بی کریم میں گئی کی عادات و خصائل سے متعلق مخلف احادیث کو مخلف ابواب میں جمع کردیا ہے - شائل ترزی کے برخلاف انہوں نے کسی قشر کے یا تبعرہ نہیں کیا ۔

اسبید بن حضیر المائب (بن ساک بن متیک بن رافع بن امرؤالقیس بینے تھے۔ حضیر الکائب (بن ساک بن متیک بن رافع بن امرؤالقیس بن زید بن عبدالاشبل) قبیلہ اوس کا سپہ سالار تھا۔ جنگ بعاث (من بعاث، جنگ) میں ارا گیا۔ حضرت البریکی اسید بن حضیر الن افراد میں سے بیں جوبیعت عقبہ ٹانیہ کے موقع پر موجود تھے اور عقبہ والی رات میں سے بین جوبیعت عقبہ ٹانیہ کے موقع پر موجود تھے اور عقبہ والی مان میں سے بین جوبیعت عقبہ ٹانیہ کے موقع پر موجود تھے اور عقبہ والی مان میں سے بین جوبیعت عقبہ ٹانیہ کے موقع پر موجود تھے اور عقبہ والی مان است میں سریک ہوئے۔ دینہ منورہ میں ۲۰ میں انتقال ہوا اور جنت القیم میں وفن ہوئے۔ ان سے انتقال ہوا اور جنت القیم میں وفن ہوئے۔ ان سے انتقال موا دیث روایت کی جاتی ہیں۔

البير بن افرام: خيرك يبوديون كاركين عظم-يد شخص البورافع سلام بن افي الخقيق ك قل كر بعد مند رياست ر بياها- حاملام بن افي الحقيق-

اش

الشبح : صحابي رسول - اصل نام منذر تضا - العائذ العصرى العبدى

کے بیٹے تنے۔ اپی قوم کے سردار تنے۔ وفد عبدالقیں بی شامل ہو کر نی کریم ﷺ کی خدمت میں آئے تنے۔

اس کانام الوجم معدی کرب بن قیس تھا۔ حضر موت کے کندہ کا سروار
اس کانام الوجم معدی کرب بن قیس تھا۔ حضر موت کے کندہ کا سروار
خطا۔ یہ محض اھ (۱۳۱۹) بیل ایک وفد کے ساتھ نبی کریم بھی کی ایک فدمت بیل حاضر ہوا، لیکن آنحضور بھی کی وفات کے بعد باغی ہو گیا۔
اسلای فوج نے قلد البخیر میں اس کا محاصرہ کرے اسے گرفتار کیا اور
مدینہ میں حضرت الوبکر صدیق کے پاس بھیج دیا۔ حضرت الوبکر نے اس
مدینہ میں حضرت الوبکر صدیق کے پاس بھیج دیا۔ حضرت الوبکر نے اس
ند صرف معاف کیا بلکہ اپنی بہن قریبہ کی شادی بھی اس سے کی۔ بعد
ازاں وہ شام اور عراق کی مہموں میں شریک ہوا۔ شالی عراق فئے
بونے کے بعد وہ کوفہ میں تھیم ہوگیا۔ شیعی روایات کے مطابق اسے پکا
غدار کہا گیا ہے، کیونکہ اس نے جنگ صفین میں حصہ لیا اور ملح کی بات
خدار کہا گیا ہے، کیونکہ اس نے جنگ صفین میں حصہ لیا اور ملح کی بات
جیبت میں حضرت علی کو اصول تحکیم منظور کرنے اور عراق کی جانب
جیبت میں حضرت حس کے دور میں وفات پائی۔
سے الوموک اشعری کو حاکم مقرر کرنے پر اصرار کیا تھا۔ اشعث بن
قیس نے حضرت حسن کے دور میں وفات پائی۔

البوعامری البوعامر: محابی رسول الله قطر کمه و نزوه محنون کے مواقع پر آنحضور الله کے ہم رکاب سے فروہ حنین میں ہی کریم الله فی فیلہ ہوازن کے مشرکین کے تعاقب میں روانہ فرایا۔ انہوں نے اس دوران ۱ افراد کو تہ تھے کر دیا ، لیکن آخر کار کافرول کے رخے میں آگر شدید زخی ہوگئے۔ شہاوت سے قبل انہوں نے حضرت البومو کی ان کا گھوڑا اور ہست کی کہ ان کا گھوڑا اور ہست کی کہ ان کا گھوڑا اور ہست کی کہ ان کا گھوڑا اور ہسیار آنحضور الله کے حوالے کر دیے جائیں۔ حضرت البومو کا نے ان کی یہ وصیت بوری کی۔ حضور اکرم کی نے یہ چزیں لے کر حضرت البوعامر کے بینے کے حوالے کر دیں اور دعا کی کہ اے اللہ! ابوعامر کی مغفرت فرایا اور انہیں جنت میں میری آمت کے بلند ترین البوعامر کی مغفرت فرایا اور انہیں جنت میں میری آمت کے بلند ترین البوعامر کی مغفرت فرایا اور انہیں جنت میں میری آمت کے بلند ترین البوعامر کی مغفرت فرایا اور انہیں جنت میں میری آمت کے بلند ترین البوعامر کی مغفرت فرایا اور انہیں جنت میں میری آمت کے بلند ترین البوعامر کی مغفرت فرایا اور انہیں جنت میں میری آمت کے بلند ترین البوعامر کی مغفرت فرایا اور انہیں جنت میں میری آمت کے بلند ترین البوعامر کی مغفرت فرایا اور انہیں جنت میں میری آمت کے بلند ترین البوعامر کی مغفرت فرایا اور انہیں جنت میں میری آمت کے بلند ترین البوعامر کی مغفرت فرایا اور انہیں جنت میں میری آمت کے بلند ترین

البعرى، الوموسى: محالى رسول الله بيرا نام عبدالله بن قيس الاشعرى تفا- بجرت سے چھے سات سال بہلے يمن

یں پیدا ہوئے۔ آپ آ کے قبیلہ والے غزوہ نیبریش نی کریم اللہ کا خدمت ہیں حاضرہوئے اور اسلام قبول کیا۔ اور یس حضرت معاذین جبل کے ساتھ یمن ہیں جلی اسلام کے لئے بھیجے کے اور پھر یہیں کے عالی مقرر ہوئے۔ اور ہیں حضرت عمرنے ان کوبصرہ کا اور ۲۲ ھیں کوفہ کا عائل مقرر کیا۔ گرمغیرہ کی بعالی کے بعد انہیں دوبارہ بصرہ بھیج دیا گیا۔ یہاں سے انہوں نے خوز ستان فتح کیا اور الجزیرہ کی تخسیر دیا گیا۔ یہاں سے انہوں نے خوز ستان فتح کیا اور الجزیرہ کی تخسیر میں بھی حصہ لیا۔ حضرت عثمان کے دور میں بھی خالفتوں کی بنا پر انہیں کوفہ کا والی مقرر کر دیا گیا۔ جنگ جمل میں غیرجانب دار رہے۔ بعد ازاں حضرت علی کی طرف سے انہیں ثالث مقرر کیا گیا۔ الجموی اشعری نے حضرت امیر معاویہ نے برکو کھ پر قبضے کے لئے بھیجا تو وہ مکہ سے کوفہ حضرت امیر معاویہ نے برکو کھ پر قبضے کے لئے بھیجا تو وہ مکہ سے کوفہ عضرت امیر معاویہ نے برکو کھ کے در میان ان کا انتقال ہوا۔

اص اص

اسول: وه مسلمان جنہیں براه راست نی کریے اللہ است نی کریے اللہ کے اسلائ تعلیم حاصل کرنے کا موقع ملا یا جنہوں نے مسلمان ہونے کے بعد آنحضور اللہ کی زیارت کی۔ انہیں صحابہ بھی کہتے ہیں۔ انہیں صحابہ بھی کہتے ہیں۔ انہیں صحابہ کے ہیں۔ انہیں صحابہ کے ہیں۔ انہیں صحابہ کے ہیں۔ انہیں صحابی۔

الم المحاب بدرا ، غزوة بدر مل حصد لين والے صحابہ كرام-قرآن مجيد ميں ان كا ذكر سورة آل عمران (آيت ۱۳۳)، سورة انفال (آيات ٢ تا ١٢ ، ٢٥ ، ٢٥ ، ٣٠ ، ٣٠)، سورة توبد (آيت ١٠٠) سورة وخان (آيت ٢١)، سورة قر(آيت ٣٥) اور سورة حديد (آيت ١٠) ميں آيا ہے-اصحاب بدر كا درجہ ديكر صحابہ كرام سے بلند ہے - صحح بخارى ميں رفاعہ بن رافع ہے روایت ہے كہ ني كريم واللی فدمت ميں حضرت جريل آئے اور نچ جماكمہ آپ واللی الم بدر كومسلمانوں ميں كيما بحصة بيں - آپ واللی نے فرايا، سب مسلمانوں سے افضل! حضرت جرئيل نے بتايا كہ جوفر شے بدر ميں حاضر ہوئے ان كا درجہ بھى ملائكہ ميں ايسا

ى مجماعاتاب

حضرت الوہریرہ سے روایت ہے کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا، اللہ اتعالی نے اہل بدر کو دیکھا اور فرمایا کہ اب تم جو چاہو کرو، میں تمہیں بخش چکا ہوں۔ چنانچہ اصحاب بدر کے تمام اسکلے پچھلے گناہ معاف ہیں۔ جہدر، غزوہ + بدری۔

ا اصحاب صفعه وه محابه کرام جو مبد بوی سے مقل چوتر سے صفہ چوتر سے صفہ چانچہ یہ حاصل کیا کرتے تھے۔ چانچہ یہ صحاب معلم العنی چبوتر سے والے مشہور ہوگئے۔
حابہ کرام، اصحاب صفہ لیعنی چبوتر سے والے مشہور ہوگئے۔
حاسفہ،اصحاب۔

المحمد : حِش كا بادشاہ نجائی۔ یہ وہی بادشاہ ہے جس كے زمانے میں محابہ كرام كى ایک جماعت نے حبشہ كی طرف جرت كی تقی اور اس نے اور حضرت جعفر نے اس كے سامنے تاریخی تقریر كی تھی اور اس نے اسلام بھی قبول كیا تھا۔ ہے نجاشی + ہجرت حبشہ۔

اط

**\*اطاعت رسول:**رسول فلك الماعت.

المراف" وه كتب حديث كى ابك اصطلاح - "اطراف" يا "الاطراف" وه كتب حديث بين جن من احاديث كے صرف اول و آخر الفاظ ذكر كئے مئے بول جن بے بورى حديث كو بجانا جاسكے اور آخر بل الن الل كتب حديث آخر بل الله الله كا كا والہ ذكر كر ديا كيا بوكہ فلال فلال كتب حديث بي با اوقات ايك بيد احاديث لى كى بيل اول يا آخر الفاظ تو يا و بوتے بيل، ليكن بورى حديث ذبن من بوتى ہے اول يا آخر الفاظ تو يا و بوتے بيل، ليكن بورى حديث ذبن من بوتى ہے اور نہ الل كا اسادى حيثيت كاعلم بوتا ہے۔ مديث د بن من بوتى ہے اور نہ اللى اسادى حيثيت كاعلم بوتا ہے۔ الله موتى بيل الله موتى بيل

اس موضوع پرسب سے پہلے حافظ ابن عساكر مطقى نے كتاب ككسى جو دو جلدول پر مشتمل ہے۔ اس كا نام "الاشراف في معرفة

معرفة الاطراف" --

الاطراف" ہے جس میں حافظ ابن عسا کرنے ابوداؤد، نسائی، ترندی کے اطراف ذکر کئے ہیں۔اس کتاب کو انہوں نے حروف مجم پر مرتب کیا ہے۔ اب یہ کتاب نایاب ہے۔ ان کے بعد حافظ عبد الغنی مقدى في "اطراف الكتب السته" تحرير فرمائي .. آج كل اس نوع كى

٤1

سب سے زیادہ متداول کتاب حافظ مزی کی "تحفة الاشراف فی

\* اعلان حرم: وه اعلان (ذكريش) جوني كريم الله ف میند پائٹے کر جاری کیا۔ اعلان حرم کے تحت میند اور اس کے آس یاس کی آباد بول کو اس و امان کا احساس موا۔ اس اعلان کے بعد مسلم اور غیرسلم سب اس اعلان کی شقول کو قبول کرنے اوراس برعمل كرنے لگے۔ اس اعلان كى وجد سے ميند كے كين آب الله كى سیادت قبول کرنے پر تیار ہو گئے اور مسلمانوں کی طاقت اور قوت کا رعب بعی لوگوں پر بیٹھا۔

۵۰ میثاق مدینه + هجرت نبوی + مدینه -

ا غ

الله المرمازلي: معالى رسول اللها اللي وفد ميس عقد مازني ان کے والد کانام تھا۔ کئ احادیث ان سے روایت کی گئیں۔

الغراد و غراسي: علم حديث كي ايك اصطلاح - "الافراد و المادر و الغرائب" ال كتب حديث كو كہتے ہيں جن مل كى ايك شخص كے

تفردات كوجع كياكيامو\_

🗱 افك: تمت، بهتان- اصطلاح مين ايك واقعه جس مين حضرت عائشہ پر ایک بہتان لگایا گیا۔ اس واقعے کالیس منظریہ ہے کہ غزوہ بی مصطلق میں حضرت عائشہ حضور اکرم عظی کے ہمراہ تھیں۔ غزوہ سے واپسی ہرسب لوگ اہمی مدینہ سے ایک منزل دور تھے ادر رات كا يجم حصد باقى تفاكه كوچ كى تياريان شروع كردى كمين-اك اثا یں حضرت عائشہ اٹھ کر رفع حاجت کے لئے چائی تئیں۔ان کے مکلے میں ایک بار تھاجو انہوں نے حضرت اسا سے لے کر بہنا تھا، وہ واپسی بر كبيل كريزا-چنانچه جب حضرت عائشه كواس باركي كمشد كى كاعلم مواتو انبیں بہت صدمہ موا۔ انہول نے سوچا کہ ابھی توقا فلے والول کی روانگی ش کچه وقت ب،اس بار کو تلاش کر لیاجائے دو تن تنها اس بارکی تلاش میں آمے نکل گئیں، نیکن ان کے آنے تک مسلمانوں کا قافلہ روانہ ہوچکا تھا۔ قاعدہ یہ تھا کہ کوچ کے وقت حضرت عاکثہ مودے میں بیٹھ جاتیں اور جار آدی اے اٹھا کر اونٹ پر رکھ دیتے تے۔ چونکہ آپ جسمانی طور پر بھی پھلکی تھیں، اس لئے کس کو یہ محسوس نه مواکه آپ مودے میں نہیں ہیں۔جب آپ پلٹیں تووہاں كونى ند تفا- آخرآب ال اميدير چادر اوڙه كرايت كيس كه كوئى ند كوكى تودْ حوند نے آئے گا۔

کچھ دیر کے بعد وہاں سے صفوان بن معطل سلمی (ایک محانی جن کی ڈیوٹی تھی کہ وہ قافلے کے بیچھے بیچھے چلیں کے اور اس کی مری بڑی چیزوں کی حفاظت کریں گے) وہاں پہنچ اور اس صورت حال کو دیکھتے ہوئے حضرت صفوان نے اپنا اونٹ حضرت عائشہ کو پیش کر دیا۔ حضرت عائشه اس برسوار موتني اور حضرت صفوان پايباده اونث كي كيل بكر كرروانه ہوگئے۔ دوپېرے دقت آپ الشكر ميں پنج كئيں۔ اس يربهتان اشعانے والوں نے بہتان اشعائے۔ان میں عبد اللہ بن انی پیش پیش تما بلکدیوں کہنا جاہے کہ یہ بہتان طرازی ای کے دماغ کی شیطانی اور شرارت تھی۔ تاہم بعد میں حضرت ابو بکر صدیق کی خالہ زاد بہن کے بیے مطح نے بھی اس بات کو خوب ہوا دی۔ حسان بن ابت، مند بنت جحش اورديكر چندمسلمان محى اس چكريس آمكے-

آنحضور ولللطنئة تك جب به تمام باتين سينجين توآب وللطنا بخت ذبني اور نفسیاتی اذبیت میں مبتلا ہوئے۔ یہ صورت حال کسی مخض کو بھی بیش آتی تو اس کے لئے نا قابل برداشت ہوتی اور اس کے مبرکا پیانہ لبریز ہوجاتا، لیکن حضور ﷺ نے انتہائی رحم دلی کامظاہرہ کیا اور عفو و در گزرے کام لیا۔ اس واقعے کے اس پر دہ منافقین کے سرغنہ عبداللہ بن الی کا باتھ تھا جو یہودلوں سے ساز باز میں ملوث تھا۔ حضور اکرم ﷺ نے ایک روز منبر پر مسلمانوں کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ تم میں سے کون ہے جو مجھے اس اذبیت ناک اور نایاک مازش ہے جومیری آبروکے خلاف بھیلائی گئے ہے، نجات دلا کر انصاف کا تقاضا لورا کرے۔ اس پر حضرت سعد بن معاذ کھڑے ہوئے اور غصے میں عرض کیا کہ میں قبیلہ اوس کاسردار ہوں اور اس بے عزتی کے بدلے میں اس شخص کا سر ملوارے جدا کر دول گا جاہے وہ میرے قبیلے کا ہویا دومرے قبلے کا۔اس پر حضرت سعد بن عبادہ جو ان کے حریف قبلے خررج سے تعلق رکھتے تھے، سخت برہم ہوئے اور ان کے بیان پر نارامتكى كا اظهار كمياكه دوسرول كوجارے بارے بيس كچھ كہنے كا اختيار نہیں ہے۔ہم اے اپنے معاملات میں مداخلت تصور کرتے ہیں۔ اس پر دونوں طرف کے لوگ کھڑے ہوگئے ادر میان ہے تلوارس نکل آئيل ليكن آنحضور المنظم في انبيل مجما بجما كر فعند اكيا-

اس بہتان کی افوا میں کم و بیش ایک مینے تک شہر میں ازتی رہیں۔
آخر ایک روز نی کر بم ﷺ حضرت عائشہ کے پاس تشریف لے گئے۔
آپ ﷺ نے حضرت عائشہ سے فرمایا: "عائشہ مجھے تمہارے متعلق یہ
خریں پہنی ہیں۔اگر تم بے گناہ ہوتو امید ہے کہ اللہ تمہاری براءت فرما
دے گا اور اگر دافقی تم کمی گناہ میں جمال ہوئی ہوتو اللہ سے توبہ کرو اور معانی بائٹو۔"

حضرت عائشہ نے جواباعرض کیا: "آپ لوگوں کے کانوں میں ایک بات پڑگ ہے اور دلوں میں بیٹو تک ہے۔ اب آگر میں کہوں کہ میں ب کناہ ہوں تو آپ لوگ نہ مائیں گے۔ اور اگر خواہ مخواہ میں ایک الیں بات کا اعتراف کر لوں جو میں نے نہیں کی اور اللہ جاتا ہے کہ میں نے نہیں کی تو آپ لوگ مان لیں گے۔ اب میرے لئے اس کے سوا اور

کوئی جارہ نہیں کہ وہی بات کہوں جو حضرت نوسف الطفی اے والد نے کی تھی کہ فصبر جعیل۔

اس کے بعد آنحضور ﷺ پر اس سلسلے میں وی نازل ہوئی اور اللہ تعالیٰ نے حضرت عائشہ کی براءت کا اعلان فرمایا۔ یہ سور و نور کی آیت نمبر کیارہ سے اکیس ہیں۔

اس وحی کے نزول نے تمام متعلقین کوب حد محظوظ کیا اور انہیں اطمینان نصیب ہوا۔ حضرت عائشہ کی دالدہ نے ان سے کہا کہ وہ آئسینان نصیب ہوا۔ حضرت عائشہ کی دالدہ نے ان سے کہا کہ جھے آئسین حضرت عائشہ نے کہا کہ جھے کسی کے پاس جانے کی ضرورت نہیں۔ میں اپنے اللہ کا شکر کیوں نہ بجا لاؤں۔ (بخاری مسلم ، مند احمد اور ابن بشام)

اق

اسلام المربح بن حماليس: صحابي رسول - بورا نام فراس بن حابي بن عقال بن محر بن سفيان تفا - بنوتميم المحقق ركعة تقد اسلام الان كے بعد فق كمه، غزدة حين اور محاصرة طائف ميں شريك رہے ۔ بی كريم اللہ نے انہيں بنو دارم بن مالك كے صدقات كى فراہمى كے لئے عامل مقرر كيا تھا - ايك روايت كے مطابق انہوں نے حضرت عثمان كے عهد ميں جوز جاج فتح كيا اور وہيں وفات پائى - حضرت عثمان كے عهد ميں جوز جاج فتح كيا اور وہيں وفات پائى -

الميدر وومه: ماحب دومة الجندل كے فطاب مشہور بين - عبد الملک كے بيئے تھے۔ جب ني كريم اللہ نے ان كے پاس نامہ مبارك ارسال فرما يا تو انہوں نے ني كريم اللہ كى فدمت بيں بيريا۔

## ا ل

الزلام و البيار: كعبه كانظم ونسق جلانے كے لئے كى عهدوں ميں سے ايك عهده-اس كامقصد محكمه مال كا انتظام كرنا تھا۔ نى كريم الكى كرنا في ميں صفوان بن اميداس عهدے پرفائز تھا۔ حى صفوان بن اميد + كعبد + مكد۔

اکر حیق المختوم : بیری صدی کے اوا خرکی سرت طیبہ کی ایک مستند کتاب جے مولانا منی الدین مبارک بوری نے تصنیف کیا۔
مات سوچمیای صفحات کی اس کتاب کور ابطہ عالم اسلای مکد مکر مہنے سیرت نگاری کے عالمی مقالی میں اول انعام (پچاس ہزار ریال) گاتی تصریا ہے۔
میرایا۔ پہلے یہ کتاب عربی میں کعمی کی تھی، لیکن بعد میں مصنف نے تصریا ہوا۔
اس کتاب کا ارد و ترجمہ کیا جولا ہورے شائع ہوا۔

الكوكب الدرى: ترندى شريف كى احاديث ير مولانا رشيد احد كنكونى كى تقارير كامجوعد - يه مجوعد دو جلدول بي ب-

ادر پروردگار اوررب- ہمائی عباوت کرتے اور ای سدوائی اور مالک اور پروز کا فالق اور مالک اور پروز کا فالق اور مالک اور پروز کار اور رب- ہمائی عباوت کرتے اور ای سے مدوائی ہیں۔ کافراور مسلمان ہیں سب سے بڑا فرق بی ہے کہ کافران ہے اتھوں سے بنائے ہوئے بتول اور اردگرد کی چیزوں کی عبادت کرتا ہے اور مسلمان محض ایک رب فدائے واحد الله عزوجل کی عبادت کرتے ہیں۔

### 1

ام الى مرميرة: صحابيد، حضرت الومريره كى والده - بورانام مرميرة تعاديد، حضرت الومريره كى والده - بورانام المحمد بنت منح بن حارث تعادي كريم الله المحمد بنت منح بن حارث تعادي كريم الله المحمد بنت كو عافرائي تقى -

القضل : صحابیہ - اصل نام لبابہ بنت حارث بن حزن عارف بن حزن عارف میں کہ بہن خطا ام المؤمنین حضرت میں نہ ہونہ اور حضرت اسا بنت عمیس کی بہن تھیں ۔ ان کی والدہ کا نام بند بنت عوف تھا۔ نبی کریم ﷺ کے چیا حضرت عباس سے نکاح ہوا اور حضرت خدیجہ کے بعد اسلام لائیں ۔ حضرت عباس کے ساتھ مدینہ ہجرت کی ۔ ان کے چھے بیٹے اور ایک بیش مقی ۔ حضرت عباس کے حسات مول عالمت میں وفات پائی ۔ حضرت ام الفضل سے تیں احادیث مردی ہیں۔

ام القرى : بستيون كامركز - مكه مكرمه كويه نام دياجاتا - قرآن ياك بين يد لفظ آيا ب (٩٢ = ٥٩) - ٢٥) حبه المكر - مكرد المكرد - ١٥٩ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥ - ١٥

ا مرادوہ تمام پاک مؤمنوں کی ال-اس سے مرادوہ تمام پاک عورتیں ہیں جونی کر کم بھی کے نکاح میں آئیں۔ میں ازدواجی زندگ + ازداج مطبرات -

ان کا اصل نام برکہ تھا اور کنیت ام ایمن تھی۔ آخضرت عبداللہ کی کنیز۔
ان کا اصل نام برکہ تھا اور کنیت ام ایمن تھی۔ آخضرت کی ک پرورش بھی انہوں نے کی۔ پہلا نکاح حضرت عبید بن زبدے ہوا۔ جب حضرت عبید بن زید غزوہ حین میں شہید ہو گئے تو نی کر ہے کی نے نے ان کا نکاح حضرت زید بن حارث ہے کرادیا۔ پہلے حبشہ کی ہجرت کی اور مجروباں سے مینہ کی ہجرت کی۔

حضرت ام ایمن کے بطن سے دو لڑکے پیدا ہوئے: ایمن اور اسامہ ام ایمن نے حضرت عثمان کے دور خلافت میں دفات پائی۔ جہ آباد احداد نبوگ + عبداللہ بن عبدالطلب +حنین، غزدہ + ہجرت حبشہ + ہجرت نبوی۔

الوسفيان مخاربير : ام المؤمنين، الوسفيان كى بني اصل نام رمله بنت الوسفيان مخار والدكانام الوسفيان بن سخار بن حرب بن اميد خمار آب كى والدو كانام صفيد بنت الوالعاص مخاجو حضرت عشان غنى كى سكى چوپھى تھيں۔

حضرت ام حبیبیہ کا اولین نکاح عبداللہ بن جحش ہے ہوا تھاجو حرب بن امیہ کا ساتھی تھا۔ انہوں نے اپنے شوہر کے ساتھ اسلام قبول کیا اور وونوں میاں بیوی نے ایک ساتھ حبشہ کی جانب ہجرت کی جهال ان کی صاجزادی حبیب تولد موکیس- یچه عرصے بعد عبدالله بن جش آوارہ منش ہوگیا اور نہ صرف شراب نوشی کرنے لگا بلکہ اسلام ے مرتد ہو کر نصرانیت اختیار کرلی۔اس نے حضرت ام حبیبہ کو بھی اسلام سے بر مشت كرنے كى كوشش كى، ليكن وه ثابت قدم رين اور اپنا مذہب نہیں چھوڑا۔انے شوہر کے مرتد ہونے سے پیٹتر ایک خواب وكيما تفاجس مي انبيس افي شومركا چره نهايت مكروه شكل مي نظر آيا تھا۔ان کو اس پر سخت پریشانی اور تر دولات ہوا اور آپ رضی اللہ عنہا نے خیال کیا کہ ضرور کوئی نہ کوئی مصیبت یا پریٹانی آنے والی ہے۔ وومرے دن عبداللہ نے میم صبح ان سے تذکرہ کیا کہ اس نے نہایت سوچ بچھ کر فیصلہ کیاہے کہ وہ نصرانی ند بہباختیار کر لے، کیونکہ اس کے خیال میں بھی سب سے بہترز مب ہے۔ حضرت ام حبیب نے اسے بهت مجمليا، ليكن اس يركوكي اثرند موا اوروه بقيد تمام عمرنصراني بي ربا بلكه حضرت ام حبيب كوبعى نصرانيت كي طرف مأكل كرنے كى كوشش كرتا را-لیکن حضرت ام حبیب بھی ای وهن کی کی تھیں۔اس پر عبداللہ نے عیش برتی زندگی گزار ناشروع کی اور خود کوشراب نوشی میں غرق کردیا جس کی وجہ سے وہ بہت جلد اس ونیا سے رخصت ہوگیا۔

عبداللہ بن جش کے انقال کے بعد حضرت ام جیب دیار غیرش تن تنہارہ کئیں لہذا ان کی عدت ختم ہونے پر حضور ﷺ نے عمر بن امید کے توسط سے نکان کا پیغام بجوایا۔ اس تجویز کے لیس پردہ آپ فیان کا ایک مقصد مسلمان خاتون کو مصیبت اور پریشانیوں سے نجات دائا تھا تو دو سری جانب انہیں نصرانیوں کے فد ہب سے بچانا تھا۔ اس کے ساتھ ساتھ ابوسفیان کو بھی کہ جو مسلمانوں کا کھلاڈ شن تھا۔ اس کے ساتھ ساتھ ابوسفیان حضرت ام حبیب کے والد تھے۔ میج سلم کی موایت کی مقد موایق ایل مینہ نے حضور وی کی است کی تھی کہ دو ایست کی تھی کہ دو ایست کی تھی کہ ہو جائیں اور اپنے کافریاپ کے ہاتھوں میں جبول کر لیس تاکہ وہ دوبارہ آباد وہ حیائیں اور اپنے کافریاپ کے ہاتھوں میں جانے ہی نکی جائیں۔

حبشہ کے فرمانروا نجائی نے حضور ﷺ کا پیام نکاح اپی باندی
ابرہد کے ذریعے حضرت ام حبیہ کو پہنچایا اور ان سے دریافت کرایا کہ
ان کی جانب سے اس معالمے میں کوئی نمائندہ مقرر کیا جائے تاکہ وہ
تفصیلات طے کرے - حضرت ام حبیبہ کو اس پیغام طنے کی آئی خوثی
موئی کہ انہول نے ابرہہ کو فوری طور پر چند چاندی کے زیورات بطور
انعام مرحمت فرمائے اور اس کا ذکر خالد بن سعید سے کیا اور انہیں
حضور ﷺ سے اپنے نکاح کی تم کانمائندہ منتخب کردیا۔

ای شام نجائی نے تمام مہاجر مسلمانوں کو جمع کیاجس میں حضرت جعفر بن ابوطالب بھی شامل ہے اور بذات نود نکاح کا خطبہ پڑھا اور حضور ﷺ کی جانب سے چار ہزار دینار بطور مہر حضرت ام جیبہ کو اوا کئے۔ بعض روایات میں آتا ہے کہ مہر کی رقم چار سودر ہم تھی۔ نکاح کی اوا کئے۔ بعض روایات میں آتا ہے کہ مہر کی رقم چار سودر ہم تھی۔ نکاح کی اوا کی کے بعد حضرت خالد بن سعید نے حاضرت کو خطاب کرتے ہوئے فرایا کہ حضور ﷺ کی سنت کے مطابق دعوت ولیمہ منعقد کی جائے گا لہذا انہوں نے تمام حاضرت کی دعوت کی۔ بعض روایات کے مطابق بادشاہ نجائی نے اپنی طرف سے اس ضیافت کا اہتمام کیا۔ کے مطابق بادشاہ نجائی نے اپنی طرف سے اس ضیافت کا اہتمام کیا۔ اس نکاح کے وقت حضرت ام حبیب دانوں کی مزید پچاس دینار ابر ہہ کو د کے۔ لیکن اس نے نہ صرف دینار بلکہ وہ زیر بھی آئیں واپس کر دیا جو اس سے پیشتر اس نے لیا تھا اور ان سے کی تسم کی رقم یا انعام و اکرام لینے سے اس بنا پر انکار کر دیا کہ اس

حضرت ام حبیب نہایت دین دار مجمج العقیده مسلمان تعیں اور دین کے معالے میں کی تسم کی رعایت برتے کو تیار نہیں تعیں چاہے دہ ان کے عزیز ترین رشتے دار کیوں نہ ہوں۔ ایک مرتبہ ابوسفیان مینہ منورہ آئے (جواس وقت تک مسلمان نہیں ہوئے تھے) تاکہ صلح صدیب کی شرائط میں توسیح کی گفت وشنید کریں۔ اپنے قیام کے دوران دہ اپنی صاحبزادی ہے گئے تشریف لائے اور چاہا کہ اس بستر پر بیٹھ جائیں جو حضور بھی کریں۔ اپ محصوص تھا، لیکن حضرت ام حبیب کو جو حضور بھی آرام کے لئے محصوص تھا، لیکن حضرت ام حبیب کو گوارانہ ہواکہ حضور بھی جائے لہذا

انہوں نے فورا اسے تہہ کردیا۔ابوسفیان کویہ بات سخت ناگوار گزری
اور انہوں نے اپی بٹی کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا، کیا تہماری نظر میں
اس بستر کی قدر وقیمت تمہارے باپ سے بڑھ کرہے۔ام جبیب نے
جوابًا عرض کیا کہ یہ بستر حضور ﷺ کا ہے اور آپ چونکہ غیرسلم ہیں،
لہذا آپ خجس ہیں۔ اس پر ابوسفیان بولے، میرے بعد تم نے کئ
لہذا آپ خیس ختار کر لی بس۔

حضرت ام حیبہ جملہ احادیث مبارکہ کی تخق سے پابند تھیں اور دوسروں کو بھی سنت نبوی ﷺ پرعمل پیرا ہونے کی تلقین کیا کرتی تھیں۔ایک مرتبہ انہوں نے حضور ﷺ کی زبانی سنا تھا کہ جس نے دن میں بارہ رکعات نقل ادا کئے اسے جنت الفردوس میں جگہ کے گ۔" اس کے بعد آپ " نے بھی ان نوافل کی ادا کیگی میں ستی نہیں برتی۔ اس کے بعد آپ " نے بھی ان نوافل کی ادا کیگی میں ستی نہیں برتی۔

حضرت ام حبیبہ نے اپنے والد کے انتقال پر صرف تمین روز کا سوگ منایا جو اس زمانے کے دستور کے خلاف تھا اور فرمایا کہ مسلمان خواتین کو اپنے عزیزوں کے لئے تین دن سے زیادہ سوگ کرنا مناسب نہیں البتہ اپنے شوہروں کے لئے وہ چار ماہ اور دی دن تک رخ عُم کر کتی ہیں۔

حضرت أتم حبیب نہایت خلوص اور محبت کا پیکر تھیں اور آخص کے بہت کا پیکر تھیں اور آخص کے خطرت وہ بہت کا پیکر تھیں اور اپنے ہمانت نماز تمام مسلمانوں کی مغفرت کے لئے دعامائلی تھیں اور اپنے والد الوسفیان کی نجات کے لئے بھی۔ حضرت ام حبیبہ کو پسماندہ، غریب، غریا، جیموں اور بیواؤں کا بڑا خیال رہتا۔ ایک مرتبہ کمی غریب مسلمان کی دفات کے بعد آپ شریف اس کے تمام بچوں کی کفالت کاذمہ لیا اور انہیں بالغ ہونے تک اپنے پاس رکھ کر پرورش فرمائی۔

حضرت عثمانی غنی کے دور خلافت میں جب باغیوں نے انہیں مصور کر دیا تھا اور گھروالوں کوغذا اور پانی کی رسد پہنچناد شوار ہوگئ تو حضرت أم حبیبہ نے انہیں گھر میں حضرت أم حبیبہ نے انہیں گھر میں جانے سے دوک دیا گیا اور پانی کے مشکیز سے میں سوراح کر دیا گیا۔ حضرت اُمّ حبیبہ نے ۲۲ ھیں سام برس کی عمر میں دفات پائی۔ اس وقت ان کے معانی حضرت امیر معاوید کا دور حکومت تھا۔ وفات باس وقت ان کے معانی حضرت امیر معاوید کا دور حکومت تھا۔ وفات

ے قبل انہوں نے حضرت عائشہ کو اپنے پاس بلا کر فرمایا کہ ہم دونوں حضور وہ کی ازواج مطہرات ہیں اور ایک ساتھ رہی ہیں البذا اس دوران اگر جھے سے کوئی ایس باتیں سرزد ہوگئی ہو تو آپ جھے معاف فرما دیجے اور میری نجات اور مغفرت کے لئے وعا کریں۔ اس پر حضرت عائشہ نے جواب ویا کہ جھے آپ کی جانب سے کوئی شکایت ہیدائیس موئی بلکہ آپ کی طرف سے خوشی حاصل ہوئی ہے۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ آپ کی طرف سے خوشی حاصل ہوئی ہے۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ آپ کی طرف ہو۔

حضرت أم حبيب سے ١٥ حديثين مروى بير

یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ ازواج مطہرات ہیں سب سے زیادہ تکالیف حضرت أنم جبید نے اسلام کی خاطر برداشت کیں۔ ان کی جیدائش ایک اعلیٰ متول، رئیس گھرانے ہیں ہوئی۔ اپ وقت کی حسین خاتون تھیں، لیکن اپ وین اور فد ہب کی خاطر تمام تکالیف اور مصیبتیں جمیانا قبول کیا۔ اپ گھرے عیش و آرام کو چھوڑ کر محض وین مصیبتیں جمیانا قبول کیا۔ اپ گھرے عیش و آرام کو چھوڑ کر محض وین کی خاطر ایک اجنبی ملک میں ہجرت کرنا پیند فرایا۔ اس دور کے حالات میں ایک تنہا عورت کے لیے اتنی زبر دست قربانی دینا کوئی مالات میں ایک تنہا عورت کے لیے اتنی زبر دست قربانی دینا کوئی شوہر نے بھی ان کو یک و تنہا دینا کی ٹھو کریں کھانے کو چھوڑ دیا تھا، تب شوہر نے بھی ان کو یک و تنہا دینا کی ٹھو کریں کھانے کو چھوڑ دیا تھا، تب بھی ان کے پائے استقامت میں مطلق جنبش نہ ہوئی اور نہایت مبرو استقلال سے تمام پریشانیوں کا مقابلہ کیا اور اسلام پر قائم رہیں۔ استقلال سے تمام پریشانیوں کا مقابلہ کیا اور اسلام پر قائم رہیں۔ آخرکار اللہ تعالیٰ نے ان کو اس ثابت قدی اور پارسائی کا بدلہ اس صورت میں عطاکیا کہ آپ کورسول اللہ کی زوج بنے کا شرف حاصل ہوا۔ جہاز دواجی زندگی + عائشہ ۴ ابوسفیان۔

ام حرام: صابید-باپ کان ملحان بن فالداور بال کانام لیکه بنت مالک تھا۔ میند میں پیدا ہوئیں۔ انسار کے قبیلہ خزرج کے فائدان بنو نجارے تعلق رکھی تھیں۔ اُم حرام، اُم سلیم کی گئی بہن تھیں اور نبی کریم کی گئی کہن تھیں اور نبی کریم کی گئی کہ اور نبی کریم کی انسادی ہے ہواجو غزوہ احد میں شہید ہوگئے۔ دو مرا نکاح عبادہ بن صامت سے ہوا۔ نبی کریم کی جاتے ہو ہوگئے جب بھی قبا تشریف لے عبادہ بن صامت سے ہوا۔ نبی کریم کی جاتے ہو اُم حرام بی کے کھر کھانا کھاتے اور قبلولہ فراتے۔ نبی جاتے تو اُم حرام بی کے کھر کھانا کھاتے اور قبلولہ فراتے۔ نبی جاتے تو اُم حرام بی کے کھر کھانا کھاتے اور قبلولہ فراتے۔ نبی جاتے تو اُم حرام بی کے کھر کھانا کھاتے اور قبلولہ فراتے۔ نبی

کریم فی نے جہادے حوالے سے ایک خواب دیکھا کہ آپ فیلی کا آت کے چند لوگ کشتیوں میں سوار سمندر میں جا رہے ہیں۔ اُمّ حرام نے بھی اس قافلے میں شرکت کی خواہش اور دعا کی درخواست کی۔ یہ خواہش اور دعا کی درخواست کی۔ یہ خواہش اور دعا اس طرح قبول ہوئی کہ حضرت عثمان کے عہد میں حضرت امیر معاویہ نے جزیر و قبرص پر حملے کے لئے بحری بیڑہ تیار کیا تو اُمّ حرام بھی اس میں شامل تھیں۔ فی حاصل کرنے کے بعد جب عجابدین والیس لوٹے گئے تو اُم حرام جانور پر بیٹھے وقت کر کئی اورزخی موکئیں۔ اس صدے سے ان کی وفات ہوئی۔ اُمْ حرام سے چند اوادیث بھی مردی ہیں۔

احد،غزوه+أم مليم+خزرج، بنو-

ا الم عليم سنت حارث: صابيه - مكه من پيدا هو مير -باب كانام حارث بن مشام اور والده كانام فاطمه بنت وليد تفا\_ أتم حكيم خالد بن ولید کی بھا کی اور قریش کے خاندان بی مخزوم سے تھیں۔ابتدا میں اپنے شوہر عکرمہ اور سسر الدِجبل کے ساتھ مل کر اسلام کے خلاف سازشیں کیں، لیکن فنخ مکہ کے موقع پر اپنی والدہ کے ساتھ مسلمان بوكئين - جب عام معانى كا اعلان سنا تو اين شو هر عكرمه كويد بات بنائی۔ وہ اور عرمہ، نی كرم على ك خدمت من حاضر بوئے۔ بچر صدق دل سے اسلام قبول کیا اور اسلام کی خدمت شروع کر وی- آخر کار عکرمہ اجنادین کی لڑائی میں شہید ہو گئے۔ ام عکیم نے ووسرا نکاح خالد بن سعد بن عاص سے کیا۔ یہ نکاح مسلمانوں کی عیسائیوں سے لڑائی کے دوران ہوا۔انجھی دلیمہ کی دعوت سے لوگ فارغ بھی نہیں ہوئے تتھے کہ رومیوں نے حملہ کر دیا۔ خالد بن سعید ار نے کے لئے آگے بڑھے اور شہید ہو گئے۔ ای لڑائی میں آپ نے بھی و رومیوں کوموت کے گھاٹ اتارا۔ اس جنگ کے بعد حضرت عمر کے دور میں جنگ یر موک میں بھی شرکت کی۔ ابوجبل + عكرمه بن الي جبل + فتح مكه -

البودردنام تفا اور قبیلد اسلم سے تعلق رکھی تھیں۔ عور تول میں بڑی البودردنام تفا اور قبیلد اسلم سے تعلق رکھی تھیں۔ عور تول میں بڑی

صاحب الرائے تھیں۔ حضرت البودر داکی وفات سے دوسال پہلے شام میں حضرت عثمان کے دور خلافت میں وفات یائی۔

الده - قبیلہ کنانہ کے خاندان فراس سے تعلق رکھتی تعیں - بہلا نکاح والده - قبیلہ کنانہ کے خاندان فراس سے تعلق رکھتی تعیں - بہلا نکاح عبداللہ سے ہوا - ان کے انقال کے بعد حضرت الوبکر سے نکاح ہوا - الوبکر کے ساتھ اُم رومان بھی مسلمان ہو گئیں - 9 ھیں انقال ہوا اور نبی کریم بھی خود ان کی قبریس اثر سے اور ان کے لئے دعائے مغفرت نبی کریم بھی خود ان کی قبریس اثر سے اور ان کے لئے دعائے مغفرت کی ۔

ام المراد المراد الموان الموان المراد المراد الموان المراد المرا

حضرت أُمّ سلمہ كا اولين نكاح الوسلمہ حضرت عبداللہ بن بہائی ہی تھے۔ حضرت أُمّ سلمہ اور حضرت الوسلمہ كو ايك دوسرے سے بہت محبت تقی۔ایك دفعہ أُمّ سلمہ نے الوسلمہ کہا كہ میں نے سا ہے كہ اگر مرد اور عورت دونوں جنت ہوں اور عورت، مرد كے بعد كى سے نكاح نہ كرے تووہ عورت جنت میں ای

مرد کو طے گ۔ ای طرح اگر مرد دو سری عورت سے نکاح نہ کرے تو وہی عورت سے نکاح نہ کرے تو وہی عورت اس کو طے گ۔ اس لئے آؤہم دونوں عبد کرلیں کہ ہم میں سے جو پہلے مرجائے تو دو سرا ایک اور نکاح نہ کرے۔ ابوسلمہ نے کہا کہ میں تو ای لئے مشورہ کر رہی ہوں۔ ابوسلمہ نے کہا، تو میرے بعد فکاح کرلینا۔ پھر دعائی کہ یا اللہ امیرے بعد اُمّ سلمہ کو جھے ہے بہتر خاوند عطافراجو اس کورنے نہ بہتر خاوند عطافراجو اس کورنے د

الوسلمه شروع زمانے میں ہی اسلام لے آئے تھے اور مکہ والوں کی طرف سے اذبیں اور تکالیف دسینے کی وجدسے عبشد کی طرف جرت فرا گئے تھے۔ دوران جرت ان کے بہاں ایک صاحزادے تولد ہوئے جن کانام "سلم" رکھاگیا۔ حبشہ سے ان حضرات نے مکہ اور پھر مدينه منوره كاسفراختياركيا اوراس طمرح حضرت ام سلمه كومهلي خاتون ہونے کا اعزاز حاصل ہوا جو مدینہ منورہ بطور مہاجر تشریف لائیں۔ حضرت الوسلمد اور ام سلمد كو حبشه مين غلط اطلاع دى منى كه حضور ﷺ اور اہل کم کے مابین ملم ہوگئ ب لہذا وونوں میاں بیوی (ام سلمہ اور الوسلمہ) والیس مکہ چلے آئے جہاں وہ دوبارہ کفار مکہ کے ما تعول سختیول اور اذبیول کا شکار ہو گئے۔اس دوران الوسلمہ توکسی طرح کفار کے چیکل سے نکل کر مدینہ منورہ جائینے، لیکن أہم سلمہ كو زبروتی کفار نے روک لیا اور ان کے والد کے گھر چہنچا دیا۔ ابھی وہ شوہر کی جدائی اور ال سے جرب علیدگی کے غم میں مرفقار تھیں کہ ان ك شو برك محروالول نے زبردسى ال كے شيرخوار يے سلمه كو بھى ال ے چین لیا۔اس صدمے ہے وہ اس قدر نڈھال اور خم زوہ ہو گئیں کہ بتی کے باہر مقام عتبہ پر جا کر آنسو بہایا کرتیں اور اینے شوہر اور یجے کے بچیزنے برروتی پنتی ہتیں۔ ایک روز ایک رشتے وار کا ادھرے مخزر ہواجس نے حضرت أتم سلمہ كو آہ و بكا كرتے ديكھا تو اس كاول پیٹی کیا اور اس نے مکہ سے واپسی پر اپنے عزیزوں سے التجاکی کہ اس بے چاری کا چینا ہوا بچہ اے ریا جائے اور اے اس کی مرضی کے مطابق مدینه منوره شومرکے پاس جانے کی اجازت دے دی جائے۔ اس پروہ لوگ راضی ہو گئے اور انہیں نہ صرف بچہ والیس دے دیا ہلکہ

ہجرت کی اجازت بھی مل گئے۔

حضرت ام سلمہ نے تن تنہا ایک اونٹ پر دینہ مورہ کاسفرشروع کیا۔اس طرح انہوں نے دوسری خواتین کے لئے ایک مثال قائم کی جو اس وقت تک کو مگو کی کیفیت میں مبتلا تھیں کہ آیا وہ اپنے شوہروں سے جاملیں یا پھر مکہ ہی میں بیٹھی رہیں۔

سفریدینیه منوره کے دوران حضرت اُتم سلمہ کو حضرت عثمان بن طلحہ لحے جوخانہ کعبہ کے کلید ہر دار تھے۔ حضرت عثمان بن طلحہ نے تن تنها اونث پر سفر کرتے ہوئے حضرت أتم سلمه كود كھ كر بوچھاكه آپ اس حالت ميس كبال جارى بين جس ير حضرت أمّ سلمه كاجواب تفا، سوئے مینہ! مجر انہول نے مزید دریافت کیا کہ ان کے ساتھ کون ب توفرها يا الله تعالى اوريه بچه إ اس ير حضرت عثمان طلحه بول، تو بير آب تنها ا تالمباسفر طے نہیں كرسكتيں ميں آپ كو پہنچا كر آؤل گا۔ چنانچہ حضرت عثمان بن طلحہ نے ان کے اونٹ کی مہار پکڑی اور انہیں مینہ کی جانب لے چلے۔ ووران سفروہ اونٹ کو بٹھادینے کے بعد تسى اوث والى جكه حلي جاتے تأكه حضرت أمّ سلمه الركر آرام كر لیں۔ روائل سے پیشتران کے اونٹ کی کائمی درست فرما کر دور ہٹ جاتے اور ان کے سوار ہونے کے بعد دوبارہ رسی تھام کرعازم سفر ہوجاتے۔اس طرح منزل بہ منزل سفر کرتے ہوئے یہ لوگ مدینہ بنے۔ شہرے باہر قباکے مقام پر حضرت عثمان نے حضرت أتم سلمد ے عرض کیا کہ آپ کے شوہریبال مقیم ہیں لبذا وہ ان سے رخصت ہو کر اس طرف روانہ ہوئیں اور حضرت عثمان بن طلحہ والیس مکہ کے کے روانہ ہو گئے۔ حضرت ام سلمہ فرماتی ہیں کہ میں نے حضرت عثمان بن طلحے زیادہ شریف آدمی نہیں دیکھا۔

مدینہ منورہ میں ام سلمہ کے اپنے شوہر کی ہمرائی میں تھوڑا عرصہ گزرا تھا کہ ان کا انقال ہوگیا۔ حضرت ابوسلمہ نہایت جری شہ سوار اور عزدہ احد میں اور بہادر سپہ سالار سپاہی تھے۔ انہوں نے عزدہ کبدر اور عزدہ احد میں حصّہ لیا تھا اور ای عزوہ میں واغ مفارقت دے گئے۔ ان کی وفات جمادی الثانیہ ہم ھیں زخوں میں زہریاد ہونے کی وجہ ہے ہوئی۔ حضرت اُم سلمہ جس وقت بیوہ ہوئیں تو وہ حمل سے تھیں اور

انہوں نے خود جا کر حضور ﷺ کو اس صدمے کی خبر سائی۔ حضور ﷺ بذات خود ان کے محریر تشریف لے محتے اور وہال کے كينول كوروت يشت بوئ ديكها توني كريم وكالك فانبيل تسلى اور مبر کی تکفین فرمائی - آب و ایک نے ابوسلمہ کے جنازے کی نماز پڑھائی۔ حضرت الوسلمه ك انقال كے بعد حضرت أتم سلمه يكه و تنها اور بے باروروگار ہو کئیں۔ان کانہ تو کوئی ذریعہ معاش تھا اور نہ وہ اپنے والدین کے پاس واپس جانگتی تھیں۔ اس صورت حال سے آنحضور ﷺ باخبر تضاور ان کی تکالیف اور مصیبتوں کو کم کرنے کے خواہاں بھی۔ای دوران حضرت أخ سلمه کے ہاں ایک بیچ کی ولادت مولی ۔ آپ ای عدت کی میعاد اور کی مونے کے بعد حضرت الوبكرنے انمیں شادی کا پیغام ریا جے حضرت أم سلمہ نے قبول نه فرایا۔ (طبقات) بعديس حضرت عمرف حضور الللطي كى جانب سے نكاح كا پینام دیاجس کے جواب میں حضرت أتم سلمہ نے چند عذر پیش کے کہ وہ نہایت مربع الحس اور خود دارہیں۔ دومرے با اولاد ہیں۔ تیسرے عربھی ڈھل تکی ہے۔لیکن حضور ﷺ نے ان تینوں دجوہ کو قبول کر لیا تو انہیں بھی کوئی اعتراض نہیں رہا اور انہوں نے عربول کے دستور کے مطابق اپنے بیٹے عمرے فرمایا کہ وہ حضور ﷺ ہے ان کا لکاح بڑھا ویں۔(سنن نسائی) لہذا حضرت أم سلمه کی شادی شوال ۴ ھے آخری ایام میں آنحضور ﷺ سے ہوگئ اور اس طرح الله تعالی نے انہیں اینے شوہر سے جدائی کے ابدی عم کو راحت سے بدل کر انہیں حضور ﷺ جيها شوہرعطا فرمايا۔

حضرت أتم سلمہ كى ذات ميں انتہائى شرم وحيا كاعضر غالب تھا اور حضور اللہ على خاص على خرص بعد تك جب وہ آپ اللہ ك كم عرص بعد تك جب وہ آپ اللہ كان كے كم عرص بعد تك جب وہ آپ اللہ كان يو بد شرم و تجاب اپنى صاجزاد كى حضرت ذيب كو اپنى كو د ميں بنھاليتيں - حضرت عمار بن ياسر جو حضرت أتم سلمہ كے منص بولے بھائى تھے، جب اس بات كا تبا چلا تو انہوں نے اپنى بمشيرہ كو نہ صرف اس سے منع فرما يا بلكہ ان كى ججي كو بھى اپنے ساتھ لے كئے۔ بعد ميں آہستہ آہستہ ام سلمہ كى ججك ميں كى آنے كى اور انہوں نے ابدا سے آپ كو بھى اللہ كان كى جو كم اللہ كے اللہ كان كے تباكوں نے اللہ كے مطابق و حال ليا۔

حضور ایک مرتبہ جب ازواج مطہرات کو آتم سلمہ سے بڑی محبّت تھی اور ایک مرتبہ جب ازواج مطہرات کو آخضرت ایک سے کوئی معالمہ پیش کرنے کا وقت آیا تو ان سب نے اس کام کے لئے حضرت آتم سلمہ کو نتخب کیا کہ وہ سب کی جانب سے اے آخضور ایک کی خدمت میں پیش فرائیں۔ حضرت اُتی خدمت میں وراحت کا بے حد حضرت آتم سلمہ کو آخضرت ویک کے آرام و راحت کا بے حد خیال رہتا تھا۔ انہوں نے اپنے فلام حضرت سفینہ کو اس شرط پر آزاد کر دیا تھا کہ وہ تمام عمر حضور ویک کی خدمت گزاری کرتے رہیں کے۔ (مند احمہ)۔

### صلح حدیبیہ پیس

عام مسلمانوں کوسلے حدیبید کی شرائط نالپند تھیں۔ ان کے خیال میں یہ کفار کے لئے سود مند تھیں۔ان میں سے ایک شرط یہ تھی کہ اس سال مسلمان مكه مكرمه نه جامي بلكه بلاحج كئے والي لوث جأمي لبذا حضور ﷺ نے تمام صحابہ کرام کوہدایت کی کہ وہ حدیبید کے مقام پر قربانی کریں اور سین سے محمروں کو واپس لوث جائیں۔ چونکہ مسلمانول کو اس بات کا سخت صدمه تفاداس کے انہوں نے باوجودبار بارتاكيد كاس برعمل نبيس كيا-حضور الليكاكو ان كايدعمل نالهند موا جس کی بابت انہوں نے حضرت أتم سلمہ سے شکایت کی۔اس سفریس حفرت أنم سلمہ آنحضور ﷺ کے ساتھ شریک تھیں۔ جب آنحضور المنظافي يكفيت حضرت أخ سلمدس بيان كي توحضرت أخ سلمہ نے جوابانی كرىم فيك كومشورہ دياكہ اس وقت آب ال لوكول ے کھ نہ کہیں بلکہ ان کے سامنے (کھلی جگدیر) قربانی کریں اور سر منڈوالیں اور احرام کھول دیں۔ آپ ﷺ نے ان کے کہنے کے مطابق عمل کیا جے تمام لوگول نے دیکھا اور سمجھ گئے کہ ان احکام کی یابندی لازی ب لبذا انہوں نے بھی آپ بھٹی کی پیروی کرتے ہوئے قربانی کی اور اپنے سروں پر استرا پھروا یابلکہ اس کام میں عجلت کی خاطر انہوں نے ایک دوسرے کے سرمونڈ ٹاشروع کردیے تاکہ اس کام سے جلد از جلد فارغ ہوجائیں۔(بخاری)

اس واقع سے حضرت أتم سلمدكي واناكي اور فراست كا اندازه

ہوسکتاہ۔

حضرت أمّ سلمد نے غزوہ خیبر میں حصد لیا اور مرحب سے اپنے مقالجے کا ذکر سنایا جو ایک یہودی تھا۔ حضرت اُمّ سلمہ فرماتی ہیں کہ جب ان کی تلوار اس کے چبرے پر بڑی تو اس کے منص سے دانت جھڑنے گئے اور ایک عجیب کی جعیانک آواز اس کے منص سے نگل جو انہیں عرصہ تک یادرہی۔ اس کے بعد کی دن تک حضرت ام سلمہ نے روزے رکھے۔

حضور ﷺ کی ازواج مطہرات میں حضرت اُمّ سلمہ کا ورجہ حصول علم وفعنل میں حضرت عائشہ کے بعد آتا ہے۔ عصابہ کے مصنف نے حضرت اُمّ سلمہ کی سحرا کیز مخصیت اور ان کی خصوصیت کو ان الفاظ میں بیان کیاہے:

"حضرت أمّ سلمه قدرتی حسن کی مالک تھیں اور ساتھ ہی ان میں ذبنی صلاحیتیں، بصیرت، قوت اور آک اور قوت فیصلہ بدرجہ اتم موجود تھیں۔ حضرت أمّ سلمہ نے بے شار احادیث اپنے پہلے شوہر البوسلمہ، حضرت فاطمہ اور حضور و اللہ اللہ عنقل کی بیں اور متعدد مصنفین نے ان کے حوالے سے بھی کائی احادیث شریفہ منقول کی بیں۔"

حضرت أتم سلمہ کی علمی قابلیت کے علاوہ ان کی ذات نہایت ذہن الطبع اور معالمہ فہم تھی۔ حضرت الوہریہ فرمایا کرتے تھے کہ بحالت جنابت روزہ رکھناجائز ہے۔ جب سی شخص نے اس بارے میں حضرت عائشہ اور حضرت اُتم سلمہ سے تصدیق چاتی تو انہوں نے اس نعل کو جائز قرار دیا اور اس شخص سے کہا کہ خود حضور ﷺ نے بحالت جنابت روزے رکھے ہیں۔ اس پر حضرت الوہریہ کو شرمندگی محسوس جوئی اور انہوں نے فرمایا کہ میں نے اس بارے میں روایت فضل بن موال سے تی تھی کہا کہ میں نے اس بارے میں روایت فضل بن عباس سے تی تھی کہا کہ میں نے اس بارے میں روایت فضل بن درست مانا ہوئی۔

حضرت أمّ سلمہ نے كى شخص كو أيك مسك بتايا، ليكن وہ مطمئن نبيل ہوا اور مزيد معلومات كے لئے ويگر ازواج مطہرات كى خدمت ميں حاضرى دى۔ جب ان سب نے آپ ملے كے بيان كروہ مسئلے كى

تصدیق فرمادی تووہ دوبارہ آپ کی خدمت میں پہنچا اور ماجر ابیان کیا۔ حضرت اُمّ سلمہ نے اس شخص سے فرمایا کہ تم مطمئن رہو، کیونکہ یہ مسلا میں نے از خود حضور ویکی کی زبان مبارک سے ستا ہے۔

#### وفات

حضرت أمّ سلمه كى حيات مباركه جمله ازواج مطهرات بيس سب طويل تقی - زرقانی كے بقول ان كی وفات ۱۹۳ سال كی عمرين واقع موئی - حضرت ام سلمه كی وفات کاس ۱۳ هه بتايا جاتا ہے - نماز جنازه حضرت الوہريره نے پڑھائی اور جنّت ابقيۃ کے قبرستان ميں سپرد خاک كيا كيا۔ اس وقت وليد بن عتبه هينه منوره كاحاكم تفاجو الوسفيان كالوتا خفا - حضرت أمّ سلمه كی وصیت تقی كه ان كی نماز جنازه حاكم هينه كے علاوه كوئی اور شخص پڑھائے لہذا انہوں نے حضرت الوہريره كو اس فرض كی اوائے گئے نتخب فرمایا۔

حضرت أمّ سلمه كى تاريخ وفات كے بارے ميں اختلاف پاياجاتا ہے۔ بقول واقدى، حضرت أمّ سلمه كى تاريخ وفات ٥٩ه ہے جب كه ابراہيم حرفي ١٣ه ه بيان كرتے ہيں۔ امام بخارى اپنى كتاب تاريخ كبير ميں لكھتے ہيں كه حضرت أمّ سلمه كى وفات ٥٥ه ميں ہوئى۔ ويگر مصنفين نے ١١ه ه كهمى ہے كہ جس سال شہادت حضرت حسين كاواقعہ

حضرت أتم سلمه كى ببلے شوہرے جار اولادي تھيں جس ميں دو لڑكاوردولۇكيال تھيں جن كے نام درج ذيل ہيں:

(الف) - حفرت سلمه، صاجزادے جو ایک سینیایس پیدا ہوئے تھے اور آنحفرت ﷺ نے ان کا نکاح حضرت حزہ کی صاجزادی سے فرمادیا شا

(ب) - حضرت عمر، صاجزادے جنہوں نے اپنی والدہ کا نکاح حضور ﷺ سے پرهایا تھا اور حضرت عمر کے دور حکومت میں وہ بحرین اور فارس کے گور نر تھے۔

(ج) - حضرت دراہ، صاجزادی جن کے بارے بی لوگوں کاخیال تھا کہ حضور ﷺ شاید ان سے عقد فرائیں لیکن حضور ﷺ نے اس کی تردید کرتے ہوئے فرمایا کہ وہ اپنے محد بولے بھائی کی بٹی سے شادی کس طرح کر سکتے ہیں۔

(د) - حضرت براه، صاجزادی جن کانام تبدیل کرے حضور عظانے زینب رکھ دیا تھا۔

ازدواجي زندگي + خيبر، غزده + حديدبيه ملح-

المجارة مسليم : صحابيد، أمّ حرام كى بهن - ان كانام رمله ياسهد بنت المحان بن خالد تقا- أمّ سليم اور أمّ انس كنيت تقى جبكه غمصا اور اميصا لقب تق - ببلا لكاح مالك بن نصر بواجن سے حضرت انس بيدا بوئے - حضرت أمّ سليم مسلمان بوكس ليكن ان كا شو برمسلمان نه بوا اور انہيں چمور كر شام چلاكيا - ووسرا لكاح حضرت الوطلح سے بوا، ليكن وه بھى ابھى تك مسلمان نه بوئے تقے - حضرت أمّ سليم نے ان ليكن وه بھى ابھى تك مسلمان نه بوئے تقے - حضرت أمّ سليم نے ان سكم اور عبدالله يدا بوئے - حضرت الوطلح سے ان كمال الوعمير اور عبدالله يدا بوئے -

ام سلیم بہت بہادر صحابیہ تھیں۔ نی کریم ﷺ ان کابہت احرّام کرتے تھے اور فرماتے تھے کہ جھے اُمّ سلیم پر رقم آتا ہے۔ حضرت اُمّ سلیم سلیم سے احادیث بھی روایت کی جاتی ہیں۔ لوگ اکثر ان سے مسائل دریافت کیا کرتے تھے۔ حضرت اُمّ سلیم نے حضرت ابوبکر صدیق کے عہد خلافت میں وفات یائی۔

ا معید اسلام می ایک محابید اور کنیز- چونکد ابتدائے اسلام میں ملمان ہوئی تھیں، اس لئے ان پر بے انتہاظلم کیاجا تا- حضرت الوبکر فیان کو خرید کر آزاد کرایا۔ الوبکر صدیق ا

الله الم عماره: صحابیه - نام نسید بنت کعب تفا- قبیله بن نجار سے تعلق رکھی تھیں۔ ہجرت سے حالیس برس پہلے مینید منورہ میں پیدا

ہوئیں۔ پہلانکاح زید بن عائم ہے ہواجن ہے عبداللہ اور صبیب نائی
دولڑکے ہوئے۔ دو سرا نکاح عربہ بن عمروسے ہوا۔ اس ہے بھی دو

بیٹے ہوئے۔ مصعب بن عمیر کے مدینہ میں تبلیغ اسلام کے ذریعے ابتدا

میں اسلام لے آئی تھیں۔ غزوہ احد میں نہایت بہادری سے لڑیں۔
اس غزوہ میں ان کے گیارہ زخم آئے اور ایک ہاتھ کلائی سے کٹ گیا۔
حضرت آئم عمارہ، حضرت عمر کے دور میں حیات تھیں لہذا حضرت عمر
نے ایک قیمتی زرکا دویٹہ جو مال غنیمت میں آیا تھا، انہیں عطا کیا۔ ان

ہے چند احادیث بھی مردی ہیں۔

ام عطیم : محابید - نام نسید بنت حارث تفادینه میں پیدا ہوئیں ۔ ان خواتین میں سے تھیں جو غزوات میں شریک رہتیں ۔ اُم عطید سات غزوات میں شامل رہیں ۔ ۸ھ میں حضرت زینب کے انقال پر انہیں حضراً معطید نے شمل ویا۔

الم الم المتوم سنت محمد المتحلية : بى ريم الله كالموم سنت محمد المحلية الله الله كالموم سنت محمد المحلية الله المحمد عنوت أنم كلثوم، حضرت فاطمه عد برى اور حضرت رقيه عد جمول تحس - حضرت أنم كلثوم كا تاريخ ولادت كاحواله كابول من نبيل ملا، ليكن قرين قياس ب كه آب كى ولادت أنحضور الملك كينوت بانے سے جم سال قبل بول تقی -

اُمْ کُلُومٌ می بین کادور نہایت بنگامہ فیز تھا۔ حضرت اُمْ کُلُوم کا بہلا نکاح ابولہ کے بین کادور نہایت بنگامہ فیز تھا۔ حضرت اُمْ کُلُوم کا بہلا نکاح ابولہ بے بیغ عتیہ ہے ہوا، لیکن نی کریم ایک کو نبوت ملئے کے بعد باپ اور بینے اسلام، رسول اللہ اور آپ ایک کا کم فانہ کے وہمن ہوگئے تو اُمْ کُلُوم کو طلاق ہوگئے۔ جب حضرت رقیہ کا انتقال ہوگیا تو نی کریم وہی نے حضرت اُمْ کُلُوم کی شادی حضرت معمان کو ای مناسبت ہے مثمان سے کر دی۔ چنانچہ حضرت عثمان کو ای مناسبت ہے 'دوالنورین'' کے لقب سے یاد کیاجا تاہے، کیونکہ حضرت اُمْ کُلُوم سے بیاد کیاجا تاہے، کیونکہ حضرت اُمْ کُلُوم سے بیاج حضرت رقیہ حضرت فدیجہ کے ساتھ بی اسلام قبول کیا۔ نی کے اپنی والدہ حضرت خدیجہ کے ساتھ بی اسلام قبول کیا۔ نی کریم وہوں کیا۔ نی

فاطمه کے ساتھ مدینہ اجرت کی اور بقیہ زندگی میس گزاری۔

شعبان 9 ه میں حضرت أتم كلوم كا انقال ہوا۔ انصارى خواتین نے أتم عطیه کے ہمراہ انہیں خسل دیا اور آنحضرت ﷺ نے نماز جنازہ پڑھائی۔ حضرت الوطلح، حضرت علی، حضرت فضل بن عباس اور عثمان بن زیدنے آپ مسے جسد خاکی کو قبر میں اتارا۔

الله م كلثوم بنت عقبه: صابيه ، فيمن اسلام عقبه ك بي-اسلام قبول كرنے كى وجد سے باب اور بھائى تكاليف بہنچاتے تھے یمال تک که صلح طریب ہے بعد بی خزاعہ کے ایک تحض کے ساتھ چیکے ے مینہ کی طرف ہجرت کی۔ بھائی تعاقب میں گئے، لیکن وہ میند میں نی کریم اللے کی خدمت میں پڑنے میکی تھیں۔ اُم کاوم کے بعائیوں نے صلح صریبید کی روہے مطالبہ کیا کہ ان کی بہن کو ان کے حوالے کر دیا جائے تو قرآن پاک کی آیت نازل ہوئی جس کا ترجمہ یہ عما کہ اے مؤمنوا جب تمهارے پاس مسلمان عورتیں جرت کرے آئیں توان کو جائج لو۔ الله ان كے ايمان كو الحجى طرح جاتا ہے۔ اگرتم كو معلوم مو کہ وہ مسلمان ہیں تو ان کو کافرول کے حوالے نہ کرو۔ چنانچہ نی كريم ولل نام ان ك بمائيون ك حوال بيس كيا- بي كريم على فان كا تكاح افي منه بول بيغ حفرت زيد بن حارث ے کیا۔ زید بن حارث کے غزوہ موتہ میں شہادت کے بعد ان کا ٹکا ح حضرت زبیرین عوام سے ہوا۔ حضرت زبیر کی وفات کے بعد حضرت عمرو بن عاص کے نکاح میں آئیں۔ اس نکاح کے ایک ماہ بعد ان کا انقال ہو کیا۔

\* ام کلتوم بنت فاطمہ: بی کریم کی اوای، حضرت علی ما جزادی، پہلانکاح حضرت عمرے ہوا اور ان کی شہادت کے بعد عون بن جعفر بن ابی طالب کے نکاح میں آئیں۔ ان کی وفات کے بعد محر بن جعفر بحی شہید ہوگئے بعد محر بن جعفر بحی شہید ہوگئے توعیداللہ بن جعفر سے نکاح ہوا۔ ۲۹ ھر (۲۹۹ء) میں وفات پائی۔ توعیداللہ بن جعفر سنت عبداللہ: صحابیہ جو انسار کے ایک قبیلے سے تعلق رکھی تھیں۔ بی کریم کی کے دینہ جرت کرنے بر قبیلے سے تعلق رکھی تھیں۔ بی کریم کی کے دینہ جرت کرنے بر

مسلمان ہوئیں۔ غزو فبدریس أمّ ورقد نے بی کریم ﷺ ہے جنگ یس شرکت کی بجازت اللّی اور شہاوت کی خواہش ظاہر کی۔ بی کریم ﷺ نے ان ہے گھریس رہو، اللّه تم کو یہیں شہاوت عطا کرے۔ یہ چشین گوئی اس طرح نوری ہوئی کہ حضرت أمّ ورقد نے ایک بار اپنے غلام اور لونڈی نے فرایا کہ میرے مرنے کے بعد تم آزاد ہو۔ ان دونول کی نیت خراب ہوگئ۔ چنانچہ رات کو ان دونول نے خشہید کر ڈالا۔ یہ حضرت عمرے دور کا داقعہ ہے۔ تحقیق پر ان دونول غلام اور باندی کو پھانسی کا تھم دیا گیا۔

ابوطالب تھا۔ والدہ کانام فاضہ بنت اسد تھا۔ ۸ ھے کوئے کمہ کے موقع ابوطالب تھا۔ والدہ کانام فاضہ بنت اسد تھا۔ ۸ ھے کوئے کمہ کے موقع پر اسلام تبول کیا۔ ہیرہ بن عمر مخزدی سے نکاح ہوا تھا، لیکن فتح کمہ کے بعد اسلام لانے کے بجائے وہ نجران بھاگ گیا۔ اُمّ بانی نے حضرت امیر معاویہ کے دور میں وفات پائی۔ حضرت اُمّ بانی سے ۲۸ مسائل احادیث مردی ہیں۔ اس کے علاوہ نبی کریم وفات کے اکثر مسائل دریافت کرتی رہتی تھیں۔

ال المرق الما كراتا علم عدیث كی ایک اصطلاح - بهلے زمانے میں تدریس كا طریقہ یہ تھا كداستاد الى یاد كی ہوئی عدیثیں شاگردوں كو الما كراتا تھا۔
اس طرح شاگردوں كے پاس جو مجموعہ تیار ہوتا تھا اسے شخ كی "امالی" كہتے تھے - چنانچہ حافظ ابن مجركی امالی مشہور ہیں - جب طباعت كا رواج عام ہوگیا تو احادیث كی تدریس كے لئے المالی ضرورت باتی نہ ری لیکن احادیث كی تدریس كے لئے المالی ضرورت باتی نہ ری لیکن احادیث كی تشرح اور اس كے متعلقات جو اساد بطور تقریر کی ایک متعلقات جو اساد بطور تقریر کی ایکن تقاریر کو "امالی" بہتے ہیں - اس نوع كی بہت كی تقاریر شائع ہو كی ہیں جن میں منعقل ترین كتاب "فیض الباری" ہے جو مجموعہ بخاری پر علامہ انور شاہ كشمیری كی تقاریر ترین كتاب "فیض الباری" ہے جو مجموعہ بخاری پر علامہ انور شاہ كشمیری كی تقاریر ترین كتاب حجو "العرف غلامہ انور شاہ كشمیری كی تقاریر ترین كتاب جو "العرف فی مرتب كیا ای طرح علامہ كشمیری كی تقاریر ترین كتاب الدری" نے مرتب كیا ای طرح علامہ كشمیری كی تقاریر ترین كتاب الدری" خاری پر حضرت كتابوی كی امالی ہیں اور "لا محالدراری" بخاری پر انی تقریری حضرت گنگوی كی امالی ہیں اور "لا محالدراری" بخاری پر انی تقریری حضرت گنگوی كی امالی ہیں اور "لا محالدراری" بخاری پر انی تقریری پر حضرت گنگوی كی امالی ہیں اور "لا محالدراری" بخاری پر انی تقریری پر حضرت گنگوی كی امالی ہیں اور "لا محالدراری" بخاری پر انی

کامالی ہیں جے مولانا محریجی سہار نبوری نے مرتب کیا۔

اور المحامد منت الوالعاص: ني كريم المحالات اور حضرت زينب كى بيني - ني كريم الحكالات المحبت حضرت زينب كى بيني - ني كريم الحكالة و المد بنت الوالعاص بهت محبت محى كد اوقات نماز من مجى بهى خود سے ان كو جدا ند كرتے محاح ميں ہے كہ آپ الحكالة ان كوكند هے پر بنا كر نماز پڑھے - جب محمد صفرت زينب كا انقال ہوكيا تو حضرت ابوالعاص نے حضرت واطمه كا زير بن عوام كو المد كے فكاح كى وصيت كى محى - حضرت فاطمه كا انقال ہوا تو حضرت والى المد كے فكاح كى وصيت كى محى - حضرت فاطمه كا كے بطن ہوا تو حضرت زبير نے حضرت على سے ان كا فكاح كر ديا ان كا فكاح مغيرہ بن فوفل ہے ہوا اور يجلى بن مغيرہ بيدا ہوئے - كين ان كا فكاح مغيرہ بن فوفل ہے ہوا اور يجلى بن مغيرہ بيدا ہوئے - كين ان كا فكاح مطابق المد كے بال كوئى اولاد نہيں ہوئى - حضرت المد كانقال صفرائے مقام پر ہوا -

الترآن من محمدید: حفرت محرفظ کی امت- اس سے مراد آخفور کی امت- اس سے مراد آخفور کی امت- اس سے مراد القرآن میں ہے کہ "امت" کے میں ہیں۔ ہراس جماعت کو "امد" کہتے ہیں جس میں کوئی ند بہبیاوطن یاز ماند مشترک ہو۔ کویا یہ مشترکہ چز بمنزلہ اوال کے ہے اور یہ جماعت بمنزلہ اوال دے ہے۔ یہ مشترکہ چز بمنزلہ ال کے ہوائی آمت محریہ میں اُمت مسلمہ اور اُمت کفریہ دونوں شامل ہیں۔

الله الموال المدانقم ونس جلانے کے لئے کی مهدول میں سے ایک عہدہ اس کاعبدے وار خزانے کامہتم ہوتا تھا۔ بی کر می الله اللہ کے دانے میں صارث بن قیس اس عبدے پر فائز تھا۔

ا ناخواندہ جو پڑھالکھانہ ہو۔ حضرت محر وہ کالقب، کیونکہ بی کریم وہ کی ناخواندہ جو پڑھالکھانہ ہو۔ حضرت محر وہ کی القب، کیونکہ بی کریم وہ کی اللہ ایک میں اللہ ایک میں اللہ ایک میں اللہ ایک میں ہے اللہ ایک میں میا نے اس سے اللہ ایک میں میا ہے ایک میں میا ہے بعض علا میں میں میں اور لیا ہے بعض علا میں میں اور لیا ہے بعض علا میں میں خوت ہوں ہوگئے ہوں۔

اس کے علاوہ حضرت جر تکل النظیمان کو بھی "این الوحی" کہا گیا ہے، کیونکہ ان کے پاس وتی جیسی امانت تھی اور وہ یہ امانت پیفبرول کے سپرد کیا کرتے تھے۔

ا المبيد من خلف كفار قريش من ايك اور اسلام كا اخت ترين دُمن - قريش كل شاخ بنوج عن تفاد نسب نامديد ب:

امید بن ظف بن وبب بن صدافد بن جمح قرقی جمی - "ایسار" کا عہدہ ای کے پاس تھا اور پانسہ ڈالنے کے تیر ای کی تحویل میں رہتے تھے۔ اس کام کی وجہ ہے امید بن ظف بہت مال دار ہو گیا تھا۔ چنانچہ مکہ دالے اس "شداد البطحا" کہتے تھے۔ جب بی کرتم پیش نے اسلام کی دعوت کا آغاز فرمایا تو امید بن ظف اور اس کے بھائی آئی بن ظف نے طف نے مل کر آپ پیش کی سخت مخالفت کی اور اسلام لانے والے طف نے مل کر آپ بیش کی سخت مخالفت کی اور اسلام لانے والے مسلمانوں کو سخت او بیش دیں۔ موذن رسول پیش حضرت بلال جبشی امید بی غلام تھے، اس کے وہ حضرت بلال جو خوب تکالیف بینچایا امید بی موجود ہیں۔

غزوہ بدر کے موقع پر امیہ بن خلف اپنے سارے کئے کے ہمراہ مسلمانوں کی چموٹی سی جماعت سے اڑنے کے سلے بڑے جوش وخروش کے ساتھ آیا۔ لیکن جب کفار کے لشکر کو فکست ہوئی اور کفار نے ساتھ آیا۔ لیکن جب کفار کے لشکر کو فکست ہوئی اور کفار نے سماگنا شروع کردیا تو امیہ بن خلف کا نکراؤ حضرت عبدالرحمٰن بن عوف اور امیہ بن خلف کی خوف ور امیہ بن خلف کی زمانہ جالجیت میں دوتی تھی۔ امیہ لے ان تعلقات کا حوالہ دے کر حضرت عبدالرحمٰن بن عوف سے گزارش کی کہ دہ اسے قبل ہونے سے جھالیں۔ حضرت عبدالرحمٰن نے زریں پھینک دیں اور امیہ اور اس

کے بیٹے علی کو ساتھ لے کر (غالباً) آنحضرت ﷺ کی طرف چلے۔ راستے میں حضرت بلال حبثی (جن کے ساتھ پچھ دوسرے مسلمان بھی شے) نے امیہ بن خلف کو دیکھا تو ہ دیکار اٹھے:

"اے انصار اللہ! اے انصار اللہ! یہ مشرکوں کاسرغنہ امیہ بن طف جارہا ہے۔ اس کو چھوڑنے میں بھلائی نہیں ہے۔ دیکھنانے کرنہ جانے یائے۔ "

یہ سنتے ہی حضرت بلال اور ان کے ساتھ دیگر مسلمان امیہ اور اس کے ساتھ دیگر مسلمان امیہ اور اس کے بھائی علی پر ٹوٹ پڑے۔اگرچہ حضرت عبدالرحن نے کہا کہ یہ دونوں میرے قیدی ہیں، لیکن کسی نے ان کی بات نہ منی اور ان و دونوں کو قبل کر ڈالا۔ امیہ اور علی کو بچاتے بچاتے خود حضرت عبدالرحن بن عوف بھی ذخی ہوئے، لیکن دہ امیہ بن خلف اور علی بن امیہ کونہ بچا سکے۔

اميد بن عبد من عبد مس : قريش مكه ك قبيله بنواميه كا مورث اعلى وه بى كريم الله مس : قريش مكه ك قبيله بنواميه كا مورث اعلى وه وه بى كريم الله كالمجان المسالار ك الميه الك طويل عرص تك قريش كى جانب سے جنگوں كى سپر سالار كى يد ذھے دارى اميد كے بعد اس كے بينے حرب كرتا دہا ہے من آئى ساور پھر حرب سے ابوسفيان كولى -

د>حرب بن امیه +الوسفیان-•

پر آمہیہ ، بنو: قریش کا ایک خاندان جس کامورث اعلیٰ امید بن عبد شمس تھا۔ اموی خلافت کاسلسلہ ای خاندان سے چلا۔ حضرت علی کے زمانے میں حضرت امیر معاویہ بن ابوسفیان بن حرب بن امیہ نے بھی اپی خلافت کا اعلان کیا۔ اس طرح اموی خلافت کا آغاز ہوا۔ ے امیہ بن عبد شمس + حرب بن امیہ + الوسفیان۔

#### ان

-بن<sup>ي</sup> کئنے۔

الس بن اوس معانی رسول المسلام انس بن اوس بن اوس بن اوس بن اوس بن عتبک بن عتبک برکھتے بورانام انس بن اوس کھتے سے ایس بن اوس ان کے حقیق بھائی تھے حضرت انس بن اوس نے غزوہ خندق میں جام شہادت نوش کیا۔

الس من ما لک: صحابی رسول الله جن کی کنیت ابو تمزه محلی من کا کتاب ابو تمزه محلی من کا کتاب کا صحابه محلی بند مقام ہے۔ حضرت انس کے والد نے اسلام قبول نہیں کیا تھا، لیکن ان کی والدہ جرت کے بعد اسلام الا کمیں اور حضرت انس کی والدہ کے کہنے پرنی کر میم کی نے ان کے لیے طویل عمر کی دعا کی الہذا انہوں نے ایک طویل عمر پائی۔ بعض کے مطابق، ان کے سواڑ کے لڑکیاں نے۔ اور بعض کے مطابق، ان کے سواڑ کے لڑکیاں تھیں۔ ۸ غزوات شحے۔ اور بعض کے مطابق، ان کے مرابی تھیں۔ ۸ غزوات میں شرکت کی ۔ بصرہ میں سام ابرس کی عمر میں وفات پائی۔ حضرت انس میں شرکت کی ۔ بصرہ میں سام ابرس کی عمر میں وفات پائی۔ حضرت انس میں شرکت کی ۔ بصرہ میں سام ابرس کی عمر میں وفات پائی۔ حضرت انس میں شرکت کی۔ بصرہ میں سام ابرس کی عمر میں۔ صحابہ میں سب سے آخر میں انکی کا انتقال ہوا۔

ابوامامه بن مالک عبی: صابی رسول الله ان کی کنیت ابوامامه ب

ان كانس معاويد : صابي رسول الله ان كانس تعلق بنو

عمرو بن مالک سے تھا۔ حضرت انس بن معاویہ قراء صحابہ کی جماعت کے اہم رکن تھے۔ بیئرمعونہ کے مقام پر شہید ہوئے۔

الس بن نصر محانی رسول الله معانی بن الک کے تقے۔ حضرت انس بن الک کے بی تقے اور قبیلہ نجار سے تعلق رکھتے تقے۔ حضرت انس بن نضر غزوہ احد میں نبی کریم الله کی حفاظت میں پیش پیش تھے۔ ای جنگ میں شہادت نوش کی۔ ۸۰ کے قریب زخم آئے۔ کفار نے ان کی لاش کو بری طرح مسلاکیا ان کی بہن ربیعہ بنت نضر نے ان کی انگیوں کے بوروں سے انہیں بچیانا۔

الصار: مينه ك وه لوك جنهول في اسلام قبول كرك نبي كريم الله المركم المرك

انسار دراصل یمن کے باشدے تھے اور خاندان قطان سے سے جہ بہت کیں اور خررت سے بہت (دینے) میں مشہور سیلاب دو سال عرم "آیا تویہ لوگ یمن سے بیرب (دینے) میں آکر آباد ہوگئے۔ یہ دو سال تھے، اول اور خزرت چنانچہ انسار انبی دو خاندانوں میں سے ہیں۔ جس زمانے میں یہ لوگ یمن سے ہمن سے ہمرت کر کے بیڑب آئے آئی دقت بیمال پر بہود کا اقتدار اور اثر تھا۔ انسار نے ان سے دو تی کامعالمہ کر لیا، لیکن جسے جسے انسار کی اثر تھا۔ انسار نے ان سے دو تی کامعالمہ کر لیا، لیکن جسے جسے انسار کی بہود نے ان سے معاہدہ توڑ لیا۔ انبی بہود کا ایک رئیس فطیون تھا۔ وہ بہود نے ان سے معاہدہ توڑ لیا۔ انبی بہود کا ایک رئیس فطیون تھا۔ وہ نہایت عیاش اور بدکار تھا۔ اس نے یہ تھم جاری کیا کہ جولائی بیاتی جائے، پہلے اس کی خواب گاہ جس آئے۔ یہود نے تو اس تھم کو گوار اگر بہات کی بہن کی شاد کی ہونے گئی تو وہ عین شاد کی بہن کی شاد کی ہونے گئی تو وہ عین شاد کی بہن کی شاد کی ہونے گئی تو وہ عین شاد کی بہن کی شاد کی ہونے گئی تو وہ عین شاد کی بہن کی شاد کی ہونے گئی تو وہ عین شاد کی بہن کی شاد کی ہونے گئی تو وہ عین شاد کی بہن کی شاد کی ہونے گئی تو وہ عین شاد کی بہن کی شاد کی ہونے گئی تو وہ عین شاد کی بہن کی شاد کی ہونے گئی تو وہ عین شاد کی بہن کی شاد کی ہونے گئی تو وہ عین شاد کی بہن کی شاد کی ہونے گئی تو وہ عین شاد کی بہن کی شاد کی ہونے گئی تو وہ عین شاد کی بہن کی شاد کی ہونے گئی ہوگئی ہ

ے بڑھ کر ہے۔ یہ سن کر مالک کو بہت طیش آیا۔ اگلے روز حسب دستور جب اس کی بہن دلہن بن کر قطیون کی خواب گاہ کی طرف گئ تو اس کا بھائی مالک بھی زنانہ کیڑے پہن کر اندر چلاگیا اور قطیون کو قتل کرکے ملک شام بھاگ گیا۔

شام میں اس وقت غسانیوں کی حکومت تھی۔ یہاں کے حکمران کا اور جبلہ نے اپنے نام ابو جبلہ تھا۔ مالک سے بیڑب کے حالات من کر ابو جبلہ نے اپنے ہمراہ ایک بڑی فوج کے کر بیڑب کا قصد کیا۔ بیڑب پڑی کر اور اور خررج کے روساکو بلا کر اس نے تحالف سے نواز ا۔ پھر یہود کے امرا کی دعوت کی اور دھو کے سے ایک ایک کر کے ان کو قبل کر ادیا۔ بیں کی دعوت کی اور دھو کے سے ایک ایک کر کے ان کو قبل کر ادیا۔ بیاں یہود کازور ٹوٹ گیا اور انصار کی قوت علاقے ہیں بڑھنے گئی۔ اب اس علاقے میں اور اور فرزرج (انصار) نے چھوٹے چھوٹے قطع بنا گئے۔ ابتدا میں دونوں قبائل متحد ہو کر رہے، لیکن پھر آلیس میں لڑائیوں کا ابتدا میں دونوں قبائل متحد ہو کر رہے، لیکن پھر آلیس میں لڑائیوں کا مسلملہ شروع ہوگیا یہاں تک کہ بعاث کی لڑائی (ہے) بعاث، جنگ امور جنگجو لؤکر مرگئے۔

انسار اگرچہ یہود سے نفریت کرتے تھے، لیکن ان کی علی قابلیت کے معرّف تھے، اس لیے ان پر یہود کے علمی رہنے کابڑا اثر تھا یہاں تک کہ اگر کسی انسار کی اولاد زندہ ندر ہتی تووہ منت ما تاکہ بچہ زندہ رہا تودہ اس کو یہود کی بنادے گا۔

🗘 مريند -

#### انصاركااسلام

اگرچہ انبوی میں عقبہ کے مقام پریک وم چھے انساد نے اسلام قبول کیا، لیکن اس سے پہلے چند ایک واقعات مسلسل ایسے پیش آتے دے تول کیا، لیکن اس سے پہلے چند ایک واقعات مسلسل ایسے پیش آتے متعدد قبائل جج کے لئے آئے تونی کریم وی ان کیاس اسلام کی تبلیخ متعدد قبائل جج کے لئے آئے تونی کریم وی ان خزرے کے چند افراد کو دکھا۔ آپ وی نے ان کانام ونسب ہوچھا۔ انہوں نے جواب دیا۔ آپ وی نے دعوت اسلام دی اور قرآن پاک کی آیات سنائیں۔ خزرج کے لوگوں نے ایک دو سرے کی طرف دیکھا اور کہا، "دیکھوا

🚓 ختم نبوت، تحریک۔

انیسر: بی کریم ایک کی رضای بهن لینی حضرت حلیمه سعدید کی بین-ان کی ایک اور بهن شیماتیس-دی حلیمه سعدید-

91

ابن سعد کے مطابق، ان کانسب نامہ یہ ہے: اوس بن تعلیہ بن عمرو بن عامر بن اور بن الازوبن عمرو بن عامر بن الازوبن الغوث بن بنیت بن مالک بن زید بن کہلان بن سباء بن لیجب بن محرب بن قبطان۔

خزرج کے مقالبے میں اوس کے لوگ بہاور اور طاقتور ہے۔ بی
اوس کاسکن مذینہ سے باہر کھھ فاصلے پر تھا۔ نبی کریم ﷺ نے اوس اور
خزرج کے درمیان مسلح کرائی اور اس کے بعد ان وونوں قبائل نے
اسلام قبول کر لیا۔ ہے انصار + بعت عقبہ اولی + بیعت عقبہ ثانیہ +
مدینہ + بیرہ۔

اولاد نبوى عِنْ الله على على المارينيان منت

یہود ہم ہے اس میں بازی ند لے جائیں۔" یہ کہد کر سب نے ایک ساتھ اسلام قبول کر لیا۔ یہ مندر جد ذیل اشخاص تھے:

- 🗗 ابوالیثم بن تبان۔
- 🗗 الوامامه اسعوبین زراره 🗗
  - 🗗 عوف بن حارث۔
- 🕜 رافع بن مالک بن عجلان۔
- 🗗 قطبه بن عامر بن حدیده –
- 🗗 جابر بن عبدالله بن رياب

اس کے بعد س ااھ میں ہیں ہے عقبہ اولی اور س ااھ میں بیعت عقبہ ٹانیہ ہوئی۔ ہے بیعت عقبہ اولی + بیعت عقبہ ٹانیہ + مدینہ۔

انورشاه کشمیری، مولانا: عدث درعالم دین-۲۷ شوال ۱۲۹۲ ه (۲۱ نومبر۵ ۱۸ و ميدا بوك اور ۲ صفر ۱۳۵۳ ه (۲۷ مكى ١٩٣٣ء) من وفات يالى - والدكانام مولانا محمعظم شاه تها- مولانا الورف قرآن شريف اور فارى كى ابتدائى تعليم اين والدس حاصل ک- وه ۹ برس کی عمر میں صرف و نحو کی مطولات کامطالعہ کر بھے تھے اور ۱۳سال کی عمر میں فتاویٰ دینے ملکے تھے۔ سولہ سترہ سال کی عمر میں بزارہ سے دلیے بند آئے اور مولانا محمود الحسن، مولانا خلیل، مولانا محمد اسحاق وغیرہ کی علمی صحبتوں سے جارسال تک استفادہ کیا اور اس کے بعد گنگوہ میں مولانا رشید احد منگوبی کے پاس حاضر ضدمت ہوئے۔ یہاں مند حدیث کے علاوہ فیوض بالمنی بھی حاصل کئے۔مولانا حبیب الرحمان نے مواونا انور شاہ کا نکاح محلکوہ کے ایک سید خاندان میں كرايا- مولانا الور ١٣٣٥ه (١٩٣٤ء) تك مدرسه ديوبند كے صدر مدرس رب اور پھر ڈائھیل میں جامعہ اسلامیہ طلے گئے جہال ۱۲۵۱ھ تک ورس حدیث ویتے رہے۔ تقریبًا ساٹھ سال کی عمریس وبوہندیس ان كا انتقال بوا - فيض الماري، جائع ترندي دورسنن الي داؤد كي شرحين آب کی ان تصانیف میں سے ہیں جن کو مخلف علمانے جمع کیا۔

عقیدہ ختم نبوت کے تحفظ کے لئے جن علمانے اہم کردار اداکیا، ان میں حضرت مولانا انور شاہ کشمیری گانام بہت نمایاں ہے۔

عليه روايت بيه به كه آپ و الكانى كي اولاد تھيں: ﴿ قَامَ ﴿ ابراہم ﴿ زينب ﴿ أَمْ كَلُوم ﴿ رِبِّهِ ﴿ فَاطْمِهِ -

ائن اسحاق نے مزید دوساجزادوں کانام لیاہے: طاہر اور طیب تاہم لڑکیوں کی تعداد کے بارے میں اختلاف نہیں ہے، صرف لڑکوں کی تعداد کے بارے میں اختلاف ہے۔ نبی کریم واللہ کی ان تمام اولادوں کے بارے میں تفصیل حروف تہجی کی ترتیب سے ان کے مدر جات میں دی گئے ہے۔

دی قام بن محر + ابراہیم بن محر + زینب بنت محر + ام کلوم بنت محر + ام کلوم بنت محر - رقیہ بنت محر - ا

المسل قرقی آن خضور المسل مرب مسلمان جن کاعش رسول و کی آن خضور المسلم کاعش رسول و کی آن خضور المسلم کاعش رسول و کی مثالی ہے اور نہایت مشہور ہے۔ حضرت اولیں قرن نبی کریم و کی کے زوانے میں حیات تھے، لیکن ابنی ضعف والدہ کی خدمت کی وجہ ہے نبی کریم و کی خدمت میں حاضرنہ ہو سکے۔ ان کا نام اولیس بن عام تھا۔ یمن کے رہنے والے تھے۔ روایات کے مطابق حضرت قرنی کے اور حضرت قرنی کے اور حضرت عمر سے ملاقات کی۔ پھر بصرہ چلے گئے۔ حضرت عمر سے ملاقات کی۔ پھر بصرہ چلے گئے۔ حضرت عمر سے دوسری ملاقات عرفات میں ہوئی۔ اس کے بعد آؤر بائیجان کے معرکے سے لوٹے ہوئے بیار ہو کر وفات پائی، لیکن ایک اور روایت کے مطابق جنگ صفین میں حضرت علی کی جانب سے شریک ہوئے اور تقریباً چالیس زخم کھائے۔ نبی کریم و کھائے نے ان کے بارے میں فرما یا کہ وہ تا بعین میں سب سے بہتر ہیں۔

8

الل بيت: حفرت محر الله كالمروال لنوى مطلب "كمروال" ب-

ماف کردے۔"

آ نحضور ﷺ کے اہل خانہ کے بارے میں تفصیلی معلومات ہر فرد کے ردیف وار اندراج کی ترتیب میں دی جا رہی ہیں۔ یہ معلومات وہاں سے دکیمی جاسکتی ہیں۔

اللہ اللہ حدیث : مسلمانوں کا ایک سلک جس کے بیرو کاروں کے نزویک صرف حدیث کو سامنے رکھ کرعمل کرنا درست ہے۔ اہل حدیث کا کہنا یہ ہے کہ حنق، شافعی، حنبلی اور مالکی اصل اسلام نہیں بلکہ خود حدیث کامطالعہ کرکے اس کے مطابق عمل کرنا جاہئے۔

تقریباً تیرہویں اجری (اوائل بیسویں صدی عیسوی) بی اس نام یعنی اہل حدیث کی ابتدا ہوئی۔ ۱۳۲۰ھ (۱۹۰۲ء) بی مولاناسید نذیر حسین دہلوی نے ہندوستان میں اس مسلک کو پھیلانا شروع کیا۔

\* الل سُنت و الجماعت: سلمانوں کا ایک سلک جونی کری ﷺ اور آثار صحابہ پر عمل کرتے ہیں۔ جن لوگوں نے اسلای خلافت، سُنت رسول ﷺ اور آثار صحابہ پر عمل کرنے کا دعویٰ کیا وہ لوگ "اہل سنت" کہلائے۔ اور جن لوگول نے اس سے الکار کیا وہ خوارج اور معتزلہ کہلائے۔ لیکن آخر الذکر فرقہ دوسری صدی جحری میں منظرعام پر آیا اور بہت جلدختم ہوگیا۔

ا ی

انتلاف ہے)۔ وہ عبداللہ دوی من کے بیٹے تھے۔ امام بخاری کے اختیان اس میں اختلاف ہے)۔ وہ عبداللہ دوی من کے بیٹے تھے۔ امام بخاری کے مطابق ان کا صحافی ہونا ثابت نہیں ہوسکا۔ ان سے عور توں کو مار نے کے بارے میں صرف ایک حدیث روایت کی گئے ہے۔

ا بیام بیش اورش دن- ان ایام سراد قری مینے کی تیرہوی، چودہوی اور پندرہوی تاریخیں ہیں- دراصل ان تین تاریخ سی بی دراصل ان تین تاریخ سی چونکہ چاند پوراہوتاہ، اس لئے راتی خوب روش ہوتی ہیں- بی رئی کھا کرتے تھے۔

ارہویں اور تیرہویں تاریخیں۔ نوالجہ کی کیارہویں، بارہویں اور تیرہویں تاریخیں۔ یہ دون ہیں جو تجان ج کے دوران قربانی کرنے کے بعد منی میں گزارتے ہیں۔ ان دنوں کو "ایام تشریق" اس لئے کہتے ہیں کہ ان ایام میں الل عرب منی میں قربانی کاکوشت کھایا کرتے تھے۔

الله المنار : قرباني دي اخلاق نبوي الله

رسول الله زاہدانہ اور تمام زخارف دنیوی سے بیگانہ زندگی بسر
کرتے تھے۔ دود و مہینے گھریں آگ نہیں جاتی تھی۔ آئے دن فاقے
ہوتے رہتے تھے۔ ایک مرت تک دو وقت برابر سربو کر کھانا نصیب
نہیں ہوا۔ ازواج مطہرات اس جنس لطیف میں شامل تھیں جن کی
مرغوب ترین چیز عوما زیب د زینت اور ناز و نعمت ہے۔ گوشرف
مجت نے ان کو تمام ابنائے جنس سے متاز کر دیا تھا تا ہم بشریت بالکل
معددم نہیں ہو کتی تھی خصوصاً وہ دیکھتی تھیں کہ فتوحات اسلام کادائرہ
بڑھتا جاتا ہے اور غنیمت کا سموایہ اس قدر پہنے گیاہے کہ اس کا اونیٰ
دفتہ بھی ان کی راحت و آرام کے لئے کافی ہوسکتا ہے۔ چنانچہ ان
واقعات کا فطری تقاضاتھا کہ ان کے صبروقناعت کا جام لبرنے ہوجاتا۔
دادواج مطہرات میں بڑے بڑے گھرانوں کی خواتین تھیں۔

حضرت أم حبيبه تغين جو رئيس قريش كي صاجزادي تغين- حضرت

جوریہ تھیں جو قبیلہ بی معطلقٰ کے رئیں کی بٹی تھیں۔ حضرت صغیہ

تھیں جن کا باپ نیبر کارئیں اُظلم تھا۔ حضرت عائشہ تھیں جو حضرت الدیکر کی صاحبزاد کی تھیں۔ حضرت حفصہ تھیں جن کے والد فاروق اُظلم تھے۔

ایک وفعہ کی ون تک آنحفرت ایک حضرت زیب کے پاک معمول سے زیادہ بیٹے جس کی وجہ یہ تھی کہ حضرت زیب کے پاک معمول سے زیادہ بیٹے جس کی وجہ یہ تھی کہ حضرت زیب کے پاک کہیں سے شہد آگیا تھا۔ انہوں نے آپ ایک نے شہد نوش فرمایا۔ آپ ایک کے سامنے بیش کیا۔ آپ ایک کو شہد بہت مرفوب تھا۔ آپ ایک نے شہد نوش فرمایا۔ اس میں وقت مقررہ سے دیر ہوگی۔ حضرت عائشہ کو شک ہوا اور انہوں نے حضرت حفصہ سے کہا کہ رسول اللہ جب ہمارے یا تہرارے گھریس آئیس توکہنا چاہئے کہ آپ ایک کے منص سے مفافیری ہو آئی ہرارمفافیرک کھولوں سے شہد کی کھیاں رس چوتی جس)۔ جب یہ واقعہ بیش آیا تو آنحضرت ویک نے تہرکی کھیاں رس چوتی جس)۔ جب یہ واقعہ بیش آیا تو آنحضرت ویک نے تہراری کے اس بہدنہ کھاؤں گا۔

"اے تیفیرا ای بیوبول کی خوشی کے لئے تم خداکی طال کی ہوئی چیز کوحرام کیوں کرتے ہو؟" (سورة تحریم:۱)

ور جب کہ پیغیر وی اور خدائے بین بعض یولیوں سے راز کی بات کی اور انہوں نے فاش کر دی اور خدانے پیغیر اس کی خبرد کی تو پیغیر نے اس کا چردی تو پیغیر نے اس کا پچھے حصر دیا۔ پھر جب ان سے کہا کہ آپ کوکس نے خبردی تو پیغیر نے کہا، جھے کو خدائے عالم خبیر نے خبر دی۔ "(سورہ تح بے:۱)

یه معامله بژهتاگیا اور حضرت عائشه و حضرت حفصه نے باہم مظاہرہ کیالیعنی دونوں نے اس پر اتفاق کیا کہ دونوں مل کر زور ڈالیں۔اس پر حضرت عائشہ اور حضرت حفصہ کی شان میں یہ آئینیں اتریں :

"اگرتم دونوں خداکی طرف رجوع کرو تو تمہارے دل مائل ہو چکے ہیں اور اگر ان کے ایعنی رسول اللہ کے) مقابلے ہیں ایکا کرو تو خدا اور جربل الطّغِیلاً اور نیک مسلمان اور سب کے بعد فرشتے رسول اللہ کے مدد گار ہیں۔"(سورہ تحریم:۱)

حضرت عائشہ اور حضرت حفصہ نے جن معالمات کی وجہ ہے ایکا کیا تھا وہ خاص تھے، لیکن توسیع نفقہ کے تقاضے میں تمام ازواج

مطہرات شریک تھیں۔ آنحضرت وہ کے سکون فاطر میں یہ تک طلی

اس قدر خلال انداز ہوئی کہ آپ وہ نے عہد فرایا کہ ایک مہینے تک

ازوان مطبرات سے نہ طیس کے۔ اتفاق یہ کہ ای زمانے میں

آپ کی گوڑے سے گر بڑے اور ساق مبارک پر زخم آیا۔

آپ کی نے بالاخانے پر تنہائشنی اختیار کی۔ واقعات کے قرینہ سے

لوگوں نے خیال کیا کہ آپ کی نے تمام ازواج مطہرات کو طلاق

دے دی۔ اس کے بعد جو واقعات چیش آئے ان کو ہم حضرت عمر ک

زبان سے نقل کرتے ہیں کہ انہوں نے ولچے سپ اور پر ارتفصیل کے

ماتھ اس واقعے کو بیان کیا ہے۔ اس بیان میں پھی ابتدائی واقعات بھی

ماتھ اس واقعے کو بیان کیا ہے۔ اس بیان میں پھی ابتدائی واقعات بھی

آگئے ہیں جن سے اصل معالمے پرزیادہ روشی پڑتی ہے۔

حضرت عمر فرماتے ہیں: میں اور ایک انساری (اوس بن خولی یا عتبان مالک) ہمسائے تھے اور معمول تھا کہ باری باری ایک دن ج دے کرہم دونول خدمت اقدس میں حاضرہوا کرتے تھے۔

قریش کے لوگ عور توں پر قالور کھتے تھے ،ان پر غالب رہتے تھے، لیکن جب مدینہ میں آئے تو بیال انصار کی عورتیں مردوں پر غالب تھیں۔ ان کا انداز دیکھ کر ہاری عور تول نے بھی ان کی تقلید شروع کی-ایک دن میں نے کس بات پر اپنی بیوی کوڈانٹا۔انہوں نے الٹ كرجواب ديا- من في كماءتم ميرى بات كاجواب ديق بو- بولس، تم كيا مو .... رسول الله كى بيويال ان كوبرابر كاجواب ويتى بين بيال تك كه ون بعر آنحضرت ﷺ ے روتی رہتی ہیں۔ میں نے ول میں کہا، غضب موگیا- انه کر حفقه (حضرت عمرکی صاجزادی اور رسول الله ﷺ کی زوجہ مطبرہ) کے پاس آیا اور پوچھا کہ کیاتم واقعی آنحضرت على عدات بحررو تفى راتى مو- حفقد في اقرار كيا-ش نے کہا، تہیں یہ خیال نہیں کہ رسول عظاکی ناراضی اللہ کی ناراضی ہے۔ بخدا رسول الله ميرا خيال فراتے بين ورنه تمهين طلاق دے بیکے ہوتے۔ پھر حضرت أم سلمه کے ماس ملا اور ان سے بھی یہ شكايت كى - وه بوليس كم عمراتم برمعالم مي دخل دينے لكے بيال تك کہ اب رسول الله ﷺ اور ان کی ازواج کے معاملات میں بھی دخل ديتے ہو۔ ميں جي ره كيا اور اٹھ كرچلا آيا۔

مجھ رات محے، میرے ہسایہ انساری باہرے آئے اور برے زورے دروازہ کھٹکھٹایا۔ بیل گھبرا کر اٹھا اور دروازہ کھول کر پوچھا، خیر ہے۔ انہوں نے کہا، غضب ہوگیا۔ میں نے کہا، کیا غسانی میتد پر چڑھ آئے۔ بولے کہ نہیں، اس سے بھی بڑھ کر یعنی رسول اللہ نے ازداج کو طلاق دے دی۔ میں صبح کو مدینہ آبا۔ آنحضرت ﷺ کے ساتھ نماز فجرادا کی۔ آنحضرت ﷺ نمازے فارغ ہوکر بالا فانے میں تنهاجا كر بيٹھ گئے۔ ميں حفصہ كے پاس آيا تود مجھاوہ ميٹھى رور ہى ہے۔ میں نے کہا، تجھ سے پہلے ہی کہا تھا۔ حفصہ کے پاس سے اٹھ کر مسجد نبوی ﷺ میں آیا۔ دیکھا تو محابہ منبر کے پاس بیٹے رور ہے ہیں۔ میں ان کے پاس میٹھ کیا، لیکن طبیعت کو سکون نہیں ہوتا تھا۔ اٹھ کر بالاخانے كے پاك آيا اور رباح (خادم خاص) سے كہا، اطلاع كرو\_ لیکن آنحضرت و این نے کہ جواب نہیں دیا۔ میں اٹھ کر پھر مسجد میں آیا اور پھر تھوڑی دیر کے بعد بے تاب ہو کر بالا خانے کے بیچے آیا اور دربان سے دوبارہ حاضر ہونے کی اجازت مآئی۔ جب کچھ جواب نہیں ملا توس في الركركها، رباح إميرك لئ اذن ما يك، شايدرسول الله کویہ خیال ہے کہ میں حفصہ کی سفارش کرنے آیا ہوں۔خدا کی قسم، رسول الله فرمائيس كے تو حفصه كى كردن اڑادول- آنحضرت ﷺ نے اجازت دی۔ اندر کمیا تود کیما کہ آپ ﷺ کھردری چاریائی پر لینے ہیں اورجسم مبارک پر بانول کے نشان پڑھتے ہیں۔ ادھر ادھر نظر اشاکر دیکھا تو ایک طرف مٹھی بھرجور کھے ہوئے تھے۔ ایک کونے میں کسی جانور کی کھال کھوٹی پر لٹک رہی تھی۔ میری آئکھوں سے آنسو جاری ہوگئے۔ آنحضرت عظم نے سب بوچھا توش نے عرض کی، اس سے بڑھ کررونے کا اور کیا موقع ہوگا کہ قیصرو کسری باغ بہار کے مزے لوث رہے ہیں اور پغیر موکر آپ عظاکی یہ حالت ہے۔ آپ عظا نارشاد فرمایا، تم اس پر رامنی نبیس که قیصرو کسری و نیا لے لیس اور ہم آخرت۔

میں نے عرض کی، کیا آپ ﷺ نے ازواج مطہرات کو طلاق وے دی۔ آپ ﷺ نے فرمایا، نہیں ایس اللہ اکبریکار اٹھا۔ پھر عرض کی کہ مسجد میں تمام صحابہ مفوم میضے ہیں، اجازت ہو تو جا کر خرکر

دول كرواقعه غلطب

چونکه "ایلا" کی مرت لینی ایک مبینه گزر چکا تھا، اس کے آپ ویک اور عام باریانی کی اجازت ہوگی۔ اس کے بعد آیت تخیر نازل ہوئی:

"اے بیغبرا اپن بیوبوں ہے کہد دیجے کہ اگرتم کو دنیادی زندگی اور دنیا کازیب و آرائش مطلوب ہے تو آوش تم کو رخصتی جوڑے دے کر بہ طریق احسن رخصت کر دول اور اگر خدا اور خدا کارسول اور آخرت مطلوب ہے تو خدا نے تم میں سے نیکو کارول کے لئے بڑا اور ممانے سرتا کررکھاہے۔"(سورة احزاب: ۳)

اس آیت کی روسے آنحضرت وظی کو تھم دیا گیا کہ از دائ مطبرات کو مطلع فرادیں کہ دو چزیں تمہارے سائے ہیں .... دنیا اور آخرت۔ اگرتم چاہتی ہو تو آؤیش تم کو رخصتی جوڑے دے کر عزت و احرام کے ساتھ رخصت کر دول اور اگرتم خدا اور رسول اور ابدی زندگی کی طلب گار ہو توخدا نے نیکوکاروں کے لئے بڑا اجرمینا کررکھاہے۔

مہینہ ختم ہوچکا تھا۔ آپ بھٹ بالا فانے سے اترے اور چونکہ ان
تمام معاملات میں حضرت عائشہ پیش پیش تھیں، ان کے پاس تشریف
لے کئے اور مطلع فرمایا۔ انہوں نے کہا، میں سب کچھ چھوڑ کر خدا اور
رسول کولتی ہوں۔ دیگر تمام ازواج مطہرات نے بھی یکی جواب دیا۔
ایلا، تخیر مظاہرہ تفصہ وعائش ... یہ واقعات عام طور پر اس طرح
بیان کیے گئے ہیں کہ کویا مختلف زمانوں کے واقعات ہیں اور الن سے
طاہر بین وحوکا کھا سکتا ہے کہ رسول اللہ وہ اللہ ازواج مطہرات کے
ساتھ بیشہ ناگواری کے ساتھ زندگی ہرکیا کرتے تھے، لیکن حقیقت یہ
ساتھ بیشہ ناگواری کے ساتھ زندگی ہرکیا کرتے تھے، لیکن حقیقت یہ
ہاتھ بیشہ ناگواری کے ساتھ زندگی ہرکیا کرتے تھے، لیکن حقیقت یہ
ہاتھ بیشہ ناگواری کے ساتھ زندگی ہرکیا کرتے تھے، لیکن حقیقت یہ
ہاتھ بیشہ ناگواری کے ساتھ زندگی ہرکیا کرتے تھے، لیکن حقیقت یہ
ہاتھ بیا۔ معظاہرہ ازواج مطہرات سے آیت تخیر کانزول سب ایک بی سلسلے کے
واقعات ہیں۔

حافظ ابن حجرعسقلانی اس سلسلے میں متعدد اسباب لکھتے ہیں: " آخضرت ﷺ کے مکارم اخلاق، کشادہ دلی اور کثرت عنو کے

یک مناسب ہے اور آپ وی اس وقت تک ایبانیں کیا ہوگا جب تک ان سے اس تسم کی حرکتیں متعدد بار ظہور پذیر نہ ہوئیں۔" مظاہرہ کے متعلق جو آیت نازل ہوئی اس سے بظاہر مغہوم ہوتا ہے کہ کوئی بہت بڑی ضرر رسال سازش تھی جس کا اثر بہت پُر خطرتھا:

"اور اگرتم دونول (حضرت عائشہ و حضرت حفصہ) رسول ﷺ کے برخلاف ایکا کرو توخدا اس کا مولائے ادر جریل الطبی اور نیک مسلمان اور ان سب کے ساتھ فرشتے بھی مدد گار جیں۔" (سورہ تحریم:۱) اس آیت میں تصریح ہے کہ اگر دونوں کا ایکا قائم رہا تورسول اللہ ﷺ کی مدد کو خدا اور جریل اور نیک مسلمان موجود جیں اور ای پر بس نہیں بلکہ فرشتے بھی اعانت کے لئے تیار ہیں۔

اور اگر مارید قبطیدگی روایت سلیم کرنی جائے تو مرف ید که وه الگ کردی جائیں، لیکن یہ ایسی کیا ایم باتیں بیں اور حضرت عائشہ و حضرت حفصہ کی کس قسم کی سازش ایسی ئم خطر ہو حتی ہے جس کی ہدافعت کے لئے ملائے اعلیٰ کی اعانت کی ضرورت ہو۔ اس بنا پر بعض نے قیاس کیا ہے کہ مظاہرہ کوئی معمولی معالمہ نہ تھا۔ عربہ منورہ بی منافقین کا ایک گروہ کثیر موجود تھا جن کی تعداد ۲۰۰۰ تک بیان کی گئی ہے۔ یہ شریر النفس بیشہ اس تاک بیس رہتے تھے کہ کسی تدبیرے خود آخصرت والی سے منافقین کی طرف آخو اوس سے انگی خواص فیل نعمانی کے خواد اس آتیت میں روئے تمن منافقین کی طرف علام فیل نعمانی کے بیتی اگر عائشہ و حفصہ سازش کریں گی اور منافقین اس سے کام لیں ہے بینی اگر عائشہ و حفصہ سازش کریں گی اور منافقین اس سے کام لیں جبریل النظینی اور دیگر ملائکہ بلکہ تمام عالم ہے۔

اس قدر عوثاملم ہے اور خود قرآن مجید میں فدکور ہے کہ
آخضرت و اللہ اور اللہ اللہ خالات کی خاطرے کوئی چیزائے ادر
حرام کر لی تھی۔ اختلاف اس میں ہے کہ وہ کیا چیز تھی۔ بہت ک
دوایتوں میں ہے کہ وہ ماریہ قبطیہ تھیں جن کو عزیز مصر نے
آخضرت و اللہ کی خدمت میں بھیجا تھا۔ حضرت ماریہ کی روایت تفسیل
کے ساتھ مختلف طریقوں سے بیان کی گئے جن میں یہ بیان کیا گیاہے
کہ الحضرت و اللہ کارازجو حضرت حقصہ نے فاش کرویا تھا انہی ماریہ

تبطیہ کاراز تھا۔ اگرچہ یہ روائیس بالکل موضوع اور نا قائل ذکر ہیں،
لیکن چونکہ یورپ کے اکثر مورخوں نے آنحضرت ولی کے معیار
افلاق پر جو حرف گیریاں کی ہیں ان کاگل سرسبد یک کاذب روائیس
ہیں، اس لئے ان سے تعرض کر نا ضرور کی ہے۔ ان روائیوں میں واقع
کی تفصیل کے متعلق اگرچہ نہایت اختلاف ہے، لیکن اس سب میں
قدر مشترک ہے کہ ماریہ قبطیہ آنحضرت ولی کی موطورہ کنےوں میں
تغییں اور آنحضرت ولی نے حضرت حفصہ کی ناراضی کی وجہ سے ان کو
اپنے اوپر حرام کر لیا تھا۔

حافظ ابن جرشرے میں بخاری تفسیر سورہ تحریم میں لکھتے ہیں:
"اور سعید بن منصور نے سند میں کے ساتھ جو مسروق تک منتها موتی ہے۔ یہ روایت کی ہے کہ آنحضرت بھی نے حضرت حفصہ کے سامنے تسم کھائی کہ اپنی کنیزے مقاربت نہ کریں گے۔"
سامنے تسم کھائی کہ اپنی کنیزے مقاربت نہ کریں گے۔"

اس کے بعد حافظ موصوف نے سند (بیٹم بن کلیب) اور طبرانی سے متعددروایتیں نقل کی ہیں جن میں سے ایک یہ ہے:

"اور طبرانی نے خیاک کے سلسلے میں حضرت ابن عباس سے روایت کی ہے کہ حضرت حفصہ اپنے گھر میں کئیں تو آنحضرت وہنے کو حضرت ماریہ کے ساتھ ہم بسترد کیھا۔ اس پر انہوں نے آنحضرت وہنے کے کومعاتب کیا۔"

ابن سعد اور واقدی نے اس روایت کو زیادہ بدنما ہیرالیوں میں نقل کیاہے۔ ہم ان کو قلم انداز کرتے ہیں، لیکن واقعہ یہ ہے کہ یہ تمام روایتیں محض افترا اور بہتان ہیں۔

علامه مينى شرح ميح بخارى باب النكاح ميل لكهية بي:

"اور آیت کی شان نزول کے باب میں صحیح روایت یہ ہے کہ وہ شہد کے واقع میں ہے۔ ماریٹ کے قصے کے باب میں نہیں ہے جو محین کے سوا اور کتابوں میں ند کورہے۔علامہ نووی نے کہاہے کہ ماریٹ کاواقعہ کی صحیح طریقے سے مروی نہیں ہے۔"

یہ حدیث تفیر ابن جریر، طبرانی، مند بیٹم میں مختلف طریقوں سے مردی ہے۔ ان کتابول میں عموقاجس قسم کی طرب یابس روایتیں ندکور بیاں اس کے کاظ سے جب تک ان کی صحت کے متعلق کوئی خاص

تصری نه بو، لاکن القات نیس - حافظ ابن جمر نے ان یس ایک طریقے

کی تویش کی ہے یعنی وہ روایت جس کے رادگی اخیر مسروق ہیں، لیکن

اولاً تو اس روایت میں حضرت مارید کانام نہیں، صرف اس قدر ہے کہ

آنحضرت کی نے حضرت حفصہ کے سامنے سم کھائی تھی کہ میں اپنی

گیز کے پاس نہ جاؤں گا اور وہ جھر پر حرام ہے ۔ اس کے علاوہ مسروق

تابعی ہیں لیعنی آنحضرت کی کو نہیں دیکھا تھا، اس لئے یہ روایت

اصول حدیث کی روے نقطع ہے لیتی اس کاسلسلہ سند صحائی تک نہیں

اصول حدیث کی روے نقطع ہے لیتی اس کاسلسلہ سند صحائی تک نہیں

پنجتا۔ اس حدیث کے ایک اور طریقے کو حافظ ابن کیرنے اپنی تفسیر

میں جس کی نسبت وارقطنی نے لکھا ہے:

"سندوں میں اور اصل الفاظ حدیث میں بہت خطا کرتے ہیں۔"
یہ امرسلم ہے کہ ماریہ قبطیہ کی روایت صحاح ستہ کی کتاب میں
فدکور نہیں ہے۔ یہ بھی تشلیم ہے کہ سورہ تحریم کا شان نزول جوسچے
بخاری اورسلم میں فدکور ہے بعنی شہد کا واقعہ قطعی طریقے سے ثابت
ہام نووی نے جو انحمہ محدثین میں سے جیں، صاف تصریح کی ہے
کہ ماریہ کے باب میں کوئی سے جو روایت موجود نہیں۔ حافظ ایمن جراور
ابن کثیر نے جن طریقوں کوسچے کہا ان میں سے ایک مقطع اور دو سرے کا
راوی کثیر الخطا ہے۔ ان واقعات کے بعد کون کہہ سکتا ہے کہ یہ
روایت استناد کے قابل ہے۔

یہ بحث اصول روایت کی بنا پر تھی۔ روایت کا کھاظ کیا جائے تو مطلق کدو کاش کی حاجت نہیں۔ جور کیک واقعہ ان روایتوں میں بیان کیا گیا ہے اور خصوصًا طبری وغیرہ میں جو جزئیات نہ کور ہیں وہ ایک معمولی آدمی کی طرف منسوب نہیں کئے جاسکتے نہ کہ اس ذات پاک کی طرف جونقدس ونزاہت کا پیکر تھا۔

بعض مؤرفین کایہ بھی کہناہے کہ اللہ ہی وہ جگدہے جہال اصحاب سبت مجھلیاں پکڑا کرتے تھے اور الله کی طرف سے عائد کردہ پابندی کے بادجود منتے کے روز مچھلی کاشکار کرنے کے لئے سمندر کے کنارے

زين من مرح كود ليت تعدوالله اللم بالصواب

🗫 اليمن بن خريم: محاني رسول ﷺ - فتح مكه كے بعد مسلمان ہوئے۔شاعر بھی تھے۔اگرچہ طلفائے بنوامیہ سے بہت اچھے تعلقات تھ، لیکن مسلمانوں کے درمیان جو اڑائیاں ہوئیں ان میں بالكل غيرجانب واردب- حضرت ايمن ابن خريم سے چند احاديث

اليب بن الى عقيمه: عدث اور عالم. بورانام الوبر الوب بن كيسان افي عتيم تها-خواجه حسن بصرى في البيس بصره ك الل علم كاسروار كماب-ان كاشار بصره كے متاز ترين حفاظ حديث يس ہوتا تھا۔ بصرہ بی میں اسااحد (۸۳۸ء) میں طاعون کی وجد سے انقال ہوا۔ان سے تقریباً ٥٠٠ مدیثیں روایت کی جاتی ہیں۔



# اب

پلی دروازه، وافلے کاذربید، ست، امام کاختم، مقرره حصد مدیث کی کتب میں جہال ہے کسی نظ موضوع کی احادیث شروع موقع بیں اس کو "باب" کہتے ہیں۔ سلم فن تعمیر بیں اس کا اکثر استعال مواہد ہے حدیث

پ باب السلام: سبد حرام کے ایک دروازے کا نام جو مشرقی جانب ہے۔ "باب السلام" کا مطلب ہے، اس کا دروازہ۔ جب قریش کے در میان اس بات پر جھڑا ہوا کہ جراسود کو اس کی جگہ جب قریش کے در میان اس بات پ جھڑا ہوا کہ جراسود کو اس کی جگہ پر کون سا قبیلہ رکھے گا تو اس بات کا فیصلہ کرنے کے لئے نبی کر کم جھٹا اس دروازہ باب مشہور تھا۔ بنوشیبہ، شیبہ بن عثمان کا قبیلہ تھا جے نبی کرمے جھٹا نے خانہ کو ہی جائی عطافر ائی تھی۔

پ بازان: یمن کاکورز اس کو خسرو پرویز نے تھم دیا تھا کہ ئے مئی نبوت محم ( اللہ اللہ اللہ کے میرے دربار یس لائے ۔ چنانچہ بازان نے دو افراد بابویہ اور خرخسرہ کو مدینہ منورہ روانہ کیا۔ ان

دونوں قاصدوں نے بارگاہ رسالت میں آکر عرض کی کہ شہنشاہ عالم (کسرگا) نے آپ ﷺ کو بلوایا ہے۔ اگر تھم کی تھیل نہ ہوئی تو وہ آپ ﷺ کے ملک کور باد کردے گا۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ تم والی جاواور آس سے کہنا کہ اسلام کی حکومت کسرگا کے پایہ تخت تک پنچ گا۔ یہ دونوں یمن آئے تو خبرآئی کہ شیردیہ (خسرو پرونے کا بیٹا) نے اینے باپ خسرو پرونے کو قبل کر ڈالا ہے۔

پ باره رسی الاول: آنحفور الله کالیم پیدائش ادر لیم وفات-تاہم اس بارے میں اختلاف ہے، کیونکہ کچو علائے کرام کے مطابق آنحضور ولی کالیم وفات توبارہ رہے الاول بی ہے، لیم پیدائش مربح الاول ہے۔

بہرکیف پاکستانی مسلمانوں کی ایک بڑی تعداد بارہ رہے الاول کو "عید میلاد النی ویک مسلمانوں کی ایک بڑی تعداد بارہ رہے الاول کو "عید میلاد النی ویک کے طور پر مناتی ہے۔ اس بحث سے تطعی ہے کہ آنحضرت ویک کا یوم پیدائش میں ہے کہ تحضرت ویک کرتا یا عید میلاد النی ویک منانا کی طرح بھی دین نہیں ہے اور اس کا تعلق محض خرافات اور بدعات ہے ہے۔ دے آمنہ +بدعت +بارہ دیجے الاول -

پ باقیات محمد: حضرت محرفی کے باتی ماندہ تبرکات مربی سے افغا (اثر الشریف " کہتے ہیں۔ عربی میں یہ لفظ (اثر الشریف " " اثر کے معنوں میں ستعمل ہے۔ جب کہ اسلام اصطلاح میں " اثر الشریف" سے مراد نبی کریم بھی کے باتی ماندہ نشانات و تبرکات ہیں۔ دے تبرکات ہیں۔ دے تبرکات نبوی۔

ب بانت سعاو: ایک محالی حضرت کعب بن زمیری نعت. ۸ مین فنح کمد کے بعد حضرت کعب ای نے انہیں مشورہ دیا

کہ دینہ جلے جاؤیا کہیں اور پناہ لے لو۔ اس کے جواب میں کعب شنے
اسٹے بھائی کو نظم کھی اور انہیں قبول اسلام پر ملامت کی، لیکن آخر کار
حضرت کعب ایک روز دینہ منورہ آگئے۔ اس وقت نی کریم وظی فرک
نماز اوا کر کے مسجد میں موجود تھے۔ حضرت کعب نے خدمت اقد س
میں حاضر ہو کر معافی مائی اور اس موقع پر انہوں نے اپنا یہ مشہور
قصیدہ پڑھاجس میں نی کریم وظی کے حسن سلوک اور کریمانہ اخلاق
کی تعریف کی ہے۔ نی کریم وظی نے حضرت کعب کو اپنی چاور مبارک
کی تعریف کی ہے۔ بی کریم وظی نے حضرت کعب کو اپنی چاور مبارک

### \_\_\_ ب

کیبین محمد: بی کریم ﷺ کے بیپن کازمانہ۔ آپﷺ وربیع
 الاول (۱۲۲) پیل اے۵ و) کو مکہ مکرمہ میں مبح صاوق کے بعد حضرت
 آمنہ کے ہاں اس ونیا میں تشریف لائے۔

بریکیڈیر گزار احد نے رسول ﷺ کے بیپن کے بارے میں اپنے مفضل مضمون میں تکھائے:

نی کرم کی کے والد حضرت عبدالله، آپ کی کی وادت سے چندماہ قبل مدینہ کے سفرے دوران مدینہ میں وفات پا گئے تھے۔ بول محسوس ہوتا ہے کہ آپ کی کے والد زرگوار کی وفات ان واقعات کی کہنی کڑی تھی جن سے شاید قدرت کو یہ دکھانا مقصود تھا کہ سیدالبشر کی کئی بشری رشد وہدایت یار ہمائی اور مثال کے حاجت مدند تھے۔

(تعبدالله بن عبدالطلب)

الله كى عطاكرده امانت جوآمنه كوعطا بوئى تقى، اس كے متقبل كى فكر آمنه كي عطاكرده امانت جوآمنه كوعطا بوئى تقى، اس كے متقبل كا فكر آمنه كي بيترك بوعتى تقل داداكو بحى اپنے ديھنا چاہتى تقى - اس نے نومولود كانام "احد" ركھا - داداكو بحى اپنے منظور نظر بيٹے كى ادلاد سے نہايت پيار تھا اور يہ فطرى بات تقى - وه خود بہت كى خوبيوں كے مالك تقے، كردو پيش ميں احترام سے ديكھے جاتے سے دانہوں لئے اپنے بوتے كانام "محر" ركھا - دونوں كوشا دير معلوم شے دانہوں كوشا دير معلوم

تفاكه يدوونون نام ماقبل كے محفول من آجكے يى- توريت فالله ك آخرى پيغام رسال كو «محر"اور الجيل في "احر"ك نام سے يادكيا ب-

چند روز چیا ابولہ کی کنیز تویہ (پ تویہ) نے دودھ پانیا اور پھر
آٹھ دن کے نومود نے حلیمہ سعدیہ (پ حلیمہ سعدیہ) کی گودیں
لاغری اونٹنی کی چیئے پر صحوا کارخ کیا۔ امال حلیمہ سعدیہ کا کہنا تھا کہ
اس روز کزور ترین اونٹنی کی رفتار کا ساتھ باقی قافلہ نہ دے پار ہا تھا۔
حلیمہ سعدیہ خود بھی چندال خوش حال نہ تھیں، گر آج ان کے قلب و
فیمہ سعدیہ خود بھی چندال خوش حال نہ تھیں، گر آج ان کے قلب و
فیمہ کی نامعلوم وجہ سے سکون و اطمینان محسوس ہور ہاتھا۔

طیمہ سعدیہ وستورکے مطابق ہرچھ اہ کے بعد اس عظیم امانت کو الدہ کی طابق ہرچھ اہ کے بعد اس عظیم امانت کو مطابق اس والدہ کی طابق ہم ہے جاتی تھیں۔ یوں تو دستورکے مطابق اس طرح صحراکی کھلی فضا کی زندگی کی مدت پانچ سال مقرد کی گئی مدت پانچ سال مقرد کی گئی دیت کو تھی ایک سال کے لئے اس مدت کو ایک سال کے لئے مزید بڑھا دیا جائے۔ چنانچہ اب آپ بھی کو اپنے اور دضائی ہمائی بہنوں کے ساتھ ایک سال مزید رہنے کا سوقع مل کیا اور ایوں بھیڑ بکر یوں کی گلہ بانی بیس عملی طور پر حصتہ لینے کے مواقع ملتے اور رہ حصتہ لینے کے مواقع ملتے لیا اور رہے۔ یہ رضائی دشتہ حنین کی اڑائی کے قیدیوں کے حق میں رحمۃ العالمین کے ہاتھوں باحث رحمت و آزادی ثابت ہوا کہ جب یہ قبیلہ اپنی آزادی حاصل کر کے اور رضائی بہن شیماخوش و خرم تحالف لے اپنی آزادی حاصل کر کے اور رضائی بہن شیماخوش و خرم تحالف لے کر قبیلہ کے ساتھ ای صحرا کو لوٹیں جہاں ریت کے ٹیلوں پر وہ نی کر تھیلے کے ساتھ ای صحرا کو لوٹیں جہاں ریت کے ٹیلوں پر وہ نی کر تھیلے کے ساتھ ای صحرا کو لوٹیں جہاں ریت کے ٹیلوں پر وہ نی

چھے سال کے بعد نبی کریم ﷺ کو بیت اللہ کے سائے سے
متعارف ہونے کے لئے والدہ محترمہ تک پہنچا دیا گیا اور امال علیمہ
سعدیہ انعام و اکرام اور بوجمل ساول لے کرواپس بنوسعد کے ٹیلوں
کولوٹیں۔

اب تموڑے سے عرصے کے لئے آپ وہ کا کو کمہ کی شہری زندگ کی گھما کہ موٹو ہازار کے بالکل قریب کی گھما کہ میں وور نہیں۔ محراکی خاموشیوں کی عادی طبیعت پر شہرے شور وغل کاجو اثر پڑا ہوگا یہ وہی بجھ کتے ہیں جنہیں عرصے تک

کوہ و صحراکی زندگی گزارنے کے بعد کسی شہرکے مرکز میں زندگی گزارنے ہے بعد کسی شہرکے مرکز میں زندگی گزارنے پر مجبور ہونا چے۔

اک دقت مکہ جزیرۃ العرب کامعاشرتی، تمرنی، دنی اور تجارتی مرکز تھا۔ اس وجہ سے قریش مکہ آسودہ حال بھی تنے اور قبائل بیں محترم بھی۔ اعیان قریش نے مکہ کو ہا تاعدہ تنظیم کے ذریعے مضبط کررکھا تھا۔ بھی۔ اعیان قریش نے مکہ کو ہا تاعدہ تنظیم کے ذریعے مضبط کررکھا تھا۔ زندگ کے شعبے عین تنے۔ ان شعبول کے سربراہ مقرر تنے۔ افراد قبیلہ کو آزاد کی ارائے اور اس کے باکانہ اظہار کے مواقعے میسرتے، مگر انضباط کی حدود کے اندر رہنا ضروری ہوتا تھا۔ شور کی کے اجلاس کے لئے "وار الندوہ" موجود تھا (البتہ چند برسول کے بعد علق الفضول کے وجود بیس آنے سے لیل محسوس ہوتا ہے کہ شوری کے فیصلول میں کے وجود بیس آنے سے لیل محسوس ہوتا ہے کہ شوری کے فیصلول میں کے وجود بیس آنے ہے لیل محسوس ہوتا ہے کہ شوری کے فیصلول میں سائے محمد بھاقت ندر بی تھی اور النہ میں مجمول میں دری کو کی سروکارنہ تھا۔

ماں بینے کی ملاقات کے بعد ماں کو خیال ہوا ہوگا کہ بینے نے والد کو تو نہیں دیکھا، والد کے مدفن کو بی دیکھ لے، اس لئے ٹی ٹی آمنہ نے بیٹرب کاسفر انتیار کیا۔ اس وقت آنحضرت ویک کی عمریتے سال ہو چکی تھی۔ اب مشاہدے میں آنے والے مقابات اور واقعات کے خطوط حافظ پر اپنائنش چھوڑ رہے تھے۔ نہے محمد ویک اور احمد ویک کو والدہ کا بیٹرب لے جانا بیٹ یا در ہا۔ یہ بھی یا در ہا کہ والدہ نے اس جوان رعنا کا ذکر بھی کیا تھا جویڑ ہے کے سفرے مکہ کولوٹا تھا۔

یہ بات پختی کے واضح ہوتی ہے کہ خالق ارض و ساکا فیصلہ تھا کہ
اس کے آخری پیام کا اولین کا طب اور نسل انسانی کا آخری رہروبادی
اگ رہے تاکہ وہ ونیاوی اثرات سے محفوظ رہ کر خالصۃ اللہ کا پیام
انسانیت تک پہنچائے۔ اس پیام کو قیامت تک انسانیت کا ساتھ دینا
تھا۔ اسے معدیوں تک بدلتے ہوئے زمانوں اور بدلتے ہوئے مقامات
کی بدلتی ہوئی مروریات کے باوجود غیر متبدل رہنا تھا، اس لئے اس
پیام کو کا لما اللہ کا بھیجا ہوا پیام ہونا تھا۔ اگر والدیا کی اور بزرگ کے
نسانی، ارشاوات عالیہ یاعلم و خبر کے خزینے نبی کریم ویکھائے کے ذبان پر
نشل ہوجائے تو اللہ کے پیام کے متاثر ہونے کے امکانات و
ضرشات شے اور رسول کے پیام ربانی کے لئے ان فدشات سے بیخ

کاداحد ذربعہ بیہ تھاکہ وہ بیٹیم بھی ہو ادر ائی بھی ہو۔ والد کاسایہ تورب کعبہ نے اٹھالیا تھا، گران کارفن وہ مقام قرار پایا جہاں خیر البشر نے زندگی کے آخری دس سال گزار کر خود بھی بیشہ بیشہ کے لئے وہیں رونتی افروز رہنا تھا۔

یثرب کے سفر اور قیام کے دوران واقعات میں آپ وہ کا کوتیرنا سکھنا اور یرب کے ہم عمر بچوں کے ساتھ کھیلنا آخر عمر تک یاد رہا۔ والیمی کاسفریمیمی کو مکتل کرنے والا سفر متعا۔ الوا کے مقام پر والدہ محترمد في في آمند ف انقال كيا-كون جاناتهاكد مشيت ايزدى اسكم ین کوکس طرح کی زندگی ہے دو چار کرنا چاہتی ہے۔ آج چودہ سوسال م کزرنے کے بعدیہ احساس ہوتاہے کہ قدرت نے جو خاکہ مرتب کیا متماال میں کسی ایسے قلبی و ذہنی عضر کو شامل نہیں کیا گیا تھاجے ورثے میں لی ہوئی تربیت اور تعلیم پر محمول کیا جاسکے۔والدے سائے کے اٹھ جانے سے اس کسن کے لئے ایس کوئی ہتی نہ رای تھی جے وہ ظاہری طور پر تقلید کے قابل قرار دیتا۔ مال کی مامتا پیار، محبت، رحم و كرم، لطف و احسان اور بخشش وعطاكي جانب ربيري كرتي ب-ابوا کے بڑاؤ پر وہ بھی اللہ کو بیاری ہوگئ۔ دوسروں پر لطف و کرم کے اسباب سيكهنا توكبا الله كايه شامكارفهم وادراك كي دلميزتك بهنجا توخود اس کے لئے مہرو محبت کاسرچشمہ موجود نہ رہا۔ شاید اس سے بیہ مقصود تھاکہ خود اس کےاینے ذہن برکسی بشرکی کرم فرمائیوں کے نقش نہ ابھر سكيل اور اس ك تمام فضل وكرم، اس كى جود وسال اور بخشش وعطا الله كى دين مو-جب نصف صدى اورتين سال بعد حرم كعبه كمحن میں بیٹے ہوئے سرداران قریش اور اہالیان کو مخاطب کرے آپ عظی نے فرایا تھا: لا تشریب علیکم الیوم اور اپ آپ اور اپ ساتھیوں پر کئے گئے تمام مظالم اور ان کی یاد کو ذبمن کی سطح سے محو کرویا تها تووه الله كي عطاكروه "رحمت عالمي" كي صفت كانتيجه تها، ندكه كسي بزرگ کی محبت میں حاصل کر دہ خصوصیت کا پر تو۔ یہ اس خلق عظیم کا ايك ادني ساكر شمه تفاجو خير البشر في كاكو وانك لعلى خلق عظيم کبہ کر خالق کائنات نے یہ اشارہ کیا کہ اس بلند مرتبہ برقائم کرنے دالاوہ خود ہے۔ یہ وہ مقام عزت و احرام ہے جہال رب العزت کے

بغیر کوئی ہتی نہیں پہنچ سکتی اور نہ کوئی اس کی جانب رہنمائی کر سکتا ہے۔ یہ انسانوں کے اپنے رہنماؤں کے وعظ و نصیحت یار شد دہدایت کا بھیجہ ہوسکتا ہے۔ اگریہ ممکن ہوتا تو ان گزشتہ چودہ صدیوں میں مثال موجود ہونے کی بنام اور اس سے ہدایت حاصل کرے کوئی ایک انسان تو اس مقام کے قریب پہنچ سکتا۔

ر اوک مسافرانہ زندگ، قافے اور قافے والوں کی ہے ترتیب اور پر بیجان زندگ، چہار سوریت کے ٹیلے اور دو نیلگوں ہے آب و گیاہ پہاڑیوں کا سلسلہ اور عین غربت میں ونیا کے والد موجود سہارے کا انھ جانا....چھ سال کے کمسن جمرو احمد ( المشکن کے دل کی کیفیت تصور ہے بالاتر ہے۔ وہ بچہ جووالد کی شفقت ہے روزاول ہے محروم رہاتھا، جس نے بادیہ نشینوں کے خیموں کے سواکوئی دو سراسکن زیادہ عرص کے لئے نہیں دیکھا تھا اور پھراس احول ہے جمی علیدگی ہوگئ تھی اس نے ایک نہیں دیکھا تھا اور پھراس احول ہے جمی علیدگی ہوگئ تھی اس نے ایک نہیں ویکھا تھا اور پھراس احول ہے جمی علیدگی ہوگئ تھی اس نے ایک نہیں ویکھا تھا اور پھراس احول ہے جمی علیدگی ہوگئ تھی اس نے ایک نہیں کہاں ہے دار پھر خیمے میں رہی تھیں۔ آج کیوں بات نہیں کر تیں۔ اوگ انہیں کہاں لے جارہ میں۔ آج کیوں بات نہیں کر تیں۔ اوگ انہیں کہاں لے جارہ میں۔ آج کیوں بات نہیں کی جم کمہ کب جائیں گے۔ اور پھر خیمے میں مرف آتم ایکن برکہ حبثہ تھی اور چھے سال کاور یتمے۔ اس بیتم نے الیوا کے مقام کو مدنی زندگی کے دور میں دیکھنا تھا، گریہ سب حادثات و واقعات ان سفروں کی تیاری کی بنیاد سے جو فخر انسانیت وقوق کی پیش واقعات ان سفروں کی تیاری کی بنیاد سے جو فخر انسانیت وقوق کو پیش کے مقام کو مدنی زندگی کے دور میں دیکھنا تھا، گریہ سب حادثات و واقعات ان سفروں کی تیاری کی بنیاد سے جو فخر انسانیت وقوق کو پیش کے مقام کو مدنی زندگی کے دور میں دیکھنا تھا، گریہ سب حادثات و واقعات ان سفروں کی تیاری کی بنیاد سے جو فخر انسانیت وقوق کو کھیا تھا۔

اللہ نے اپنے آخری نی ویکھ کے لئے جو تربیت مقدد کر رکی تھی اس میں کسی بزرگ کی بزرگ، اس کا عام لوگوں سے ملنا جلنا، اس کا کاروبار، روز مرہ میں رعب و دبد بہ اور اس کے اصول زندگی کادخل نہیں ہوسکتا تھا۔ مباوا کہیں اس بزرگ کی صفات کی جھک یا اس کا رنگ اللہ کے اس فرستادہ اور بادی نسل انسانی کی طبیعت میں محرنہ کر جائے تاکہ اس کا خلتی عظیم، اس کا جلال و جروت، اس کی سپہ سالاری، جائے تاکہ اس کا خلق عظیم، اس کا جلال و جروت، اس کی سپہ سالاری، معلمات کو حل کرنا محل طور پروتی کی عطا کردہ بصیرت پر مخصر ہو۔ یکی معلمات کو حل کرنا محل طور پروتی کی عطا کردہ بصیرت پر مخصر ہو۔ یکی وجہ نظر آتی ہے کہ عرینہ سے لوث کر آنے کے جلد بعد جب حضور وجہ نظر آتی ہے کہ عرینہ سے لوث کر آنے کے جلد بعد جب حضور

اقدی ﷺ کائن به مشکل آٹھ سال کا ہوا تھا تودادانے بھی دائی اجل کولبیک کہا۔

دادا نے بسر مرگ پر فیصلہ فرایا تھا کہ آپ ایک کا گہداشت آپ ایک کے پی ابوطالب کریں گے۔ ابوطالب کی مالی حالت آئی ایکی نہ تھی، گر انہوں نے آپ ایک کو انہائی پیار اور شفقت سے رکھا۔ یہ وہ دور ہے جب آپ ایک نے گلہ بانی کے فرائض بھی انجام دکھا۔ یہ وہ دور ہے جب آپ ایک نے گلہ بانی کے فرائض بھی انجام دکھا۔ یہ وہ موں ہوتا ہے کہ امانت کی تگہداشت کا آغاز کم تی بیل ہوگیا ہوگیا تھا۔ امانت و دیانت کا یہ معیار بعد از ان تجارت بیل بھی جاری رہائی مانس ساف تھا۔ امانت و دیانت کا یہ معیار بعد از ان تجارت بیل بھی جاری رہائی کہ اگلب اس معاشرے نے دیاجس میں صاف کہ ای بیتی کو "ایس "کا اقدار اس خوف تنقید کو معمول سمجھا جاتا تھا۔ اس طرح آپ ابوطالب کوروز طرح آپ ابوطالب کوروز مروضروریات اور گھرکے اخراجات کے سلسلے بیں وشوار ایوں ہے کی مروضروریات اور گھرکے اخراجات کے سلسلے بیں وشوار ایوں سے کی مدتک نجات حاصل ہوگئی ہوگی۔

وهائی تین سال بعد جب آپ والا کا عمر باره سال کا تھی تو آپ والگائی کا عمر باره سال کا تھی تو آپ والگائی نے ابوطالب کے ہمراہ تجارت کی غرض سے شام کا سفر کیا۔ قریش کمہ جاڑوں میں جنوب کی جانب اور گرمیوں میں شال کی جانب ور گرمیوں میں شال کی جانب ور گرمیوں میں شال کی جانب تھے۔ جو لوگ نہیں جا سے تھے وہ دو سرول کو اپنا مال دے کر روانہ کرتے اور متفقہ فیصلے کے مطابق منافع میں شراکت یا اجرت کے اصول پر کام کیا جاتا۔ شام اس وقت اشیا اور افریقہ کی سب سے طاقت ور حکومت بھی جاتی تھی۔ شام کے سفر میں عام معلومات میں اضافہ ضرور ہوا ہوگا، گر باز نظینی مقبوضات کی سفر میں عام معلومات میں اضافہ ضرور ہوا ہوگا، گر باز نظینی مقبوضات کی افریق امر ور کوگر تھی کہ اس سفر کے دور ان بارہ سال کا فوجوان معاشرتی و معاشی امور، کسی مکتب فکر، فلفہ یا دین کے بیچیہ فوجوان معاشرتی و معاشی امر اس سے شہیں البتہ اس سے متشرقین نے جودور از کار مسائل کسی فلنی یا را ہب سے نہیں البتہ اس سے متشرقین نے جودور از کار میان کو ایک را ہب کی سرسری ملاقات پر ایل مغرب کی فطرت فلا ہر کرنے کے علاوہ اس کے میڈول کیا ہے، بال مغرب کی فطرت فلا ہر کرنے کے علاوہ اس کے میڈول کیا ہے، بال مغرب کی فطرت فلا ہر کرنے کے علاوہ اس کے کوئی مقام نہیں۔ (ہے بحیرہ را ہب)

سن بلوغ کے بعد آپ وہ کے خردر ایسے سفر اختیار کے ہوں کے اور لا محالہ تجارت میں حصد لیا ہوگا، اس لئے کہ امین کا نقب معاملات کی حسن کارکردگ پر ہی مبنی ہوگا۔ آک طرح حضرت خد بجد الکبری نے آپ وہ کا کو مخار کل کے طور پر اپنے سامان تجارت کے ساتھ روانہ کرنا مالبل کے تجربات اور امانت و دیانت میں معروف ہونے کی بنا پر کیا گیا ہوگا۔

آباد اجداد نبوی + آب زم زم + ابرائیم النفین + آمنه + اساعیل النفین + عبدالطلب + ابوطالب + مکد\_

### ب ح

بی بحیرہ : ایک عیمائی برودی عالم جس نے آپ وہ کے بی ہودی عالم جس نے آپ وہ کے بی ہودی عالم جس نے آپ وہ کے بی ہونے کی شہادت تمی شہادت تمی شہادت تمی شہادت کی تمام شاخیں آپ وہ کی بی جسک میکن سے نبوت، عقیدہ -

# ب خ

الم بخاری الم الم الم منبور عدث اور حدیث کے سب سے متند مجوع "مح بخاری" کے مرتب کرنے والے سلسلہ نسب یہ بہتند مجوع "مح بخاری" کے مرتب کرنے والے سلسلہ نسب یہ بہتند مجود اللہ بن ابراہیم بن مغیرہ بن بروز بہت تیرہ شوال ۱۹۲۳ کو بروز جعہ کو پیدا ہوئے۔ الم بخاری کا اصلی نام "محد" اور کئیت "ابوعبداللہ" ہے۔ ان کے جد اعلی بروز بہ فارس کے رہنے والے اور غربیا محوی تنے۔ الم صاحب کے جد امجد مغیرہ پہلے شخص ہیں جو اس فائد ان شل مشرب بہ اسلام ہوئے۔ اس زمانے کا قاعدہ تھا کہ جس شخص کے ہاتھ پر اسلام لاتے تھائی کی نسبت سے مشہور ہوجاتے شف مغیرہ چونکہ امیر بخارا بمان جعفی کے ہاتھ پر مسلمان ہوئے تھے، اس لئے جعفی مشہور ہوگئے اور یہ لقب نسانی بعد منتقل ہوتا ہوا الم اس کے جعفی مشہور ہوگئے اور یہ لقب نسانی بعد منتقل ہوتا ہوا الم اس کے جعفی مشہور ہوگئے اور یہ لقب نسانی بعد منتقل ہوتا ہوا الم اس کے جعفی مشہور ہوگئے اور یہ لقب نسانی بعد منتقل ہوتا ہوا الم اس کے جعفی مشہور ہوگئے اور یہ لقب نسانی بعد منتقل ہوتا ہوا الم اس کے جعفی مشہور ہوگئے اور یہ لقب نسانی بعد منتقل ہوتا ہوا الم اس کے جعفی مشہور ہوگئے اور یہ لقب نسانی بعد منتقل ہوتا ہوا الم اس کے جعفی مشہور ہوگئے اور یہ لقب نسانی بعد منتقل ہوتا ہوا الم اس کے جعفی مشہور ہوگئے اور یہ لقب نسانی بعد منتقل ہوتا ہوا الم اس کے جعفی مشہور ہوگئے اور یہ لقب نسانی بعد منتقل ہوتا ہوا الم اس کے جعفی مشہور ہوگئے اور یہ لقب نسانی بعد منتقل ہوتا ہوا الم اس کے جعفی مشہور ہوگئے اور یہ لقب نسانی بعد منتقل ہوتا ہوا الم اس

صاحب تک پہنچا۔ اس بنا پر امام صاحب دجعفی "کے لقب ہے بھی مشہور ہیں۔ امام صاحب کے دادا ابراہیم کا حال کے معلوم نہیں ہوسکا، لین ان کے والد اساعیل چوتھ طبقے کے معتبر محدثین میں شار کئے جاتے ہیں۔ حالت ہیں۔

ام صاحب کی تحصیل علم کا زمانہ بھین ہی سے شروع ہوتا ہے۔
ابتداء جس علم فتو کی پر توجہ کی اور امام وکیج اور امام ابن مبارک جیسے
اسا تذہ کی تصنیفات کا مطالعہ کیا۔ پندرہ برس کی عمر جس فقہ کی تعلیم سے
فارغ ہوگئے تو اس مقدس فن کی جانب متوجہ ہوئے جس کی پریٹان
اور پر آگندہ حالت ان کی آئدہ توجہ اور سمریرتی کا انظار کر رہی تھی۔
امام بخاری کا فضل و کمال اسحاق بن راہویہ اور علی بن المدنی کے
فیضان تعلیم کازیادہ ممنون ہے۔

امام صاحب نے تحصیل علم اور زیارت علا کے لئے دور دراز مقامت کے سفر کئے۔ مصروشام ش استفادہ حدیث کی غرض سے دوبار گئے۔ بجازش متواتر چھے سال تک قیام کیا۔ کوف ویفداوش جو علا کا مسکن تعا، بار بار گئے۔ بصرہ چار بار گئے اور بعض مرتبہ پانچ پارچ برس تک قیام کیا۔ ایام جج ش مکہ معظمہ چلے جاتے اور فراغت کے بعد پھربصرہ چلے آتے۔ ان تمام سفروں ش فیثا پور کاسفر فاص طور پر قائل ذکر ہے۔

محققین نے امام بخاری کے اساتذہ اور مشارکے کے ضبط کا ایک خاص طریقہ بیان کیا ہے۔ انہوں نے لکھا ہے کہ امام بخاری کے اساتذہ پارٹی طبقوں بیس مخصریں۔ طبقہ اولی بیس وہ مشارکے ہیں جو ثقات تابعین سے روایت کرتے ہیں جیسے محمہ بن عبداللہ، کی بن ابراہیم، اندعائم انیس، عبداللہ بن موکی، اسائیل ابن انی خالد اور الوقیم وغیرہ۔ اور طبقہ ثانیہ بیس وہ مشارکے ہیں جو طبقہ اولی کے معاصر ہیں، لیکن وہ ثقات تابعین سے روایت نہیں کرتے ہیں آدم بین الی ایال، ابوم ہر، سعید بن انی مرکم اور الوب بن سلیمان و غیرہ۔ طبقہ ٹاللہ میں وہ مشارکے ہیں جو کبارتی تابعین سے روایت کرتے ہیں جیسے سلیمان بن مشارکے ہیں جو کبارتی تابعین سے روایت کرتے ہیں جیسے سلیمان بن مشارکے ہیں جو کبارتی تابعین سے روایت کرتے ہیں جیسے سلیمان بن مشارکے ہیں جو کبارتی تابعین سے روایت کرتے ہیں جیسے سلیمان بن مشارکے ہیں جو کبارتی تابعین سے روایت کرتے ہیں جیسے سلیمان بن مشارکے ہیں جو کبارتی تابعین سے روایت کرتے ہیں جیسے سلیمان بن حمار، علی بن مدنی، کیلی بن معین احمد بن جنبل اور اسحاق بن راہویہ و غیرہ۔ اس طبقے سے روایت کرنے میں جنبل اور اسحاق بن راہویہ و غیرہ۔ اس طبقے سے روایت کرنے میں

امام سلم بھی امام بخاری کے دفیق اور شریک سے ، لیکن انہوں نے سائ حدیث امام بخاری سے پہلے شروع کیا تھا جیسے محمد بن کیل ذائی ، ابوحاتم رازی ، محمد عبدالرحم ، عبد بن حمید اور احمد بن نصر اس طبقے سے امام بخاری نے اس وقت احادیث کی روایت کی جب الن کے مشارک فوت ہو چکے ہے۔ جو احادیث اس طبقے سے روایت کی ہیں وہ اور کی کے پاس نہیں تھیں۔ طبقہ خاصہ میں وہ مشارک ہیں جو دراصل امام بخاری پاس نہیں تھیں۔ طبقہ خاصہ میں وہ مشارک ہیں جو دراصل امام بخاری کے تلافہ ہتے جیسے عبداللہ بن حماد آلی ، عبداللہ بن عباس خوارزی اور حسین بن محمد قبانی اس طبقے سے بھی امام بخاری نے ضرورت اور فائدہ کے چیش نظر احادیث روایت کی ہیں۔ آگر چہ ان کی تعداد بہت کم ہے۔ بہر حال اس تحقیق سے یہ ظاہر ہوگیا کہ امام بخاری نے اپنے اکابر ، امثال اور اصاغر سب سے روایت حدیث کی ہوادر اپنیں ہوسکا جب سے کر دکھایا کہ اس وقت تک کوئی شخص کائل محدث نہیں ہوسکا جب سے کر دکھایا کہ اس وقت تک کوئی شخص کائل محدث نہیں ہوسکا جب

بخارا وریائے جیون کی زیریں گزرگاہ پر ایک بڑے نخلتان میں واقع ان مردم خیر علاقوں کا ایک شہرہے جن سے علم وفن کی تاریخی شخصیات کی عظمتیں وابستہ ہیں جوعلم ووانش کے بڑے بڑے سور ماؤں کا وطن رہا اور جہال محاح ستہ کے مصنفین پیدا ہوئے۔

بخاراك بإرىيس

سطح سمندر سے بخاراکی بلندی ۲۲۲ فیٹ (۲۲۳میش) ہے اور یہ طول البلد مشرقی ۲۲ درج ۱۳۸میش کے اور یہ طول البلد شالی ۱۳۸میش ۱۳۸میش البلد شالی ۱۳۸۸میش ۱۳۵۰۸ کلومیشر ۱۳۵۰۸ کلومیش کلومیش

معجم البلدان مس علامدیا توت حموی بخارا کے متعلق کیسے ہیں:
"بخارا (ہا کے صدمہ کے ساتھ) ماوراء النہر کے بڑے اور عظیم شہردں میں سے ہے۔ مقام "آسل الشط" سے اس کی طرف دریا عبور کیا جاتا ہے۔ اس جہت سے دریائے جیون اور بخارا کا فاصلہ دودن کا ہے۔ بخارا کا طول سالی درہے اور عرض اکتا لیس درجے ہاور اقلیم فاص میں واقع ہے۔ بخارا کی وجہ تمید باوجود علاش کے معلوم نہ ہوسکی۔ بخارا ایک قدیم اور باغ و بہاروالا شہرہے۔ ماوراء النہرکے تمام

شہروں میں جوشادائی اور حسن بخارا کو حاصل ہے، کسی دوسرے شہر کو نہیں۔ جب آپ باہرے اس کے قلعے پر پیڑھ کر اس کا نظارہ کریں گے توہر سو آپ کو مرغزار اور سبزہ ہی سبزہ نظر آئے گا۔ در میان میں سبنے ہوئے محلات کا منظر حیین بھولوں کی مانند نظر نواز ہے۔" ہوئے محلات کا منظر حیال گاری تاریخ پر ایک سرسری نظر بخاراکی تاریخ پر ایک سرسری نظر

اسکندر اکبرمقدونی کی فتوحات ہے قبل بخارا فاری حکومت کے تابع تھا۔ اس وقت اس کو «صغیریان" کہتے تھے۔ اسکندر اکبر نے جب فارس کے شہر فنے کئے تو بخار ابھی اس کے زیر تھیں آگیا۔ بعد میں انبی سے ایونانیوں کو ملا مچرجب لشکر اسلام دنیا کے چے چے پر دین اسلام کاجسنڈ البرانے کے لئے اٹھا تو بخار اکو بھی فئے کر ڈالا۔ ہوالوں کہ جب حضرت معاویہ کے دور میں زیاد بن الی سفیان کا ۵۴ ھ میں انقال ہوا تو ان کی جگہ ان کے میٹے عبیداللہ کوخراسان کاعامل بنا پاکیا۔ ۵۴ ہیں اس نے بخارا کی جانب پیش قدمی کی اور نسف و بیکند کو فتح کیا۔ بخارا کی حکومت اس وقت '' خاتون'' نامی عورت کے پاس تھی۔ عورت نے ترک کو مدد کے لئے کہا۔ ان کی ایک بڑی جماعت آئی، جنگ ہوئی اور ان کو شکست ہوئی۔ خاتون نے پیغام ملے بھیجا اور ایک لاک سالاند برصلح مولى - پير حضرت معاديد نے ٥٥ ه مل سعيد بن عثمان کو خراسان کا امیرمقرر کیا۔ ۸۷ ھاتک پھراس کا تاریخی حال معلوم نه ہوسکا۔ ۸۷ ھ میں اسلامی فتوحات کے عظیم جرنیل قتیبہ بن مسلم كى قيادت مين اسلامى لشكر كے ند تھے والے سيل روال نے جب ان علاقوں کارخ کیا تو بخارا کو بھی فنح کر ڈالا۔ پھر جب چنگیز خال کی تاریخ بربریت کانامبارک آغاز ہوا توعالم اسلام کے بیسیول شہروں کی طرح بخارا بھی اس کی بریاد بول کالقمہ بنا اور بیبال اس نے سفاک کی وہ تاریخ مرتب کی جس کی مثال تباہی اور قتل و درندگی کی تاریخ میں کم ے کم ملے گ۔ چند محلات جھوڑ کر بورے شہر کو آتش کر کے تاراج کیا كياسيه جار ذوالجه ١١٢ه (١٠ فرور ١٢٢٠) كاواقعب

پھروہ تا تاری قوم جو اسلام کوجڑ سے اکھاڑنے اور دنیا کے نقشے سے اس کا وجود ختم کرنے پر تلی ہوئی تھی، جب بوری کی بوری سلم ہوگئ اور کعبے کو صنم خانے سے پاسبال مل کئے تو چنگیزی خاندان کے مشہور

اسلامی فارج تیمور لنگ کے ہاتھ بخارا ۱۳۳۰ء میں آیا اور بخارا ایک بار پھر اسلامی فارج تیمور لنگ کی اولاد کے پھر اسلامی تہذیب و تدن کا مرکز بن گیا۔ بخارا تیمور لنگ کی اولاد کے پاس رہا حتیٰ کہ ۱۳۹۸ء میں اوز بکوں نے اس پر قبضہ کیا اور تیمور می فائدان کی حکومت بیمال ختم کر ڈالی۔ چونکہ روس کے لئے ہندوستان کی ایک راہ گزر بخارا بھی ہے، اس لئے اس ایمیت کے پیش نظر مغربی وسائل کی مدد سے روس نے اس بر ۱۸۷۳ء میں قبضہ جمایا۔

جب ۱۹۹۱ء میں ریاستوں کے عناصرے بنے ہوئے روس کے وفاق کاعقدہ کشاہوا اور چھے مسلم ریاسیں آزاد ہوئیں تو ان آزاد ہوئے وفاق کاعقدہ کشاہوا اور چھے میاست از بکستان کا شہر ہے جس کا دار الحکومت "تاشقند" ہے۔

#### علل حديث

علل حدیث کی معرفت کو علم اصول حدیث بیں انتہائی ابمیت دی
جاتی ہے۔ حدیث معلل اس حدیث کو کہتے ہیں جس بیں کوئی علّت خفیہ
ہولیعنی حدیث بہ ظاہر سمج معلوم ہوتی ہو، لیکن دراصل اس بیں کوئی سقم
ہو مثلاً موقوف کو مرفوع قرار دیا گیا ہویا بالعکس۔ ای طرح مرسل کو
موصول قرار دیا ہویا بالعکس یا ایک حدیث کے متن کو دو سری حدیث
میں داخل کر دیا گیا ہویا اور کوئی وہم ہو۔ ان علل ند کورہ بیس ہوئی
علّت بھی سندیا متن ہیں پائی جاتی ہو تودہ حدیث معلل ہوتی ہے۔ آئمہ
حدیث نے حدیث معلل کی معرفت کو بہت مشکل قرار دیا ہے حق کہ
عبدالرحمٰن مہدی نے کہا کہ علل حدیث کی معرفت الہام کے سوا
عاصل نہیں ہوتی۔

امام بخاری حدیث کے باتی فنون کی طرح علل حدیث میں بھی انتہائی ماہر اور اپنے وقت کے امام گردانے جاتے ہیں۔ بڑے بڑے مشہور محدث امام صاحب کی خدمت میں حاضر ہو کر ان سے علل حدیث کے بارے میں معلومات حاصل کرتے تھے۔

امام بخاری کے زمانے یں بصرہ، بغداد، نیشالور، سرقد اور بخارا علوم اسلامیہ کے مرکز قرار دیے جاتے تھے۔ ان شہروں میں امام بخاری باربار گئے اور بے حساب لوگوں کو احادیث الما کرائیں۔ بخارا

تک امام بخاری کے تلافرہ کا سلسلہ پھیلا ہوا تھا۔ ملاعلی قاری اور قسطلانی نے لکھا ہے کہ امام بخاری سے ایک لاکھ اشخاص نے روایت کی ہے۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ عددو شار ان کے تلافہ کا احصا کرنے سے قاصر ہے۔

#### تصانف

امام بخاری کی زندگی کا اکثر حصنه احادیث کی تلاش میں شہردر شہر سفر میں گزراہے اور انہیں کی ایک جگد سکون سے بیٹھ کر کام کرنے کا موقع بہت کم ملا۔ اس کے باوجود انہوں نے خاطر خواہ تعداد میں تصانیف چھوڑی ہیں۔

⇒ مدیث +اساء الرجال +مند+سنن -

جی بخاری تمریف: حدیث کاسب نے مستند مجموعہ جو امام بخاری کی تصانیف یوں تو بیس نے زیادہ بیاں نے مرتب کیا۔ امام بخاری کی تصانیف یوں تو بیس نے زیادہ بیں، لیکن جوعظمت وشہرت اور مقبولیت میں بخاری کے حصیص آئی وہ کسی اور کتاب کو حاصل نہ ہو کی بلکہ حق یہ ہے کہ تمام امہات کتب حدیث میں جو مقام میں بخاری کو حاصل ہوا وہ کی اور کتاب نے نہیں پایا۔ نیز علائے اُمّت کا اس پر اتفاق ہے کہ کتاب اللہ کے بعد میں بخاری سے زیادہ کوئی میں کتاب روئے زمین پر موجود نہیں ہے۔

امام شافعی نے موطاء امام مالک کوسیح ترین کتاب قرار دیا تھا، لیکن وہ صحیح بخاری کی تصنیف سے پہلے کی بات ہے۔ واقعہ یہ ہے کہ صحیح بخاری کے منظر وجود میں آنے کے بعد حققہ شن کی تمام کتابیں پس منظر میں جانگیں۔ امام بخاری ؓ نے اپنی صحیح کا چھے لاکھ احادیث میں سے انتخاب کیا ہے۔ حدیث شریف کو کتاب میں ذکر کرنے ہے پہلے وہ شل کرتے، اس کے بعد دور کعت نقل پڑھتے، پھر اس حدیث کو اپنی صحیح میں درج میں استخارہ کرتے، اس کے بعد اس حدیث کو اپنی صحیح میں درج کرتے۔ امام بخاری فرماتے ہیں کہ میں نے اپنی اس کتاب کو سولہ مال کی مدت میں کمتل کیا۔ میں نے اس کتاب میں صرف صحیح احادیث مال کی مدت میں کتاب کو احادیث شامل کی ہیں۔ اور جن صحیح احادیث کو میں نے طوالت کی وجہ سے شامل کی ہیں۔ اور جن صحیح احادیث کو میں نے طوالت کی وجہ سے شامل کی ہیں۔ اور جن صحیح احادیث کو میں نے طوالت کی وجہ سے شامل کی ہیں۔ اور جن صحیح احادیث کو میں نے طوالت کی وجہ سے شامل کی تعداد بہت زیادہ ہے۔

ہم اس سے پہلے ذکر کر بھے ہیں کہ تالیف صحیح سے امام بخاری کا مقصد جع احادیث نہیں ہے بلکہ تراجم الواب پر استدلال اور احادیث سے مسائل کا استفاط بھی ان کا مقصد تھا۔ چنا نچہ "ترجمۃ الباب" کے اثبات کے لئے وہ سب سے پہلے قرآن کر ہم کی آیت پیش کرتے ہیں۔ پھر بھی ای پر اکتفا کر لیتے ہیں اور بعض اوقات آثار صحابہ اقوال تابعین اور ارشادات آئمہ فتوگ سے اس کی تاید کرتے ہیں۔ اس کے تابعین اور ارشادات آئمہ فتوگ سے اس کی تاید کرتے ہیں۔ اس کے حست اپن بوری سند کے ساتھ حدیث کی روایات کرتے ہیں اور بھی بغیر سند کے حدیث وارد کرتے ہیں اور بھی بغیر سند کے حدیث ذکر کردیتے ہیں۔

محیح بخاری کی تعداد امرویات میں علما کا اختلاف ہے۔ حافظ ابن ملاح کی تعقیق ہے ہے کہ سیح احادیث کی تعداد سات بزاردوسو پچھترے اور حذف کررات کے بعد یہ تعداد چار بزار ہے۔ حافظ ابن جر عسقلانی کی تحقیق کے مطابق، محیح بخاری کی کل احادیث مند بشمول کررات سات بزار تمن سوستانوے ہے اور جملہ معلقات کی اعداد ایک بزار تمن سواکنایس ہے اور جملہ متابعات کی تعداد تمن چوالیس ہے اور حذف کررات کے بعد احادیث مرفوعہ کی تعداد دو ہزار چھ سوتیس رہ جاتی ہے۔ نیزامام بخاری کی جو احادیث اعلی اسانید پر شمتل ہیں وہ طافیات ہیں اور ان کی تعداد کی جو احادیث اعلی اسانید پر شمتل ہیں وہ طافیات ہیں اور ان کی تعداد بیا کی جو احادیث اعلی اسانید پر شمتل ہیں وہ طافیات ہیں اور ان کی تعداد بیا کیسے۔ حذف کر رات کے بعد یہ تعداد سولہ رہ جاتی ہے۔

#### ب ر

پر بر را مقام : سعودی عرب میں مکہ دینہ کے در میان وہ مقام جہاں اسلام کی سب سے پہلی جنگ (غزوہ) لڑگ گی۔ اس علاقے کا نام "بدر" نامی ایک چشنے کی وجہ سے بڑا۔ بدر کامقام دینہ منورہ سے کوئی محمد من مکہ کی جانب ہے۔ بدر کا پانچ میل لمبا اور چارمیل چوڑا میدان چاروں طرف سے بہاڑوں سے گھرا ہوا ہے۔

چاروں طرف سے بہاڑوں سے گھرا ہوا ہے۔

چہدر ، غزوہ + مکہ + دینہ۔

پرر، عروه : غروات بی کریم ایک شروه د غروه د غروه د خروه و بدر نهایت مشهور اور نهایت متبرک به ایک مقام پر ای غروه کو «پیم الفرقان" بھی فرمایا گیا به اس غروه کافشل و شرف جمله غروات سی بر بر به اس مقام پربدر بن یخلا بن النفر بن کنانه آباد بوا تھا۔ ای کے نام به مقام کانام بوگیا۔

بعض کہتے ہیں کہ بدر بن حارث نے بہال کنوال لگوایا تھا۔ بیر بدر کی وجہ سے اس جگہ کو بھی "بدر" کہنے گئے۔ جب آنحضور وہ اللہ اورہ کرلیا مہاجرین مکہ چھوڑ کر دینہ میں آگئے تھے تب سے قریش نے ارادہ کرلیا تھا کہ جو جی قوت سے مسلمانوں کی اجمائی قوت کو فنا کر ویا جائے اور ایسانا گہائی حملہ کیا جائے جو مسلمانوں کو پامال کر دسے۔ نبی کر بھر ہیں ا ان کے مزاج سے واقف اور ان کے ارادوں سے باخبر تھے، اس لئے تھوڑ سے تھوڑ سے دنوں کے بعد ہر اس راستے کی طرف جد حرب الل کہ کا اقدام حملہ ہوسکتا تھا، مرور کا نئات مسلمانوں کے جتھے رواہ کرتے اور اس طرف کے قبائل کے ساتھ جانبدار رہنے کے معاہدات کرتے رہتے تھے۔

رمضان ایک بجری میں حضرت امیر حمزة تیں سواروں کے ساتھ سیف الجری طرف گشت نگانے گئے تھے کہ ان کو الوجبل کالشکر جس میں تمین سوسوار تھے مل گیا۔ الوجبل نے دیکھا کہ مسلمان ہوشیار ہیں اور ناکہانی تملہ ناممکن ہے لہذا وہ والیس چلا گیا۔ شوال ایک بجری میں عبیدہ بن الحارث الماقی ساٹھ سواروں کو لے کر دینہ منورہ سے گشت کو فیلے تو ان کو بھی ابوسفیان دوسوسواروں کے ساتھ شیة المرہ کے راستے پر آیا مل گیا۔ الوسفیان نے دیکھا کہ مسلمان اس راہ سے فاقل نہیں وہ والیس چلا گیا۔

ذی القعدہ آیک جمری میں سعد بن الی وقاص سویا آئ سواردل کے ساتھ مینہ ہے گئے گئے اور جمغہ تک انہوں نے چکر لگایا۔ گئے ساتھ مینہ ہے گشت کو نگلے اور جمغہ تک انہوں نے چکر لگایا۔ دشمن نہیں ملا۔ اس کے جمن ماہ بعد صفر ۲ھ نی کریم کھی خود ستر سواروں کے ساتھ "ابوا" تک آئے۔ اس سفر میں عمرو بن مخشی الضمری سے معاہدہ ہواکہ وہ غیرجانبداررہے گا۔ نبی کریم وہی نے پھر بواط تک سفر فرمایا۔ یہ مقام بنبوع بندرہ گاہ کے قریب ہے۔ قریش کا

قافلد المجس كاسردار اميد بن خلف تفا-اس كے ساتھ صرف ايك سو افخاص تقے اور آنحضور في كئي اروسو افراد تھے - چونكد مسلمانوں كا مقصد خود كسى كو چيئرناند تھا، اس لئے قافلد نكل كيا اور نبى كرىم في اللہ تشريف لے آئے۔

ای مینے ش کرزبن ابرالفری نے کمہ سے نکل کر دینہ پرحملہ کیا اور اہل مدینہ کے مولیش مدینہ کی چرا گاہ ہے لوٹ کر لے کمیا۔ اس کا تعاقب بعى مقام سغوان تك كياكيا، كمر إسلامى الشكر ناكام ربا- سفوان بدر کے قریب ہے، اس کئے اس کانام "بدراولی "بھی مورفین نے تکھا ہے۔اس جملے کے بعدنی کرم عظی کو ضرورت محسوس ہوئی کہ بنور لج اور بنوضمره كساته ايك معابده غيرجانبداررسن كاكياجائ بمادى الاولی میں یہ معاہدہ ہو گیا۔ ای ماہ کے آخر میں بارہ سواروں کا ایک جمعا عبدالله بن جحش كي امارت ميس بهيجاً كيا- ان كو قريش كا قافله ش كيا-نی کرم ایت کے خلاف مسلمانوں نے تیر چلائے - قریش کا ایک آوی مارا کیا اور دوقیر بوئے۔ بی کرم عظی نے قیدیوں کو چھوڑ ریا اور متنول کاخون بها قریش کو اوا کر دیا اور بیه بھی ظاہر فرمایا که مسلمانول نے یہ کام اجازت سے بڑھ کر کیا ہے۔ قریش نے تاوان . وصول كرليا محرانهول في مسلمانول كى معذرت كى محمد قدرند كى اور يداراده كرلياكداب مسلمانون يراعلانية حمله كياجائ كا- قوم كوجوش ولانے کے لئے ابوجہل نے یہ بھی مشہور کرویا کہ قریش کے قافلے کو جو الوسفيان كى أتحق بن شام سے آر باب جس كامراية تجارت بچاس بزار دینار ہے، مسلمان اے لوٹنا جا ہے ہیں لہذا قافلے کی حفاظت کے لئے جلد آگے بڑھنا چاہئے۔اس کی تدبیر خوب موثر ثابت ہو کی اور ایک ہزار کالشکر جو خوب سلح متما اور نین کموڑے ادر سات اونٹ ان ے ساتھ تھے، فراہم ہوگیا۔ قریش کے بندرہ مردار لفکرین شائل ہو گئے اور ہر ایک نے وعدہ کیا کہ کیے بعد دیگرے تمام لشکر کی غذا کا انظام کرے گا۔

ابوجبل مکہ سے چار پانچ منزل پر پہنچاتھا کہ اسے اطلاع مل گئ کہ ابو جبل مائد خریت سے مکہ پہنچ کیا ہے۔ الل اشکرنے ابوجبل سے کہا کہ اب جم کو والیس چلنا چاہئے، کیونکہ جمارا قافلہ بلاکس گزند کے

گر بینج چکاہے۔ ابوجہل نے کہا کہ ہاں یہ تو اچھاہوا، لیکن بہتریہ ہے

کہ یرب کے قریب و جوار تک پینچیں اور وہاں جشن شاوی مرتب

ہم عہد ہونا پندنہ کریں گے اور مسلمان اہماری کثرت وشوکت اور جشن

ہم عہد ہونا پندنہ کریں گے اور مسلمان اہماری کثرت وشوکت اور جشن

کے طالات من کر مرعوب ہوجائیں گے۔ اہل لشکر نے اس دائے لئے

اتفاق کیا اور یہ لشکر سمندر کا ساحل چھوڈ کر (عد هرسے قافلے کے لئے

جارہے ہے) ہدینہ کی طرف چل پڑا۔ جب بی کریم جھاٹھ کو ابوجہل کی

جارہے ہے) ہدینہ کی طرف چل پڑا۔ جب بی کریم جھاٹھ کو ابوجہل کی

وقت جلد ہے جلد تیار ہوسکتے ہیں، وہ چل پڑیں۔ چنانچہ ساسم صحابہ جو

اس وقت وائے زمین پر بہترین بزرگ تھ، حضور ہوگئے کے ساتھ

روانہ ہوگئے۔ اس تعداد میں مہاجرین ۱۸۳ اور افسار ۱۵۲ (اوس ۱۴۔

خررج ہو) اور متعلقین ہروہ قبائل 2 ہے۔ بعض روایات میں تعداد

خررج ہو) اور متعلقین ہروہ قبائل 2 ہے۔ بعض روایات میں تعداد

ہماااور بعض میں ۱۹۵ ہوئی کئی ہے۔ ۱۳۱۹ کی روایت غالباً ان محابہ

میت ہے جنسی بوجہ صغرین اجازت جنگ نہ وگئی۔

میت ہے جنسی بوجہ صغرین اجازت جنگ نہ وگئی۔

مہاجرین و انسارے نی کریم اللہ نے مشورہ طلب کیا۔ سب بہلے حضرت ابو بکر مدیق نے اور بعد ازال حضرت عمرفاروق نا فرا کے کفتگو فرائی۔ بھر مقداد بن عمرو انساری نے کہا، یار سول اللہ اجو تھم آپ وی کہ فائد تعالی سے طاہ اس کے لئے تیار ہوجائے۔ ہم اوگ بی اسرائیل کی طرح یہ نہیں کہیں گے تم اور تمہاد اخدا جا وَاور لاُو ہم تو میں نے آپ وی کو تی و مداقت کے ساتھ ہیں۔ قسم ہے اس ذات کی جس نے آپ وی کو تی و مداقت کے ساتھ ہیں۔ کہ اگر آپ برک الخماد (اقصائے یمن کا ایک مقام) تک جائیں گے تو ہم ساتھ ہوں کے اور حضور وی کی و در میان میں لیتے ہوئے آگر ہی جائیں بائیں جنگ کریں گے۔ در میان میں لیتے ہوئے آگر ہی جائیں بائیں جنگ کریں گے۔

نی کریم الله کا چرا مبارک اس تقریر پردوش ہوگیا۔انسادک کے شمولیت جنگ کا چرا مبارک اس تقریر پردوش ہوگیا۔انسادی کے شمولیت جنگ کے مکر د انسادی طرف درخ فراکر وریافت کیا کہ کیا رائے ہے تو سعد بن معاذ نے عرض کیا کہ یارسول اللہ اکیا حضور الله کو ہماری دائے کی ضرورت ہے۔ بخد اہمارا حضور الله کیا ایمان ہے۔کیا حضور الله کا یہ خیال ہے۔ بخد اہمارا حضور الله کیا کہ انساد حضور الله کیا کا ماتھ صرف اپنے تی وطن میں دیا کریں گے۔

میں اس وقت انصار ہی کی طرف ہے اور انہی کی عرض پیش کر رہا ہوں

کہ حضور وہ کا جو مشا ہو اس پر عمل فرما میں۔ جس کارشتہ طانا ہو، طا

دیجے۔ جس کارشتہ توڑنا ہو، توڑ دیجے۔ جے موجودہ حالت پر رکھنا ہو

اے اس کی حالت پر چھوڑ دیجے۔ ہمارے اموال حاضریں۔ جس قدر مثا ہو، ہمیں بطور عطیہ چھوڑ دیجے۔

مثا ہو، قبول فرما کیے اور جس قدر مشاہو، ہمیں بطور عطیہ چھوڑ دیجے۔

لیکن حضور بھی کا قبول فرمانا ہم کو زیادہ پیند ہوگا۔ اور جو ہمارے لئے

رہ جائے گادہ نا پہند ہوگا۔ ہمارا معالمہ بالکل رسول بھی کے ہاتھ میں

مہ جس نے حضور بھی کو کہی نبوت کے ساتھ ہیں۔ اس خدا کی

مندر چیر کر نکل جانے کا تھم ہوگا تو ہم سب حضور بھی کے ساتھ

مندر چیر کر نکل جانے کا تھم ہوگا تو ہم سب حضور بھی کے ساتھ

سندر چیر کر نکل جانے کا تھم ہوگا تو ہم سب حضور بھی کے ساتھ

ساتھ چلیں گے اور ہم میں ہے ایک شخص بھی پیچے نہ رہ جائے گا۔ یا

رسول اللہ انہ کو گور جنگ میں جم جانے والے ہیں اور مقالے میں اپنی

بات کو پورا کر دکھاتے ہیں۔ جھے امید ہے کہ ہماری خدمات

حضور بھی کی آنکھوں کی فینڈک ٹابت ہوں گی۔

مسلمانوں کو کفار کے مقابلے میں جہاں اتر نا پڑا وہاں پر دیت بہت تھے۔ پانی موجود نہ تھا۔ اللہ تعالی نے ایسی زور کی بارش بھیجی کہ دیت دب گئی اور مسلمانوں نے دیت ہٹا کر جو ہڑ بنا ایا جو پانی سے بھر گیا۔ کفار صاف زشن پر اترے ، او هر بہت کیچڑ بوگئی۔ اسلامی لشکر سے بیچھے ایک بلند نیلے پر حضور وہ کھی کے لئے ایک چھیر بنا دیا گیا تاکہ آنحضور وہ کھی ایس بلندی سے دونوں لشکروں کو ملاحظہ کر سکیں۔ صرف سیدنا الو بکر صداق اس چھیر کے ساتھ میں حضور وہ کھی خدمت بجالانا، حضور وہ کھی کی خدمت بجالانا،

اپے نشکر کی حالت عرض کرتے رہنا اور حضور ﷺ کے احکام نشکر تک پنجانا تھا۔

لڑائی ہے ایک روز قبل نی کریم ﷺ نے میدان جنگ کا معائد
کیا۔ محابہ کرام ساتھ تھے۔ نی کریم ﷺ تمبر کر فرماتے جاتے تھے:
کل یہاں فلال کافری لاش ہوگی اور یہاں فلال کافری۔ جملہ سرداران
قریش کے نام ای طرح آنحصور ﷺ نے گنواد کیے۔

لڑائی کے لئے صف بندی

جود کار مضان ۲ ہے کو صف بندی ہوئی۔ بی کریم بھی ماحظہ کے صفول کے سامنے سے گزرے۔ کیاد کیما کہ ایک افساری صف سے آگے بڑھے ہوئے ہیں۔ آنحضور بھی کے ہاتھ ہیں بیلی ی چھڑی اسماری محالی کے بیٹ پر چھڑی لگا کر کہا کہ برابر ہوجاؤ۔ تھی۔ ان افساری محالی کے بیٹ پر چھڑی لگا کر کہا کہ برابر ہوجاؤ۔ انہوں نے کہا، یا رسول اللہ! مجھے تو اس سے سخت تکلیف ہوئی۔ حضور بھی نے اپنا کرتا اشما کر فرمایا کہ بدلہ لے لوا ان محالی نے مضور اسماری جو ہو گیا۔ حضور بھی نے بوجھا، یہ کیا؟ وہ لولے، حضور او زیامیں یہ آخری گھڑیاں ہیں اور آخری سانس ہے۔ میں نے سوچا کہ اس شرف سے مشرف تری سانس ہے۔ میں نے سوچا کہ اس شرف سے مشرف ہوجاؤں۔ نی کریم بھی نے وعائے فیر کی اور بعدازاں یہ وعافرائی: ہوجاؤں۔ نی کریم بھی نے وعائے فیر کی اور بعدازاں یہ وعافرائی: ترین پر تیری عبادت کرنے والاکوئی نہ رہے گا۔"

اپی فوج کے معائنے سے فارغ ہوئے تو شمن کی فوج کی طرف و کیما اور زبان مبارک سے فرمایا: "الی یہ قریش ہیں جو فخرو تکبر سے بھر پور ہیں، تیرے نافران، تیرے رسول ﷺ سے جنگ آور۔الی اتیری فصرت تیری مدوکی ضرورت ہے جس کا تونے وعد و فرمایا ہے۔"

بعد ازال نی کریم ﷺ عریش میں داخل ہوئے اور دور کعت نماز
کی نیت باندھی۔ ابو بکر صدای " شمشیر برہنہ لے کر پیرے پر کھڑے
ہوگئے۔ نماز میں آنحضورﷺ نے یہ دعا پڑی: (ترجمہ)" الی اجمحے
ندامت سے بچائیو۔یا اللہ ایس تجھے تیراوعدہ یاد دلاتا ہوں۔"
نماز کے بعد نی کریم ﷺ نے لمبا مجدہ فرمایا۔ سجدے کے بعد بھی

لمبی دعامیں مصروف رہے۔ دعا ایسے گریہ و زاری کے ساتھ کی کہ

اس وقت کفار کی طرف سے عتبہ بن ربید بن عبد شمس بن عبد من وقت کفار کی طرف سے عتبہ بن ربید بن عبد شمس بن عبد مناف اور ادھررسول اللہ وقتی نے فرایا کہ قوم ش یہ شخص بجہ دارہ۔ اگر لوگوں نے اس کی بات مان کی توسید می راوہ و جائیں گے۔

بعد ازال یکی پیغام الوجہل کے پاس بھی بھجوادیا گیا۔ الوجہل نے عامر بن حضری کو بلایا اور کہا کہ دیکھویہ عتبہ تیرارتیب ہے اور تجھے بھائی کا انتقام لینے سے محروم کرنا چاہتا ہے۔ اس کی وجہ یہ بھی ہے کہ اس کا بیٹامسلمانوں کی طرف ہے۔ اب تم پرلازم ہے کہ آگے بڑھوا ور نوج کو گرماؤ۔ اس نے اپنے بھائی کے نام کی دہائی کردی اور فوج میں جوش

پیدا ہو گیا۔ اسود مخودی کفارے نکلا اور کہا کہ سب ہے پہلے میں بڑھتا ہوں۔ مسلمانوں کے حوض کاپانی لی کر آؤں گا۔وہ حوض کی طرف چلا تو سیدنا حمزہ ؓ نے اس کا تعاقب کیا اور اس کی چیھ پر الیں ضرب لگائی کہ وہ وہیں رہ کیا۔

اب اپی صف ے عتبہ نکلا۔ غالباً یہ الوجبل کے طعن کا جواب تھا۔ اس کا بھائی شیبہ اور فرزندولید بھی اس کے ساتھ تھے۔ اس نے نخرہ نگایا کہ کوئی مقابلے کو نکلے۔ یہ س کر معاذ اور معوذ پران حارث باہر نکلے۔ ان کی مان عفراء انصاریہ تھیں۔ اس خاتون کے سات فرزند و و شوہرول حارث اور بگیرے نتے اور ساتوں فرزند میدان جنگ بی حاضر تھے۔ کوئی خاتون اس ففیلت کو نہ پاسکی۔ عبداللہ بن رواحہ انصاری ان کے ساتھ ساتھ تھے۔ عتبہ نے کہا، تم کون ہو۔ انہول نے بنایا کہ ہم انصاری ان کے ساتھ ساتھ تھے۔ عتبہ نے کہا، تم کون ہو۔ انہول نے بنایا کہ ہم انصار ہیں۔ عتبہ بولا، ہاں آپ ذی عزت ہیں۔ برابر کے جوڑ ہیں، لیکن بی تو اپنی قوم کے اشخاص چاہتا ہوں۔ یہ س کر نی کر کیم وقت ہیں۔ برابر کے جوڑ ہیں، لیکن بیس تو اپنی قوم کے اشخاص چاہتا ہوں۔ یہ س کر نی کر کیم وقت ہیں۔ نے فرمایا، عبیدہ بن حارث چلو۔ حزہ تم چلو، علی تم چلو۔ تیوں ہائی ہیں۔ حضرت حزہ نے شیبہ اور حضرت علی خاسید کا کام کر ڈالا۔

عبیدہ اور عتبہ ایک دو سرے پر شمشیرز کی کررہے تھے کہ حضرت حزہ اور حضرت علی نے بھی عتبہ پر حملہ کر دیا اور اسے خاک و جون میں سلا دیا۔ ای جنگ میں امیہ بن خلف پر جو حضرت بلال آکو کلمہ توحید قبول کرنے پر سایا کر تا تھا، حضرت بلال آنے حملہ کیا۔ معاذ بن عفراء بھی بلال کی مدد کو پہنچ گئے اور اس ناپاک کا خاتمہ کر دیا۔ ابو بکر صدیق آنے حضرت بلال کو مبارک باودی۔

سیدنا عبدالرحمٰن بن عوف کہتے ہیں کہ صف بندی میں میرے دائیں بائیں نوجوان لڑکے تھے۔ میں نے دل میں کہا کہ میرے برابر کوئی آزمودہ کار ہوتا توخوب ہوتا۔ یہ دونوں نوجوان معاذ و معوذ و د بھائی تھے۔ ایک نے چیکے سے جھ سے کہا کہ چیا، آپ ابوجہل کوجائے ہیں جب ہمارے سامنے آئے تو جھے بتانا۔ دوسرے نے بھی یکی بات آبستہ سے نوچھی۔ میں نے کہا کہ تم کیا کرو کے اگر اسے دیکھ لوگ ؟ آبستہ سے نوچھی۔ میں نے کہا کہ تم کیا کرو کے اگر اسے دیکھ لوگ ؟ بولے، ہم نے سام کہ دور سول اللہ ویکھالیادں دیا کرتا ہے۔ ہم نے عبد کر لیا ہے کہ اسے ضرور قبل کریں گے یا اپنی جان دے دیں

ے۔ استے میں الوجہل چکر لگاتاہوا لشکر کے سامنے آیا۔ میں نے دونوں الیے دونوں لائوں سے کہا، دیکھو الوجہل وہ ہے۔ یہ سنتے ہی دونوں الیے جھٹے جسے شہباز کوے پر گرا کر تاہے۔ دونوں نے اپنی اپنی تلواریں اس کے پیٹ میں بھونک دیں۔ وہ زمین پر پڑا جان تو زر ہاتھا کہ ابن مسوور گلا اور داڑمی بھی پہنچ کئے۔ انہوں نے اس کی چھاتی پر پاؤں رکھ کر سرکاٹا اور داڑمی سے پکڑ کر سراٹھالیا۔ نبی کریم ویٹھ نے فرمایا کہ اس انت کافرعوں یک ابوجہل تھا۔

محمسان کی اڑائی مور جی تھی کہ اللہ تعالیٰ نے فرشتوں کو بھی اہل ایمان کی مدو نصرت اور ثبات و اطمینان کے لئے نازل فرمایا۔

مسلمین و کافرین کا ہر شخص جنگ میں مصروف تھا۔ اس وقت نی کرمیم ﷺ نے کنگریوں کی ایک معمی کفار کی جانب بھینک وی۔ کنگریوں کا بھینکنا تھا کہ کفار ہمت ہار بیٹے۔مسلمانوں نے تعاقب کیا اور ستر افراد کو قید بھی کر لیا۔ معرے میں کافروں کے ستر آدمی ہلاک ہوئے تے اور مسلمان صرف چودہ شہید۔

سترقیدیوں میں چند اُجی بھی تھے جونی کر بھ ﷺ سے قرابت رکھتے تھ:

انی می عباس بن عبد الطلب بی کریم ﷺ کے چیا تھے۔

o الى مسيدناعلى المرتضى كربرادر كلال محى تهـ

کفار ایسے ہما کے متے کہ انہوں نے اپی فوج کے مردول کا ہمی کچھ انظام نہ کیا۔ نی کر م ایس کی عادت مبارکہ یہ تقی کہ جہاں کسی انسان کی لاش کو بلا تدفین دیکھ لیتے ، وفن کرنے کا تھم دیتے ۔ غزوہ بدر میں ہمی آنحضور و کی نے ایسانی کیا۔

چوہیں سرداران قریش کو ایک گڑھے میں الگ اور باتی کفار کو ایک گڑھے میں الگ اور باتی کفار کو ایک گڑھے میں الگ اور باتی کار ھے کے کئر سے میں الگ و فنادیا گیا۔ تیسرے روز نبی کرتی و اللہ ایک کارے کے کنارے تک تشریف لے گئے جہاں سرداران قریش کے ناپاک جسم گرائے گئے تشجے اور بہ آواز بلند فرمایا: "اے عتبہ بن ربعہ! اے شیبہ بن عتبہ! اے امیہ بن طف! اے ابوجہل بن بشام! اللہ نے جو شیبہ بن عتبہ! اے امیہ بن طف! اے ابوجہل بن بشام! اللہ نے جو اللہ تعالی تہماری بابت کہا تھا، کیا اس کوتم نے ٹھیک پایا؟ جمعے جو اللہ تعالی نے وعدہ فرمایا تھا، میں نے اے بالکل درست دکھے لیا۔"

حضرت عرام نے سوالیہ لیج میں عرض کیا: "یا رسول الله! آپ وہی ان لاشوں سے جن میں روح نہیں، تین روز بعد خطاب فرما رے ہیں۔"

نی کریم وظی نے فرایا ، "بال وہ اس وقت خوب جان گئے ہیں۔ "

نی کریم وظی نے قیدیوں کے معالمے کو شوریٰ میں پیش کیا۔
حضرت عرش نے کہا ، یہ لوگ کافروں کے پیش روہیں۔ میری رائے میں ان کی گردنیں اڑا دی جائیں۔ فلال شخص جو میرا قریبی ہاس کی گردن اڑا میں اڑا دول اور معیل جو علی کا بھائی ہے ، علی اس کی گردن اڑا دے۔ اس طرح حزہ اپ قریبی کی تاکہ اللہ تعالی جان کے کہ ممارے دل میں مشرکین کی مودت ذرا بھی نہیں۔

حضرت الوبكر صداق في عرض كيا: ميرى رائے ہے كه ان كو معاف كر ديا جائے اور ان سے فديد ليا جائے اس سے ہم ائي جنگی حالت كودرست كرليں كے اور بعد يس مكن ہے كہ ان بس سے كى كو اسلام كى نعمت مل جائے اور وہ خود بمى جارا قوت باز و ثابت ہو۔

عبداللہ بن رواحہ انساری نے کہا کہ میری رائے ہے کہ جس جنگل میں کڑیاں بہت ہوں وہاں ان کو واخل کر کے آگ لگا دی حائے۔

نى كريم الله عريش ميں بيلے كے اور تعورى دير كے بعد بحربابر

تشريف لائے اور يوں ارشاد فرمايا:

"الله تعالی بعض کے دلوں کو زم کر دیتا ہے جی کہ وہ ضرورت سے زیادہ نرم ہوجاتے ہیں۔ بعض کے دلوں کو پھر کر دیتا ہے جی کہ دہ پھر سے زیادہ نرم ہوجاتے ہیں۔ بعض کے دلوں کو پھر کر دیتا ہے جی کہ دہ پھر سے زیادہ سخت ہوجاتے ہیں۔ اے الوبکر الوطائلہ میں میکائٹل میں تیری مثال ابراہیم علیہ السلام جیسی ہے۔ اے الوبکر رفز ہے انہیا میں تیری مثال میسی علیہ السلام جیسی ہے۔ اے عمر مؤرث ہے اتیری مثال ملائلہ میں جبر کیل جیسی ہے جو شدت اور ہاس کے ساتھ نازل ہوتا ہے۔ مراز ہوتا ہے۔ اے عمراتیری مثال نوح علیہ السلام کی ک ہے۔ اے عمراتیری مثال انمیا میں موی علیہ السلام جیسی ہے۔ اے الوبکر وعمرا اگر تہمارا النمیا میں موی علیہ السلام جیسی ہے۔ اے الوبکر وعمرا اگر تہمارا النمیا تو میں بھی اور عمرا اگر تہمارا النمیا تو میں بھی اور عمرا اگر تہمارا النمیا تو میں بھی اور عمرات کے ور نہ مراب عنق ہوگا۔"

بہت سے لوگوں نے اپنا زر فدیہ وہیں اوا کر دیا اور جورہ گئے تھے
ان کو مینہ لے جایا گیا۔ قید لوں میں بعض پڑھے تھے تھے ان کو انسار
کے بچے سرد کر دیئے گئے کہ زر فدیہ کے عوض میں ان کو تعلیم دیا

کریں۔ اسرول کو مینہ میں ایسے آسائش و آرام سے رکھا گیا تھا کہ وہ
مکہ میں والیس آکر کہا کرتے تھے، خدا الل مینہ پر رحم کرے۔ خود
مجوروں پر گزارہ کیا کرتے تھے اور ہمیں روٹی کھالیا کرتے تھے۔
وہ تمام محابہ کرام جنہوں نے اِس غزدہ میں شرکت کی، "الل بدر"

ده تمام محابہ کرام جنہوں نے اس غزدہ ش شرکت کی، "الل بدر" یا"بدری "کہلاتے ہیں۔احادیث شی ان محابہ کی بہت ہی فنیلت آئی ہے۔ جب بدری۔

ایک فروہ جوبدر کے مقام پر سے میں موا۔ فروہ جوبدر کے مقام پر سے میں موا۔ فروہ اور سے والی پر ابوسفیان نے مسلمانوں سے کہا تھا کہ آئدہ سال ای مینے میں بدر کے مقام پر آؤں گاجہاں پھرمقابلہ ہوگا۔

اس کے جواب میں حضرت عمرفاروق نے ابوسفیان کو اثبات میں جواب دیا۔ چنانچہ ذوالقعدہ سے میں رسول اللہ وقت بدر کے مقام پر بہنچ تاکہ ابوسفیان کا حسب وعدہ مقابلہ کیاجا سے۔ یہ وہ زمانہ تھا کہ بدر کے مقام پر عرب کامیلہ شروع ہوجا تا تھا اور خوب تجارت ہوتی تھی۔

آنحضور ﷺ کے ساتھ پندرہ سو غازی اور ۱۰ گھوڑے تھے۔
البوسفیان بھی حسب وعدہ نگلا، لیکن مرالظہران پہنچ کر اس کی ہمت
جواب دے گئ، کیونکہ اس نے دیکھا کہ اس موقع پر ہر طرف ہمیانی اور
سبزہ ہے، خٹک سالی بھی نہیں ہے اس لئے یہ وقت لڑائی کے لئے
مناسب نہیں ہے۔ چنانچہ البوسفیان اپنے ساتھیوں کو لے کروالی چلا
مناسب نہیں ہے۔ چنانچہ البوسفیان اپنے ساتھیوں کو لے کروالی چلا
گیا۔ او مرنی کریم وہ اللہ کا دوالقعدہ کے بعد مدینہ منورہ والی تشریف
گیا۔ او مرنی کریم وہ کے گئی ۸ ذوالقعدہ کے بعد مدینہ منورہ والی تشریف

پر برری وہ صحابہ کرام جنہوں نے اسلام کے پہلے فروہ بدر ش شرکت کی۔ان صحابہ کرام کی احادیث ش بہت ہی فضیلت آئی ہے۔ مسیح بخاری میں رفاعہ بن رافع الزرقی سے روایت ہے کہ حضرت جبر کیل علیہ السلام نبی کرمیم فیلی کی خدمت میں آئے اور اوچھا، آپ فیلی المل بدر کو مسلمانوں میں کیما افضل مجھتے ہیں؟ رسول اللہ فیلی نے فرایا کہ سب مسلمانوں سے افضل مجمتا ہوں۔ جبر کیل النظامی نے بتایا کہ فرشتوں میں سے جو فرشتے بدر میں حاضر ہوئے ان کادر جہ ملائکہ میں بھی ایسائی مجماح تاہے۔

حضرت الوہريرة في كبا، رسول الله و في في في الله الله تعالى في الله في

ایک اسلامی اصطلاح، گرانی اور ضاره محروظیک کا ایک اسلامی اصطلاح، گرانی اور ضاره محروظیک کا منت کے خلاف دین میں کوئی نی بات پیدا کرنا۔

"بدعت" اور "اجتہاد" میں زشن آسان کا فرق ہے۔ بدعت مثلاث وبدی ہے اور اجتہاد دین کی ضرورت ہے۔ دین میں نی بات نکالناکوئی معمولی برائی نہیں ہے۔ اس پر شدید وعید اس لئے آئی ہے کہ بدھت ہے یہ احساس ابھرتا ہے کہ اللہ اور رسول فی شکی ہے کہ اللہ اور رسول فی شکی ہے کہ اللہ اور رسول فی شکی ہے کہ اللہ اور آخرت میں بڑا آئی باتی بیان کرنے سے روگئیں جن کے کرنے سے آخرت میں بڑا واب ہوگا اور آخرت میں ترقی ہوگی۔

آنحضور ﷺ کو بدعت سے نہ صرف نفرت تھی بلکہ اندا اور تکلیف بھی ہوتی تھی۔بدعت ایک مہلک اور متعدی مرض ہے۔اس کے مریضوں سے دور رہنا چاہے۔ قیامت کے دن آنحضور ﷺ اِئی اُمّت کے بدعتیوں کو دیکھ کر فرمائیں گے: جنہوں نے میرے بعد دین میں کوئی تبدیلی کی اور بدعت پھیلائی وہ مجھ سے دور رہیں۔

قرآن اور احادیث مبارکہ کی تصریحات کے مطابق شرک کے بعد

سب سے بڑی فکری اور عملی کمرائی بدعت ہے۔ بدعت سے اسلام کا
چشمہ صافی کدلا ہوجا تا ہے اور جو شخص اسلام کے چشمہ صافی کو گدلا

کرنے کی کوشش کرے گاوہ خود ہی دنیا اور آخرت میں گدلا اور میلا
ہوجائے گا، ای لئے خاتم الانبیا حضرت محمد رسول اللہ فیل نے بدعت

سے بیخے کی سخت تاکید فرمائی۔ صحابہ کرام اور اکابرین نے اسے انتہائی
ناپندیدگی کی نظرے دیکھا اور عارفین اُمّت نے اس سے سوئے خاتمہ
کا اندیشہ محسوس کیاہے۔

معلوم ہونا چاہئے کہ جس طرح "توحید" کے مقابل لفظ "شرک" ہے، ای طرح "سنت" کے مقابلے میں لفظ "برعت" ہے۔ کوئی شخص شرک کرنے کے بعد اپنے آپ کو ہزار اہل توحید میں سے سمجھے اس کا یہ سمجھنا باطل اور مردود ہوگا۔ ای طرح بدعات اپنانے کے بعد کوئی اپنے آپ کو "سی "کہے تو اس کا یہ کہنا فلط ہوگا، کیونکہ جس طرح شرک نام ہے توحید کی مخالفت کا ای طرح بدعت نام ہے، سُنت کی مخالفت کا ای طرح بدعت نام ہے، سُنت کی مخالفت کا ای طرح بدعت نام ہے، سُنت کی مخالفت کا ای طرح بدعت نام ہے، سُنت کی مخالفت کا ای طرح بدعات "کو شیطان کا داؤ اس طرح چاتا ہے کہ وہ علی الاعلان ان "بدعات "کو "سنت "کہتا ہے اور امر چاتا ہے اور این بدعات پر شیطان کا داؤ اس دعوت دیتا ہے۔ اور ان بدعات پر شیل نہ کرنے والے کو برا کہتے دعوت دیتا ہے۔ اور ان بدعات پر شمل نہ کرنے والے کو برا کہتے ہوئے دو مرول کو بھی اس پر شمل کرنے کی مول نے بھی شرم نہیں کرتا۔ آخر کاروہ النبدعات کا بوجھ لئے آخرت کے مفرر دوانہ ہوجاتا ہے اور اسے تو یہ کی مہلت تک نہیں ملتی۔

بدعت کی ایجاد آور اس پر اصرار کے معنی یہ بیں کہ ہمارادین امجی (معاذ الله) ناقص ہے۔ آنحضرت کی جو شریعت لے کر آئے اس بس کی رہ گئ تھی جو اس بدعت سے پوری کی جا رہی ہے۔ بدعت کا ارتکاب کرنے والا گویا یہ کہدرہاہے کہ یہ بھی دین کا ایک اہم عمل تھا، عراض حضرت کی نے ہمیں نہیں بتایا۔ غور کیجے، کیا یہ دین کے کامل

ہونے کا کھلا انکار نہیں؟ اور کیا آنحضرت ﷺ پریہ الزم لگانانہیں کہ معاذاللہ آپ ﷺ نے ہمیں پورادین نہیں دیا؟ لہذا یادر کھے کہ بدعت کا اثر نہ صرف اعمال پر پڑتا ہے بلکہ بدعت کے ارتکاب سے عقیدہ بھی گدلا اور گندا ہوجاتا ہے، اس لئے بدعت کے مریضوں سے بھیشہ دور رہنا چاہئے۔

بدعت ہراس عمل کانام ہے جے دین بچھ کر کیا جائے اور اس پر ثواب اور اجر کی امیدر کی جائے، گراس کی اصل نہ کتاب اللہ ہے ہے، نہ آپ کی کے صحابہ کرام کے عمل ہے۔ نہ آپ کی کے صحابہ کرام کے عمل ہے۔ فاہر ہے کہ اگروہ کام اچھا ہوتا اور اس پر ثواب ملتا توقرآن کر کے اس کا ضرور ذکر کرتا۔ آنحضرت کی اے عمل میں لاتے اور اپی اُمت کو اس کی تاکید فرماتے۔ صحابہ کرام جو ہر نیکی کی تلاش میں رہے تھے وہ ضرور یہ عمل کر گزرتے، لیکن جب انہوں نے باوجود داعیہ ہونے کے وہ کام نہ کیا تو یہ فیصلہ کرناکوئی مشکل نہیں کہ اسلام میں اس عمل کی کوئی تنہیں ہے اور جو اس پر عمل کر سے گاوہ نہ صرف اس میں کوناقص بچھنے کا مجرم ٹھہرے گابلہ حضور اکرم کی کئی ختم نبوت اسلام کوناقص بچھنے کا مجرم ٹھہرے گابلہ حضور اکرم کی کئی ختم نبوت کا منکر ہوگا۔ مشہور محدث حضرت مولانا سید بدر عالم مہاجر مدنی نور اللہ مرقدہ فرماتے ہیں:

"برعت ہے آنحضرت کی کو تکیف ہوتی ہے۔ اس سے بدر اور کیا چیزہو عتی ہے۔ بدعت ایک مہلک اور متعدی مرض ہے۔ اس سے اور کیا چیزہو عتی ہے۔ بدعت ایک مہلک اور متعدی مرض ہے۔ اس کے مریضوں سے متعدی امراض کی طرح دور رہنا چاہے۔ قیامت کے دن آنحضرت کی انداز میں فرمائیں گے: سحفا سحفا لمین ہلد بعدی (لینی جنہوں نے میرے بعد میرے دین میں تبدیلی کی اور بدعات پھیلائیں وہ مجھے وور رہیں، دور رہیں)۔ بدعت کو ایجاد کرنے کا مطلب یہ نکتا ہے کہ ہمارا کالی دین گویا انجی ناقص ہے اور آنحضرت کی گریش کی شریعت میں بھی کی بیشی کی مرورت باتی ہے۔ اور یہ ختم نبوت کا انکار نہیں تو اور کیا ہے۔ کی ضرورت باتی ہے۔ اور یہ ختم نبوت کا انکار نہیں تو اور کیا ہے۔ بدعت کا اثر نہ صرف مسلمانوں کے اعمال پر ہوتا ہے بلکہ ان کے عقائد پر بھی پڑتا ہے، اس کے بدعت میں غلو کرنے سے تعنی اس کی زیاد تی

ے سوئے خاتمہ کا بھی اندیشہ ہے۔"

#### بدعت کے نقصانات

آئے ہم قرآن کریم اور احادیث شریفہ کے آئینے میں بدعت اور اس کے نقصانات پر ایک سرسری نظر ڈالیں اور ویکھیں کہ دین میں بدعات پر ایک سرسری نظر ڈالیں اور دیکھیں کہ دین میں بدعات پر اگل لگانے کا افزات پیدا کرنے ، بدعات کورواج دینے اور بدعات کو اگل لگانے کا افزام کس قدر خطرناک ہے۔ اس کے دنیادی نقصانات کیا ہیں اور آخرت میں بدعات کا پھل کتناکڑ واہوگا:

● قرآن کریم میں اللہ تعالی نے آنحضرت ﷺ کے اتباع کا تکم فرمایا ہے اور اپی محبّت کامعیار اتباع مُنت بتایا ہے۔ جو شخص آنحضرت ﷺ کے اسوہ حسندا در آپ ﷺ کی مُنت مبارکہ کا اتباع کرے گا اسے خدا کی خوش نود کی اور اس کی محبت حاصل ہوگ۔ قرآن کریم میں ہے:

"آپ کہد دیں اگرتم اللہ کی محبت رکھتے ہو تو میری پیروی کروتاکہ اللہ تم سے محبت کرے اور رسول ﷺ کا تھم مانو۔ پھر اگر اعراض کریں تو اللہ کو محبت نہیں ہے کافروں ہے۔" (آل عمران)

اس آیت پی بی بات واضح کر دی گئی که خدا کی خوشنودی حاصل کرنے کاطریقہ اتباع شنت ہے۔ خدا کی محبت اور اس کی رضا اتباع رسول بی بیس۔ بدعات سے نہ خداخوش ہوتا ہے اور نہ اس کی محبت اور مغفرت حاصل ہو سکتی ہے۔ حضرت جابر سے مردی ہے:

"جس نے میری بات مانی اس نے خدا کی بات مانی اور جس نے میری نافرمانی کا سے خدا کی ناخرمانی کے۔" (سیح بخاری نامرانی) حضرت الوہریرہ کہتے ہیں کہ آنحضرت کی نے ارشاد فرمایا:

"میری اُمّت میں ہے ہر کوئی جنت میں جائے گا، مرجس نے انکار کیا ہوگا۔ آپ کی نے کیا ہوگا۔ آپ کی نے انکار کیا ہوگا۔ آپ کی نے اور خاری بات میری بات مانی وہ جنت میں جائے گا اور جس نے میری بات مانی وہ جنت میں جائے گا اور جس نے میری بات مانی بس اس نے انکار کردیا۔" (سیح بخاری نامرانی) میری بات ندمانی بس اس نے انکار کردیا۔" (سیح بخاری نامرانی کی اطاعت، خدا کی اطاعت اور حضور کی کی اطاعت، خدا کی اطاعت اور حضور کی کی اطابی کے مطابق کے فرمان کے مطابق

رسول الله على كافرانى كرف والاجتت كقابل ندر باتوآب بى

اندازہ فرمائیے کہ جوعمل آنحضرت ﷺ کی شنت مطہرہ کے مقابل آجائے اور حضورﷺ کے پاک صاف دین میں کی بیٹی کا باعث بنے، اس عمل اور صاحب عمل پر خدا کا غضب ندائرے تو اور کیا ہو!

ال اور صاحب البرطرا ال صب ندار سے واور ایا ہوا اس کے سے ہوئے دین میں اسافہ ہو اور میں ایک وجہ ہوئے دین میں اضافہ ہو اور خدائی محبت اور اس کی رضا ہے۔ ہر گزنہیں ایک وجہ ہے کہ آنحضرت کی نے اپی سیرت اور شنت کا مقابل بدعت کو قرار دیا جس میں بتا دیا گیا کہ بدعت کا نقصان یہ ہے کہ انسان حضور کی گئی کہ منتوں کے شنت اور سیرت کے مقابل آجا تا ہے اور آپ کی کی سنتوں کے مقابل آجا تا ہے اور آپ کی سنتوں کے مقابل آجا تا ہے دور آپ کی سنتوں کے مقابل آجا تا ہے دور آپ کی سنتوں کے مقابل آجا تا ہے دور آپ کی سنتوں کے مقابل آجا تا ہے کہ انسان محضرت جابر کہتے ہیں کہ آخضرت جابر کہتے ہیں کہ آخضرت کی نے فرمایا:

"بہترین بات اور بیان کتاب اللہ ہے اور بہترین نموند اور طریقہ حضرت محمد وقت کی سیرت ہے اور وہ کام بد ترین ہیں جونے نے محمرے جائیں اور جرید عت محمرا ہی ہے۔" (حجم سلم جائیں اور جرید عت محمرا ہی۔" (حجم سلم جائیں)

پس شنت کو اپنانے کا فائدہ ہے ہے کہ خدا کی محبت اور اس کی مغفرت نصیب ہوتی ہے جب کہ بدعت کو اپنانے اور اس پیملانے کا نقصان ہے ہے کہ خدا ناراض ہوتا ہے اور گراہی کے سوا پھی نہیں ہا۔ جب خدا ناراض ہوتو پھربندے کاکوئی نیک عمل بھی قبول نہیں ہوتا۔ جب خدا ناراض ہوتو پھربندے کاکوئی نیک عمل بھی قبول نہیں ہوتا۔ تعالیٰ بدعتی کانہ روزہ قبول کرتا ہے، نہ نماز صدقہ قبول کرتا ہے اور نہ ججاد اور نہ کوئی فرضی عبادت قبول کرتا ہے اور نہ فرخی عبادت قبول کرتا ہے اور نہ نفی ۔ بدعتی اسلام سے ایسے خارج ہوجاتا ہے جیسے گوند ھے ہوئے نفی۔ بدعتی اسلام سے ایسے خارج ہوجاتا ہے جیسے گوند ھے ہوئے آئے ہے بال نکل جاتا ہے۔ "رسن ابن اجد)

آپ بی سوچیں بدعت کا یہ نقصان کیا کچھ کم ہے کہ ایک شخص اپی زندگی تو اسلام کے مطابق گزارے۔ نماز، روزہ، جج، صدقہ اور فرائض ونوافل بھی کرتارہے، لیکن بدعت کو بھی محبوب رکھے اور اہل بدعت کو گلے لگائے تو یہ بدعت اس کی نیکیوں کو الیے کھا جاتی ہے جیسے آگ کڑیوں کو کھا جاتی ہے۔ عبادت کرنے والا یہ بجمتا ہے کہ میری عبادت قبول ہور بی ہے، مگروہ یہ نہیں بجمتا کہ بدعت ایک ایسا ضبیث عمل ہے کہ اس سے اس کانیک عمل قبول نہیں کیا جاتا۔ اللہ کے

ہاں اس کے اس عمل کی کوئی وقعت نہیں ہوتی بلکہ یہ بخی بیباں تک پہنچ جاتی ہے کہ وہ اسلام ہے ایسے نگل جاتا ہے جیے گوندھے ہوئے آئے ہے بال نگال دیا جاتا ہے۔ ہاں، اگر وہ آئدہ کے لئے بدعت سے توبہ کرتے تو پھر اس کے عمل کو قبولیت کاشرف نصیب ہوتا ہے۔ حضرت عبداللہ بن عباس آنحضرت ویکھائے کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ اللہ تعالی بدعت کو چھوڑ میں کہ وہ اپنی بدعت کو چھوڑ مدے۔ (سنن ابن اجد)

برعتی کے برعمل کورد کرنے کی وجہ سوائے اس کے اور کیاہے کہ
وہ اپنے قول وعمل ہے اس بات کا اعلان کر دہاہے کہ آنحضرت وقط جو
دین لے کرآئے وہ ابھی تک ناقص ہے۔ یہ عمل (جو اس وقت میں کر
رہا ہوں) بھی دین کا ایک ہم حصّہ تھاجو اس دین میں شامل نہیں کیا گیا
اور پیفیروق نے اپنی اُمّت کو یہ عمل نہیں بتایا۔ ظاہر ہے یہ بات
آنحضرت ویک پر کھلا افتراہے اور مفتری علی الرسول ای گائی ہے کہ
اس کا ہرعمل رد کر دیا جائے، اس لئے کہ دین کامل اور مکتل ہے اور
آنحضرت ویک اُنہ نے اپنی اُمّت کو پورا دین ہنچادیا ہے۔ اس میں کوئی کی
بیٹی نہیں فرمائی۔

تخضرت بھنگا کی سنتوں پر چلنے والا اپنے قول وعمل ہے اس کا کھلا اعلان کرتا ہے کہ وین اسلام کائل اور کھٹل دین ہے۔ اللہ تعالیٰ نے آپ بھنگا پروین کو کھٹل فرویا اور آپ بھنگا نے اپی اُست کو تیک کی ہر راہ بتادی اور ہر برائی کی نشان وہی کردی ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: "آج میں بورا کرچکا تمہارے لئے تمہار اوین اور بورا کیاتم پر میں

" ای کی اور اور کی ایم برارے سے عماد ادین اور پورا کیام پریس "نے اپنا احسان اور یس نے تمہارے واسطے پیند کیا اسلام کو دین۔"
(المادة: ۳)

جہ الودائ کے موقع پر آنحضرت اللے نے صحابہ کرام سے فرایا کہ بتان میں فرایا کہ بتان میں خوالی کہ بتان محابہ نے کہائی اللہ اللہ کے رسول اللہ آپ نے ہمیں خدا کا دین پورا لورا کہ بتایا اس کے در اللہ کے رسول اللہ آپ نے ہمیں خدا کا دین لورا لورا کہ بتایا ۔ آپ کے اس وقت اپنا سرمبارک آسان کی طرف کیا اور فرایا کہ اے اللہ آپ کواہ دہے ۔ رسی مخاری جاری اللہ آپ کواہ دہے۔ رسی مخاری جاری اللہ آپ کواہ دہے۔ رسی مخاری جاری سے اللہ آپ کواہ دہے۔ رسی مخاری جاری ہے۔

اس سے پتا چلنا ہے کہ آنحضرت و اللہ فے اپی اُست کو ال تمام

اعمال کی خردے وی توجو نیکی اور جملائی کے امور ہیں جن کے اختیار

کرنے سے خدار اضی ہوتا ہے اور اس عمل پر ٹواب حاصل ہوتا ہے

اور ان سب امور کا پتا بتا دیا جن کو عمل میں لانے سے خدا تاراض ہوتا

ہے۔ اب اگر کوئی شخص یہ کہے یا اپنے عمل کے ذریعے یہ بتائے کہ یہ

عمل جو اب میں ادا کر رہا ہول، یہ نیکی اور ٹواب کاعمل ہے تو اس کا
مطلب یہ ہوا کہ آنحضرت وہ اللہ نے اپنی اُمنت سے نیکی کی ایک بات

مطلب یہ ہوا کہ آنحضرت وہ اللہ نے اپنی اُمنت سے نیکی کی ایک بات

چھپائی جے یہ بدعتی ظاہر کر رہا ہے۔ (معاذاللہ عمرت عائشہ صدیقہ فرماتی

"جویہ کے کہ آنحفرت ﷺ نے دین کی کوئی بات جمپائی وہ جھوٹ کہتا ہے۔" پھرآپ ؓ نے آیت پڑی۔ اللہ تعالی فراتے ہیں، اے رسول اپہنچادے جو تجھ پر اتراتیرے رب کی طرف ہے۔

(محیح بخاری نام منے)

قرآن کریم اور احادیث کی روشی میں اہل سنت اس عقید اسے کا کھلا

پرچار کرتے ہیں کہ آخصرت وہ اس نے دین کی کوئی بات ہرگز نہیں
چھپائی اور نہ کوئی ایباعمل اپنی اُست سے مخفی رکھا جس سے اللہ تعالیٰ
راضی ہوں اور اس پر ٹواب ملے جب کہ بدعت پیدا کرنے اور اس
رواج دینے کا نقصان یہ ہے کہ اس سے معاشر سے ہیں یہ تاثر ابحرتا

ہے کہ ہمارا دین ابھی ناقص ہے، ابھی ایسے نیکی کے اور بھی بہت سے
کہ ہمارا دین ابھی ناقص ہے، ابھی ایسے نیکی کے اور بھی بہت سے
کام ضے جو ہمیں نہیں بتائے مجے ۔ یہ بات حضور اکرم سینی پر افترا

امام دارالبجر حضرت امام مالک نید عت کے نقصانات میں اس بات کو سب سے اہم بتایا ہے کہ اس سے آنحضرت کی ذات رسالت پر حملہ ہوتا ہے۔ آپ فرماتے ہیں: "جو خص بدعت ایجاد کرتا ہے اور اس کو اچھ آجھتا ہے تو دہ گویا یہ دعویٰ کرتا ہے کہ رسول اللہ کی نے (معاذ اللہ) رسالت (کی ادائیگی) میں خیانت کی ہے حال آنکہ اللہ تعالی نے فرمایا: الہوم اکملت الکیم دین کیم الا یہ (آج میں نے تم پر دین کھل کر دیا ہیں فرماتے ہیں کہ جو کام اس زمانے میں دین نہیں تفاوہ آج بھی دین نہیں بن سکتا۔

حضرت مجدو الف ثانى فرائے بين كد بدعات كى راه اپنانا اكمال دين كا الكار كرنا ہے آپ كلمت بين:

"دین ان بدعات سے پہلے ہی کائل ہوچکا ہے اور نعمت تمام ہو چکی ہے اور اللہ تعالی کی رضا و خوش نوری ای دین پر کائل عمل سے وابستہ ہو چکی ہے دور اللہ تعالی نے فرمایا ہے الیوم اکملت لکم دین کم الا یہ ایس دین کا کمال ان بدعات میں تلاش کرتا آیت کریمہ کے مضمون سے انکار کرنے کے برابر ہے۔ (کمتوبات حصہ چارم)

اس بہا چاتا ہے کہ جس عمل کو آج دین بنا کر اس پر عمل کرنے کہ تر غیب اور اس کی تاکید کی جاتی ہے وہ نہ صرف یہ کہ سرے ہے دین بی نہیں بلکہ اس عمل کے موجد آخضرت والی کی ذات مقد سہ کو اپناتے ہیں۔
اپن تغید کا نشانہ بناتے ہیں۔ اب جولوگ اس نے عمل کو اپناتے ہیں اس کے موجد کو عزت کی قاہ سے دیکھتے ہیں یاکی در ہے میں اس کی اگریم کرتے ہیں وہ در اصل آخصرت والی کے لائے ہوئے دین کو نقصان پہنچانے میں اس کا ہم تحضرت والی کے بین حال آئکہ آخضرت والی کے موجد کی عزت کرے بلکہ جس قدر ہوسکے اس عمل کو پذیر ائی بخشے، نہ اس کے موجد کی عزت کرے بلکہ جس قدر ہوسکے اس عمل اور اس کے موجد کی عزت کرے بلکہ جس قدر ہوسکے اس عمل اور اس کے موجد کی عرف کرے ہیں کہ جس نے کسی برعتی کی مدد کی اس نے اسلام کو دوایت کرتے ہیں کہ جس نے کسی برعتی کی مدد کی اس نے اسلام کو روایت کرتے ہیں کہ جس نے کسی برعتی کی مدد کی اس نے اسلام کو مرانے ہیں اس کا ہاتھ بٹایا۔ (مشکرة شریف)

حضرت علامہ شاطبی اہل ہوعت کی عزّت کرنے کے نقصانات پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"الل بدعت کی تعظیم کرنے میں دو اسی برائیوں کا اندیشہ ہے جن سے اسلام کی بنیاد منہدم ہوتی ہے۔ پہلی یہ کہ جائل ادر عوام جب الل بدعت کی اس عزت افزائی کو رکیسیں کے تو یہ بجمیس کے کہ یہ بڑا فضیلت والا کام ہے اور یہ جس قول وعمل پر ہے وہ اس ہے بہتر ہے جو دو سرے بتاتے ہیں۔ لیس یہ بات اس کی اس بدعت کی پیروی کی طرف لے جائے گی جس کا نقصان یہ ہوگا کہ اہل شفت کے طریقے کی طرف کے جائے گی جس کا نقصان یہ ہوگا کہ اہل شفت کے طریقے کی وجہ اتباع نہ ہوپائے گی۔ دوسرا یہ کہ اہل بدعت جب اپنی بدعت کی وجہ اتباع نہ ہوپائے گی۔ دوسرا یہ کہ اہل بدعت جب اپنی بدعت کی وجہ سے عزت پائے گا تو وہ گویا ہر عمل میں بدعت پیدا کرنے کی ترفیب

دے کا اور ہرکام میں بدعت اختیار کرنے کادائی بنے گا۔ بہرحال (اہل بدعت کی عزّت و تکریم سے)بدعات کی نشوو نماہوتی ہے اور سنتیں مرتی میں اور یہ بعینہ اسلام کوگرا تاہے۔"(الاعتمام)

حضرت فيخ سيدعبد القادر جيلاني تحرير فرماتي بين:

"جو شخص الل بدعت كے ساتھ خندہ پیشانی كے ساتھ ليے گاجو اس كى خوشى كاباعث ہوتی اس نے اس چیزكی حقارت كی جورسول اللہ فِقَالِیُّ پرنازل ہوئی۔" (منیة الطالبین)

جولوگ آنحضرت الله کے لائے ہوئے دین کو حقارت کی نگاہ اس کی دیں کو حقارت کی نگاہ سے دیکھیں اور اس کے مقابلے میں اس ممل کو اچھا جائیں جوبدعت ہے تو ایسے لوگ خضور اسے لوگ خضور اسے محل فرائے ہیں:
اکرم میں کے نقل فرائے ہیں:

" میند منورہ مقام عیرے لے کر مقام ثور تک حرم ہے۔ لی جس نے اس میں کوئی بدعت ایجاد کی یا کسی بدعتی کو پناہ دی تو اس پر اللہ تعالیٰ کی اور فرشتوں کی اور تمام انسانوں کی لعنت ہو۔ نہ تو اس کا کوئی فرض قبول ہے، نہ نقل۔ "میج بناری)

بدهت پیدا کرنے اور اے پھیلانے کا نقصان دیکھتے کہ ساری کا نخات اس پر لعنت برساتی ہاوروہ ہے بھی اک لائن، اس لئے کہ وہ خدا کے دین کو برباد کرنے پر خلا ہوا ہے اور آخضرت ویک کی سنتوں اور آپ ویک کے طریقے کے مقابلے پر ایک نیائمل وجود میں لارہا ہے۔ آخضرت ویک کو بدعت اور الل بدعت ہے اس قدر سخت نفرت ہے کہ آپ ویک ایک نیائی کو بدعت اور الل بدعت ہے اس قدر سخت نفرت ہے کہ آپ ویک ایک کو بدعت اور دینا ورزر تم بھی ساری کائنات کی لعنت کے سنتے تی کہ کئنات کی لعنت کے سنتے تی کہ کئنات کی لعنت کے سنتی بن جاؤگے۔

اس سے پتا چاتا ہے کہ جو لوگ کسی در ہے میں بدعت کو قبول کرتے ہیں اور اہل بدعت کے لئے راستے پیدا کرتے ہیں وہ اپنی جگد کنتے ہی نوافل اور نیکیاں کیوں نہ کریں ، اللہ تعالیٰ کے ہاں ان کے یہ اعمال شرف قبولیت نہیں پاتے۔ یہ لوگ ہر لمحہ خدا کی لعنت میں مبتلا رہتے ہیں۔ یہ لوگ خدا کی زمین پر خدا اور اس کے رسول کے طریقے اور اس کی دعوت دین پھیلانے کے بجائے ایسے افعال کو وجود دیتے اور اس کی دعوت دین پھیلانے کے بجائے ایسے افعال کو وجود دیتے

یں جس کادین اسلام ہے کوئی تعلق نہیں۔ پھر انکی بدعات کی وجد ہے معاشرے میں حق وباطل اور شنت وبدعت کی تیزا ٹھ جاتی ہے اور اپور ا معاشرہ اس طرح خدائی پکڑیں آجاتا ہے کہ ہر طرف جہالت کے اندھیرے رہ جات ہے۔ اندھیرے رہ جاتے ہیں اور شنت کانور اٹھالیا جاتا ہے۔

• حضرت عفیف بن الحارث الثمالی رسول الله ﷺ ے روایت کرتے ہیں: "کوئی قوم بدعت ایجاد نہیں کرے گی، گراس کی مقدار میں ان ے سُنّت المعالی جائے گی۔اس لئے سُنّت کو مضبوطی ہے پکڑتا بدعت کے ایجاد کرنے ہے بہترہے۔" (مشکلة)

ال مدیث پاک بیل شخت پر عمل کرنے کافائدہ اور بدعت پیدا کرنے کا فائدہ اور بدعت پیدا کرنے کا فائدہ اور بدعت پیدا کرنے کا نقصان بتا دیا گیا کہ شخت پر عمل کرنے اور اے مضبوطی ہے ۔ تعامے رکھنا بڑی فضیلت کی بات ہے، اس لئے کہ شخت پر عمل کرنے میں راحت بی راحت ہے، کوئی خطرہ اور اندیشہ نہیں۔ جب کہ بدعت کے ایجاد کرنے کا کھال فقصان یہ ہے کہ معاشرے کو شخت جیسی عظیم نعمت سے محروم ہونا پڑتا ہے۔

مشہور تابعی حضرت حسال فرماتے ہیں کہ جب وہ شنت اشمالی جاتی ہے تو پھر قیامت تک وہ والی نہیں کی جاتی ۔ (مشکوۃ)

آپ بی اندازہ کیجے کہ وہ قوم کیے خوش حال اور سدا بہاررہ سکتی ہے جو سنت جیسی نعمت سے محروم ہوجائے،ای لئے ہر دور کے اکابرین اور اللہ والوں نے بیشہ شنت کے دائن کو مضبوطی سے تعاشف کی تاکید کی اور ہرائیے قول دعمل سے اجتناب کی تاکید کی جس سے ایک مسلمان آنحضرت علی کی سیرت اور آپ علی کے اسوہ حسنہ سے محروم ہو جائے۔

راہ بند کر دی جاتی ہے اور اگر کوئی سنتوں پر عمل کرتے ہوئے ان وضعی افعال سے جان چھڑانا چاہتا ہے تو اس پر آواز کس جاتی ہے کہ اس نے منت كوترك كرويا حال آنكه أس في جس عمل كوترك كياتفاوه سنت نہیں بدعت تھا۔ حضرت حذیفیہ فرماتے تھے: " آئندہ زمانے میں بدعت ای طرح پیمل جائے گی کہ اگر کوئی شخص کسی بدعت کو ترک كرك كاتواس كوكبيس ككرتوف شنت ترك كردي-" (الاعتسام) یے کہنے والے کون ہیں؟ وہی جو شنت کو ختم برنے اور اس کو مثانے کے دریے ہیں اور اس کی جگہ اپنے وضع کروہ افعال کو اباتا چاہتے ہیں۔ ان کے اس طرزعمل سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ آنحرت اللے کے مقابل بن کر نگلے میں جوآب اللے ک أخت كو آب ﷺ کی سنتوں برعمل کرنے کے بجائے ایے طریقے بر جلانا چاہتے ہیں۔ مزید المیدیہ ہے کہ یہ جلانا بھی طاعت کے انداز میں ہوتا ہے تاکہ اسے عمل میں لانے والا یہ نہ سمجے کہ میں کوئی معصیت اور گناہ کاکام کررہا ہوں۔ یہ وہ خطرتاک راہ ہے جہال شیطان بڑی آسانی ہے ایناشکار کرتاہے اور اے آخرت کے سفریر اس طرح روانہ کرتاہے کہ اے توبہ کی توفق تک نہیں لمتی۔عارفین اُمّت فرماتے ہیں کہ اس مسم کے نوگوں کے سوئے خاتمہ کا بخت اندیشہ ہوتا ہے۔

حضرت الن روایت کرتے ہیں کہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:
 "اللہ تعالیٰ نے ہر اہل بدعت پر توبہ کا دروازہ بند کر دیا ہے۔"
 مجمع الزدائد)

توبہ کادروازہ اس پربند ہوتا ہے جو گناہ کو گناہ نہ سمجے بلکہ گناہ کو نیک اور ثواب جانے۔ جو شخص گناہ کو گناہ سمجھے بلکہ گناہ کو شاہ سمجھے تو امید ہوتی ہے کہ دہ ایک دن اس گناہ ہے تو ہم کرے گا۔ اس پر سے توبہ کرے گا۔ اس پر مستزادیہ کہ کس گناہ کو نیکی بھٹے والے سے یہ امیدر کشنی عبث ہے کہ وہ اس سے توبہ کرے گا۔ اس پر اس شادیہ کہ کس گناہ کو نیکی بھٹے والے سے یہ امیدر کشنی عبث ہے کہ وہ اپ اس عمل سے توبہ کرے گا۔ بھلا نیکی سے بھی کوئی توبہ کیا کرتا اپنے اس عمل سے توبہ کرے گا۔ بھلا نیکی سے بھی کوئی توبہ کیا کرتا ہے۔ مال کی توبہ کیا گرتاہ ہے اور گناہ پر اصرار کرنے والے کے کے سوئے خاتمہ کا اندیشہ ہے جس کا عنی یہ ہے کہ جب موت کے وقت حقیقت کا پردہ ایمی گا اور عالم آخرت کے سادے احوال اس

کے سامنے آئیں گے توشیطان کے لئے یہ بہت آسان ہوگا کہ اے دسوسہ دے کر اس پر پوری طرح غلبہ حاصل کر لے اور اے اس طرح اپنے قالویس کر لے کہ وہ بے ایمان ہو کردنیا سے جائے۔عارف باللہ حضرت شیخ نظام الدین اولیا لکھتے ہیں:

"برعت کادرجہ معصیت ہے بھی اوپر ہے اور کفرید عت ہے اوپر تاہم ہدعت کفر کے بہت نز دیک ہے۔" ( نوائد الفواد )

جس طرح کافر اپ کفر کو کفر نہیں سمحت بلکہ ای کو حق سمحت ہے ای طرح بدعت پر عمل کرنے والا بدعت کو معصیت نہیں جانا بلکہ اس خرح بدعت پر عمل کرنے والا بدعت کو معصیت نہیں جانا بلکہ اس نیکی اور ثواب سمجھے یا اس نیکی جانے وہ کب اس سے توبہ کرے گا،اس لئے عارفین فرماتے ہیں کہ ایسے شخص کے سوئے خاتمہ کا خطرہ ہے۔ حضرت علامہ شاطبی لکھتے ہیں:

"بدعتی باوجودیہ کہ اس بات پر مصرب جس پر اللہ نے روکا ہے اس شخص ہے آگے ہے جو اپنے گناہوں پر عقل ہے عمل پیرا ہو اور خصیل امریس اس کا قائل نہیں۔ لیکن وہ بدعتی گناہ کو نیکی اور طاحت سمجھ کرعمل میں لا رہا ہے۔ جس چیز کو شارع علیہ السلام نے برا جانا اے (یہ بدعتی) اچھا کہہ رہا ہے اور اپنی بات کو نیکی بحضے والا ہے اور اس چیز کو برا بجھ رہا ہے جے شارع نے اچھا کہا ہے اور جس کایہ حال ہو تووہ مو نے خاتمہ کے بہت بی قریب ہے، گرجے اللہ بچالے۔ "(الاعتمام) اس سے پتا چلتا ہے کہ جو شخص گناہ کو نیکی بچھ کرعمل میں لا تا ہے اور مرح ایک مرح ایک ایک خور کو کو فرز کو اور ثواب جان کر اسے پھیلا رہا ہے وہ پوری طرح شیطان کی بوری کوشش ہوتی ہے کہ ایک شیطان کے قابو میں آچکا ہے۔ شیطان کی بوری کوشش ہوتی ہے کہ ایک مسلمان اس جہاں سے بے ایمان اور بے توبہ جائے، ای لئے شیطان کو گناہ کی بہ نسبت بدعات زیادہ محبوب ہیں کہ اس میں توبہ کی توفیق کہیں میں منان ثوری فرائے ہیں:

"البلیس کو گناه کی بدنسبت بدعت زیاده پسند ہے، کیونکہ گناه ہے توبہ بیجھنے کی وجہ سے توبہ کی جاتی ہے، گریدعت البی گرائی ہے کہ اس سے توبہ ہی نہیں کی جاتی کیونکہ اس کو گناہ نہیں سمجھاجا تا۔"

(شرح السنه للبغوى)

جب کوئی تخص دنیا ہے اس طرح جائے کہ نہ اسے بدعات ہے توبہ کی توفق کے اور وہ اپوری طرح شیطان کے قالویس آچکا ہو تووہاں سے اس کے چرے پر بدعات کے اندھیرے اور اس کی سیابی عام دکیمی جا سکے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں: "جس دن کہ سفید ہوں سے بعض چرے اور سیاہ ہوں مے بعض چرے ۔ "(آل عمران)

ترجمان القرآن حضرت عبدالله بن عباس اس آبیت کی تغییر پس ارشاد فرماتے ہیں:

"اس دن الل شنّت و الجماعت کے چیرے روش ہول می اور الل بدعت وصلال کے چیرے سیاہ ہوں گے۔"

اس کی وجہ ہے کہ آنحضرت وکھی جاموسی، تغیرابن کیر)
اس کی وجہ ہے کہ آنحضرت وکھی کی شنت اور آپ کا طریقہ
نورانیت ہے معمورے ۔ آپ وکھی جودین کے کرآئے اور آپ والے
ہمیں جس دین پر گامزن فرما گئے اس کی راتمی بھی روشن ہیں۔ اب جو
شخص آنحضرت وکھی سنتوں کا پابند اور اس کاعامل ہوگا، آخرت کے
میدان میں اس کا چہرہ منور اور روشن ہوگا، گرجن لوگوں نے بدعت
پیدا کی ہوگی اور اس پھیلا نے میں محنت کی ہوگی ان کے چہرے انتہائی
سیاہ ہوں گے اس لئے کہ بدعات میں سیابی اور اند معیروں کے سوا پھی
ہیں ہے۔ اکابرین اُمّت نے بدعات کی دنیا ہت ہی سیاہ بتائی ہے اور
ہیمیں ہے متو سلین کو اس سے بچانے کی سی بلیغ فرمائی ہے۔ حضرت
ہمورد الف ثانی کے مکوبات میں جابہ جابدعات کو اند میرے اور سیابی
کہا گیا ہے اور سنت کو ایک در خشاں ستارہ فرمایا ہے۔ آپ " سُنت مطہرہ
کے بارے میں لکھتے ہیں:

دسنت ایک درخشال سارے کے رنگ یس نظر آتی ہے جو گراہی ک اندھیری رات میں راستہ دکھاتی ہے۔"(دفتروم)

آپ بدعات کے بارے میں لکھتے ہیں: " یہ فقیران بدعت میں سے کسی بدعت میں سے کسی بدعت میں سے کسی بدعت میں دیکھا۔ان میں ظلمات اور کدورت کے سوا کچھ محسوس نہیں کرتا۔" (کمتوبات دفتر اول)

آپ یہ بھی لکھتے ہیں: "یہ فقیراس مسلے میں ان سے اتفاق نہیں کرتا اور بدعت کے کسی فرد کو حسنہ نہیں جاتا بلکہ سوائے ظلمت و

کدورت کے اس میں پچھ محسوس نہیں کرتا۔ " کتوبات دفترودم)

آپ اکابرین کی کتابیں، ان کے ملفوظات اور مکتوبات کا مطالعہ
فرائیں توکہ ان بزرگوں نے بیشہ بدعات کو اند هیرے کہا اور اس سے
مسلمانوں کو دور رہنے کی تاکید کی تاکہ قیامت کے دن چبرے کی سابی
ہے جفاظت ہو۔۔۔

جولوگ بدعات کے قتنے اور اس کی روشنیاں دیکھ کرخوش ہورہے جیں انہیں یا در کھناچا ہے کہ یہ سب اس کے ظاہر ہیں۔ اصل ہی ہے کہ الل بدعت اپنے چبرے پرسیابی کاواغ لئے میدان آخرت میں کھڑے ہوں گے۔ وہاں دنیا کے قتنے اور اس کی۔ روشنیاں ہر گز کام آتے والی نہیں۔

آیامت کے دن جن کے چرے ساہ ہوں کے اور بدعات کے اندھیرے برطرف سے لیک رہے ہوں گے انہیں آخضرت وہا گا۔ اندھیرے برطرف سے لیک رہے ہوں گے انہیں آخضرت وہا گا۔ قریب جانے سے روک دیاجائے گا۔ یہ لوگ آب کوٹر (ہے)آب کوثر) سینے کے لئے آگے آئیں گے، گرانہیں دوری سے دھتکار دیاجائے گا۔ آخضرت وہا ان سیاہ چروں کو دیکہ کر فرائیں گے: مسحفا مسحفا ان سیاہ چروں کو دیکہ کر فرائیں گے: مسحفا مسحفا فریری نظروں سے دور ہوجاؤ، جھے سے دور ہوجاؤ)۔ (شرح میج سلم) آئم نے میری روشن سنتوں کا مقابلہ کرنے کی کوشش کی تھی اور اسے مثانے کی خرص می کی تھی، سومیرا آگا سے کوئی واسطہ جیس۔ یہ کون موں گے۔ مدید گان کی جوں گی۔ انکار شاعت نہیں فرائیں گے۔ مدید شرب ہوں گے۔ انکار شاعت نہیں فرائیں گے۔ مدید شرب ہوں گا۔ انکار شاور آبای کہ شفاعت میری اُتحت کے لئے ان کے میں میں ان کا مقابلہ کرنے کی کوشت کے لئے ان کی شفاعت میری اُتحت کے لئے میں ہوں گا۔

ارسارت ہوگا، مرائل بدعت کے لئے نہیں۔ "البدایہ والنہایہ الاعتمام)
جولوگ دین میں تحریف کے مرتکب ہوئے، آنحفرت والنہایہ الاعتمام)
مسالت کی اوائیگی میں خیانت کا الزام تک لگانے سے بار نہ آئے،
جنہوں نے دین میں بدعات پیدا کر کے تعمیل دین کا انکار کیا اور لور کی
جنہوں نے دین میں بدعات پیدا کر کے تعمیل دین کا انکار کیا اور لور ک
زندگی اس کی کوشش میں گئے رہے، جس طرح بھی بن چے۔
انحضرت ویک کی سنتوں کو مٹا دیا جائے، جو اس دنیا سے بہتر اور
ربیا اوقات بے ایمان) گئے، میدان آخرت میں جن کے چہرے انہائی
سیاہ ہوں کے، جنہیں آخصرت ویک کی شفاعت سے محروم کر کے
سیاہ ہوں کے، جنہیں آخصرت ویک کی شفاعت سے محروم کر کے

آپ ﷺ ے دور ہوجانے کا تھم ہوگاوہ الل بدعت بی ہول کے اور آخر کار جس انجام کو دیکھیں کے وہ بڑا تی عبرت ناک ہوگا۔ آخصرت ﷺ کا ارشاد کرای ہے:

"اللبدعت جبتميول ك كتيبي-"(مان مغير)

جناب مولانا احمد رضاخال صاحب بریادی نے فقادیٰ افریقہ میں یہ حدیث الوامامہ بالی سے نقل کی ہے اور اسے تسلیم کیاہے۔اس سے آب اندازه كر كت بي كه بدعت كانقصان كس قدر برا اور عبرت ناک ہے۔ ہم اس وقت بدعت اور اہل بدعت کی ندمت میں صحابہ کرام اور اولیا کے ارشاوات <sup>ن</sup>فل نہیں کررہے۔ان کے ارشادات كو ديكھنے والا اور ان ہے محبت ركھنے والا بھى بدعات كى دلدل ميں مرنے کی کوشش ہیں کرے گا اور ندسی بدعتی کے قریب جائے گا۔ تاہم یہ بات بیش نظرر بن جائے کہ آنحضرت علی ہے محبت کرنے والا اورآب الله كا تباع كرف والا ايك ايك فردبد عت ك ظاف دبائی دے رہاہ اور اے ایک عظیم فتنہ بارہاہ۔اس سے صرف افراد نہیں مرتے بلکہ قوش تابی کے دہانے آکٹری ہوتی ہیں۔جس معاشرے سے شنت کی بنیاد اکھاڑنے کی راہیں ہموار ہول، آپ بی سوچیں اس توم کی نی سل کویہ کیے علم ہوگا کہ زندگی کے کس وائرے میں آنحضرت علی کا اسوہ حسنہ کیا تھا؟ آپ علی کے محابہ نے کون س راه اختیار کی تقی؟ اور اُتمت کس عمل کو سُنت مجمعتی تقی؟ مسلمانوں کی نی نسل بدعات ہی کو شنت سمجے کی اور اے دین کا اہم رکن قرار دے گی جس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ حقیقی دین رخصت ہوجائے گا اور اس کی جگہ یہ مصنوی دین ہوگا۔

اگر ہم چاہتے ہیں کہ ہماری نی نسل میح دن پر قائم رہے اور آئر ہم چاہتے ہیں کہ ہماری نی نسل میح دن پر قائم رہے اور آخضرت و قطر کی کامیانی پائے تو ہمیں چاہئے کہ شنت کے پیغام کو عام کریں۔ زندگی کے ہر موڑ پر اگر آپ شنت کا چراغ جلائیں کے تو بدعات کے اندھیرے خود بہ خود چھٹ ھائیں گے۔

بدعات سے نفرت دلانے کی راہ کی ب کہ شنت سے محبت کی ساتھیں ہو اور اس برعمل کی تاکید ہو۔ اگر آپ کمی بدعت کو شنت اور

دنی کام کہنے والے کی حوصلہ افزائی ند کریں اور کسی "اللبدعت" کو "الل مُنت" کا نام ند ویں تو یقین سے کہا جاسکتا ہے کہ بدعت اپنی موت مرجائے گی اور اللبدعت کو کہیں سرچھپانے کی جگہ ند ملے گ، لیکن اگر آپ نے ہی بدعت کو مُنت کہنا شروع کر دیا اور ہر اللب بدعت کو الل مُنت بجمنا اور سمجھانے کا مشغلہ اپنالیا تو یاور کھے، آپ بھی افترا علی الرسول کے مجرم تھریں گے اور آپ بھی دین کی عمارت منہدم علی الرسول کے مجرم تھریں گے اور آپ بھی دین کی عمارت منہدم

كرف والول بيس سيمجع جأئيل ك-اب آب بى فيصله كريس كدكيا

ى حديث+حديث اورسنت كافرق ـ

يه چه کم نقصان ٢٠

الم المروق الم المروق الم المن المروا الم المراكب الم المراكب المراكب

عربوں اور خصوصاً مسلمانوں کو اہل بورپ نے "بدوی" کہد کر پکارا ہے۔ اس کے لئے وہ moor کا لفظ استعال کرتے ہیں۔ اسین کے فاتح مسلمانوں کو "مور" کہا گیا ہے حال آنکہ بدو تو صرف خانہ بدوش لوگ کہلاتے ہیں۔ اس کے علاوہ بدوؤں ہیں مسلمانوں کے ساتھ ساتھ یہودی اور عیسائی بھی تھے، لیکن یہ ند ہی منافرت ہے کہ تمام مسلمانوں کو "بدو" کہا گیا ہے۔

**->عرب+عربي زبان** 

اسلام الائے میں ورقا: محالی رسول اللہ تہا۔ قبیلہ خزاعہ کے دیس اعظم۔ ابتدائی ہے مسلمانوں کے طیف تھ، لیکن فتح کمہ بیل اسلام الائے۔ صلح حدیدہے واقع میں وہ نی کریم اللہ کی خدمت میں آئے اور عرض کیا کہ قریش کالشکر آپ اللہ کی طرف آرہا ہے۔ لشکر کو آرہا ہے۔ لشکر کو آرہا ہے۔ لشکر کو آرہا ہے۔ لشکر کو آب کی کہ کہ وقت بدیل نے اسلام قبول کیا تو ان کی عمر وہ برس تھی۔ نی کریم اللہ نے ان کے جمال اور بالوں کے سیاتی کے لئے وعافرائی تھی۔ حضرت بدیل کونی کریم اللہ اللہ نے ایک خط بھی تحریر فرمایا تھا۔ یہ خط دوا ہے ساتھ رکھا کرتے تھے۔ ان نے ایک خط بھی تحریر فرمایا تھا۔ یہ خط دوا ہے ساتھ رکھا کرتے تھے۔ ان کے تمن بیٹے تھے۔ ان کے تمن بیٹے تھے۔ ان کے تمن احد شروایت کی جاتی ہیں۔

بر

ا بن عارب العالى المول المحقال المسول المحقارة المحارة المحارة المحارة المحارة المحارة المحارة المحارة المحتارة المحتار

احد،غزده+انصار+حدیث۔

**برا بن مالک:** صحابی رسول الله اور انس بن مالک کے بعانی - جرت سے قبل مسلمان ہوئے - بدر کے علاوہ تمام غزوؤل میں

شریک ہوئے۔ نہایت بہادر اور دلیرتھ۔ نبی کریم بھیگا کے ساتھ کثرت سے محبت تھی، اس لئے سیروں احادیث سننے کا موقع لما۔ معرکہ تست (فارس) میں دوران لڑائی شہید ہوئے۔یہ ۲۰ھ (بہ مطابق ۱۲۰۰ء) کا واقعہ۔

پدر، غزوه + انس بن مالک۔

جرابی معرور : محانی رسول الله البیر کنیت تھی۔ ابر بشر کنیت تھی۔ قبیلہ خزرے کے رئیس سے نی کریم الله نے انہیں بوسلمہ کا فتیب مقرد فرایا تفا۔ ۱۳۲۷ ، یس جن پچھر انساری نے ج کے موقع پر نی کریم الله کے سبت کی ان میں حضرت براسب سے زیادہ عمروالے سے بیعت کی ان میں حضرت براسب سے زیادہ عمروالے سے بھرت نبوی سے ایک ماہ پہلے مدینہ منورہ میں ان کا انقال ہوا۔ وفات کے وقت انہوں نے ومیت کی تمی کہ ان کے مال کا تیمرا حستہ بی کریم ولی جس طرح جاہیں، استعال فرائیں۔ چنانچہ آپ ولی نے بیال ان کے وار ثوں میں تھیم فرادیا۔

ے خزرج، بنو+ ہجرت مدینہ + مدینہ + بیعت عقبہ اولی + بیعت عقبہ ثانیہ۔

واقعہ کھے یوں ہے کہ ہجرت کے نویں برس رسول اللہ ﷺ نے حضرت الو بکر صداتی اللہ علی نے موقع پر حضرت علی نے کو خرے ہو کر سور و برات کی آیات بڑھیں:

"اے مسلمانواجن مشرکین ہے تم نے معاہدہ کیا تھا(اور انہوں نے اپنامعاہدہ توڑ دیا) خداک، خداکے رسول کی طرف ہے ان کی کوئی فرے داری نہیں ہے۔ اب(اسے معاہدہ شکن مشرکوا) چار مہینے کی تم کو مہلت ہے۔ اس ش تم طک میں چلو پھرو اور جان لوکہ تم خدا اور اس کا کر سکو ہے۔ ج اکبر کے دن لوگوں کو اعلان عام ہے کہ خدا اور اس کا رسول ان مشرکین کے اب ذے دار نہیں۔ اگر آئم نے اے مشرکین) توبہ کر کی توبہ تم ہارے لئے بہتر ہے اور اگر اب بھی پھرے دہ تو توبہ کر کی توبہ تم خدا کو ہرانہ سکو ہے۔ اے پنجبرا توکافروں کو دروناک

عذاب کی خوش خری سنادے ، لیکن وہ مشرکین جن سے تم نے معاہدہ کیا اور انہوں نے آئی اور نہ کیا اور انہوں نے اس کے ابغالیس تمہارے ساتھ کچھ کی نہ کی اور نہ تمہارے مقابلے میں انہوں نے تمہارے دشنوں کی مدد کی تو زمانہ معاہدہ کو تم بورا کرو۔ خدا پر میز گاروں کو دوست رکھتا ہے۔" (پہلا رکوع)

"اے مسلمانوں امشرکین توناپاک ہیں، اب وہ اس سال کے بعد کعبہ کے قریب نہ آئیں۔" (جو تعار کوع)

براق: شب معراج میں آنحضور کی کی سواری - قرآن مجید کی آیت کے ضمن میں مفسرین نے براق کا ذکر کیا ہے " پاک ہے وہ جو کی آیت کے ضمن میں مفسرین نے براق کا ذکر کیا ہے " پاک ہے وہ جو نے کیا ایک رات اپنے بندے کو مسجد حرام ہے مسجد اقعلیٰ تک جس کے ماحول کو اس نے برکت دی تاکہ اسے اپنی کچھ نشانیوں کا مشاہدہ کرائے ۔ "

اس آیت (سوره اسرا: پہلی آیت) کے ضمن میں مغرین نے براق کا ذکر کیا ہے۔ ایک حدیث میں آنحضور ﷺ نے اس سواری کے بارے میں فرمایا ہے کہ وہ ایک جانور ہے جو فچر سے بچھ چھوٹا اور گدھے سے ذرا بڑا سفیدر نگ کا تفا۔ اس کانام "براق" تفا۔ اس کا ایک ایک قدم حدنظر تک رکھاجا تا تفا۔

بعض احادیث میں ہے کہ جب آنحضور وہ اللہ اس پرسوار ہونے گئے اس پرسوار ہونے گئے تو حضرت جبر کیل الفیکٹائ نے فرمایا کہ اے براق، بخدا ایسا بلند مرتبت انسان تجمد پر بھی سوار نہیں ہوا۔ آنحضور وہ کئے ہے قبل دوسرے انبیانے بھی اس پرسواری کی ہے۔

روہ بروہ شمریف : اونی کڑے کی دھاری دار چاور جو بی کریم بھی ہروہ شمریف : اونی کڑے کی دھاری دار آپ ہوگئا نے کھب بن زہر کو ایک قصیدے پر بہ طور انعام عطافرائی تھی۔ بعد میں یہ چاور حضرت امیر معاویہ نے حضرت کعب کے بیٹے ہے خرید کر محفوظ کر لی۔ یہ چاور بنو امیہ کے خلفا کے بعد بنوعباس کے پاس محفوظ رہی، لیکن بغداد پر جب ہلاکو خال نے قبضہ کیا تو اس چاور کو جلوادیا۔ بعض کے مطابق یہ چاور مبارک اب بھی قطنطنیہ میں محفوظ ہے۔

مروه متمرلیف، قصیده: بی کریم و الله کان شان شایک تصیده جو حضرت امام صالح شرف الدین ابوعبدالله محد بن حن البومیری نے تحریر کیا۔ اس قصیده کا اصل نام "کواکب الدریہ فی مناقب فیرالبریہ" ہے۔ روایت ش آتا ہے کہ حضرت امام بومیری کو مناقب فیرالبریہ " ہے۔ روایت شی آتا ہے کہ حضرت امام بومیری کو فائح کی بیاری ہوگی اور ان کا نصف بدن ہے کار ہوگیا تو انہوں نے رسول اس کا بہت علاج کرایہ گر ہے سود بیبال تک کہ انہوں نے رسول کرمے واللہ کی شان میں یہ قصیدہ تحریر کیا اور خدائے ذوالجلال کے حضور میں اپنے مرض کے ازالے کے لئے اس کو ایک واحد ذرایع قرار دے کر جعد کی رات ایک تنہامکان میں خالص عقیدے سے بحضور دے کر جعد کی رات ایک تنہامکان میں خالص عقیدے سے بحضور رسول اللہ وقت کا کا دیوار ہوا اور طالب ہوئے۔ آنحضور وقت کے اس کو شانہ نے اس کی مبارک ہاتھوں کو شخ کے اعضا پر چھیرا۔ اللہ جل شانہ نے اس کی مبارک ہاتھوں کو شخ کے اعضا پر چھیرا۔ اللہ جل شانہ نے اس کی مبارک ہاتھوں کو شخ کے اعضا پر چھیرا۔ اللہ جل شانہ نے اس کی مبارک باتھوں کو شخ کے اعضا پر چھیرا۔ اللہ جل شانہ نے اس کو مبارک باتھوں کو شخ کے اعضا پر چھیرا۔ اللہ جل شانہ نے اس کو کا کی مبارک باتھوں کو شخ کے اعضا پر چھیرا۔ اللہ جل شانہ نے اس کو کا کی عطا فرمائی۔

برزالی علم الدین القام بن محد بن بوسف تفادان کاتعتق بربر قبیله بنوبرزال علم الدین القام بن محد بن بوسف تفادان کاتعتق بربر قبیله بنوبرزال سے تھا۔ جمادی الثانیہ ۱۹۵۵ در ۱۳۹۷ می شیات سے فرائض انجام دشت کے کئی مداری میں شیخ الحدیث کی حیثیت سے فرائض انجام دینے حدیث کے موضوع پر ان کی تصانیف بائی پور میں محفوظ ہیں۔ برزالی کی تمام اولاد ان کی زندگی بی میں وفات پائی تھی، لیکن ان کے شاکردوں نے شہرت یائی۔

پرک الغماو: کم کے قریب ایک مقام۔ یہ جگہ کہ سے کین کی ست میں پانچ دن کے فاصلے پر ہے۔ یکی وہ مقام ہے جہال حضرت الویکر صدیق کی ملاقات حبشہ کی طرف ہجرت کرتے ہوئے ابن الدغنہ کو علم ہوا کہ حضرت الویکر بھی ہجرت کررہے ہیں تو اس نے حضرت الویکر کو ایسا کرنے ہے رد کا اور انہیں انی پناہ میں لے کر کمہ والیس لے کیا۔

ابوبكر صديق+صديق الكبر+حبشه.

🗱 برکت: نمو، افزائش، بزموتری- اسلای روایت میں اس

ے رفعت وعظمت و خیر اور بھلائی کا منہوم بھی لیا جاتا ہے۔ قرآن مجید میں یہ لفظ اللہ تعالیٰ کی صفات بیان کرتے ہوئے استعال کیا گیا ہے۔ سورہ اعراف کی ۵۳ ویں آیت میں ارشاد ہے: "بڑا بابر کت ہے اللہ سارے جہانوں کا پر در دگار۔"

اس کا مطلب یہ ہے کہ اس کی خوبیوں اور بھلا یوں کی کوئی حد نہیں۔ بے حدو حساب خیرات اس سے پھیل رہی ہوئی۔ اس کی یہ برتر ہستی ہے۔ ہیں جا کر اس کی بلندی ختم نہیں ہوئی۔ اس کی یہ بھلائی ور فعت پیشہ ہے۔ عارضی نہیں ہے کہ مجی اس کوزوال آئے۔ عام میل جول میں لفظ "مبارک" استعمال کیا جاتا ہے جس کا مطلب ہے کہ اللہ تعالی تمہارے کام اور مال میں برکت دے!

بر مدوار سے ایک روایت کے مطابق جو قبیلد اسلم بن افضی کے سروار سے ایک روایت کے مطابق جرت نبوی کے دقت اور ایک روایت کے مطابق جرت نبوی کے دقت اور ایک روایت کے مطابق غزوہ بدر کے بعد اسلام قبول کیا ۔ غزوہ اصد کے بعد حضرت بریدہ مدینہ آئے اور پھر تمام غزوات میں شامل رہے ۔ 9 مہ میں نبی کریم نے آئیس بنو اسلم اور بنو غفار سے صدقات وصول کرنے پر مقرر فرمایا اور غزوہ تبوک کی وعوت کے لئے ان قبیلوں کے پاس حضرت بریدہ بی کو بھیجا۔ نبی کریم ویکن کی وفات کے بعد بہلے بصرہ اور پھر خراسان چلے گئے۔ مرویس انہوں نے وفات کے بعد بہلے بصرہ اور پھر خراسان چلے گئے۔ مرویس انہوں نے وفات کے بائی ۔ حضرت بریدہ سے تقریباً ایک سوپچاس احادیث مروی ہیں ۔

بر مرو " محاب رسول فظید ، حضرت عائشه کی آزاد کرده لوندگ - حضرت برید ایک ایک خیرسلم کی باند کی تعسب اسلام قبول کیا تواپ آقاکو اس بات پرراضی کر لیا که اگر (۹ یا۵) قسطی سالانه یک مشت ادا کری تو آزاد موجائیں گی - حضرت بریه حضرت عائشه کے پاس آئی اور قصد عرض کیا - حضرت عائشه نے انہیں بور کی دقم ادا کر کے آزاد کرا لیا ۔ آزاد کرا لیا ۔ آزاد کی جعش عائم مغیث سے مواتھا، لیکن لیا ۔ آزاد کی جو تھا، لیکن ان سے علیحدگی ہوگئ ۔ حضرت بریره کا انتقال نزید اول کے دور میں مواسان سے چند احادیث بھی مردی ہیں۔

ائته صدیقه۔

# ب س

پی بسر بن ارطاہ: صحابی رسول وی جو قریش کی شاخ بنوعامر ے تعلق رکھتے ہے۔ اجرت ہے ۱۰ برس پہلے کہ میں پیدا ہوئے۔ وہ ایک بہادر سابی اور دلیر سالار بھی ہے۔ چنانچہ حضرت امیر معادیہ کا بہادر کی پر دعادی۔ انعام سے نوازا۔ انہوں نے حضرت امیر معادیہ کا ساتھ دیا۔ ۵۰ و (بمطابق ۱۷۰ ء) میں امیر معاویہ نے انہیں اپنا نائب مقرر کیا تو وہ بھی امیر الجرادر کھی سپہ سالاری کے عہدوں پر فائف رے عبدالملک کے دور میں ان کا انقال ہوا۔ ان کی اولاد میں سے کئی ایک محدثین گزرے ہیں۔

### ب س

ایک شربین برا: محانی رسول جو قبیله خزرج کی ایک شاخ بنو سلمه ہے تعلق رکھتے ہے۔ دینہ میں پیدا ہوئے اور اپنے والد کے ساتھ اسلام قبول کیا۔ بیت عقبہ کے موقع پرنی کریم اللے کہا تھ پر بیعت کی۔ خزدہ خیبر میں جب ایک یہودی عورت نے نی کریم اللے کو رکم معلوم کر زبر معلوم کر زبر معلوم کر کوشت کھالانا چاہا تو آنحضور و کھی نے کوشت کھالیا۔ اس کے کوشت کھالیا۔ اس کے کوشت کھالیا۔ اس کوشت کے اتر نے ہانہوں نے وفات پائی۔

پ بشیر سن سعد مان رسول جو قبیلہ بنو خزرج سے تھے۔ وہ سابقون الاولون میں سے تھے اور بیعت عقبہ ٹائید کے موقع پر موجود تھے۔ تمام غزوات میں شریک رہے۔ ایک بارسپہ سالار بھی بنائے میں دیسے کے مطابق عمرے کے لئے

مکہ تشریف لے محمے تو حضرت بشیراس دستے کے سردار تھے جونی کریم وقت کے ساتھ گیا تھا۔ حضرت بشیر نے عین التمرکے مقام پر وفات پائی۔ حضرت نعمان بن بشیرانبی کے بیٹے تھے۔ حضرت بشیران محابہ میں سے تھے جنہیں لکھنا آتا تھا۔

حديبيه ملح+سابقون الاولون+بيت عقبه ثانيه

# 

ا بجاث: ایک مقام جومیند کے جنوب مشرق میں بنو قریظ میں بہت اور بہت اور بہت کے مشہور قبائل "اوس" اور "فزرج" کے درمیان جنگ بعاث الای گئ ۔

ے قریظہ بنو+مینہ۔

براث، جنگ: جنگ بعاث وہ مشہور خون ریز الوائی ہے جو تقریباً ۱۱۲ میں مدینہ کے افساری قبائل اوس اور خزرج کے درمیان الزی کی۔ اس الوائی میں دونوں طرف کے نامور جنگجو الز کر مر مین الزی کئی۔ اس الزائی میں دونوں طرف کے نامور جنگجو الز کر مر

ال لڑائی کے دوران اول اور خزرج دونوں ال قدر ضعیف ہوگئے کہ انہوں نے مکہ میں قریش کے پاس سفارش بھجی کہ ہمیں اپنا طیف سالیے بنا لیجئے، لیکن الوجہل نے اس پر کوئی توجہ نہ کی۔ اس لڑائی میں اوس کے طرف دارد دیہودی قبیلے بنو قریظہ اور بنو نضیر اور ایک بدوی قبیلہ مزینہ تھا۔ خزرج کے ساتھ بنو جہینہ اور بنو الجھے کے بدوی تھے۔ اس جنگ نے و دونوں قبائل کو خوب کمزور کر دیا کہ مجوزا ایک عارضی صلح کرنا پڑی۔

اوى+خزرج+دينه-

# ب ت

ان مخلد: مفرو مدث جن كالعلق قرطبه سے تفا-ان

کانام الوعبدالرحن اندلسی تفا۔ وہ ۳۵ برس تک مشرق بیں تقیم رہے اور بڑے بڑے علاے حدیث کاعلم حاصل کیا۔ تعلیم ہے فارغ ہوکر قرطبہ والیس آمجے جہال انہوں نے بڑی شہرت پائی کہ اندلس کے ہام اور جہ بد کا درجہ حاصل کر لیا۔ ابن حزم نے بقی کو حدیث کے میدان شراء م بخاری اور دو مرے نامور محدثین کے ہم پلہ قرار دیا ہے۔ بقی بن مخلد ۱۰۷ھ (بمطابق ۱۵۸ھ) میں پیدا ہوئے جب کہ ۲۵۱ھ (بمطابق ۸۸۹ھ) میں وفات پائی۔

بروز: تابی عالم اوراحادیث کم مرقی فیروز: تابی عالم اوراحادیث کے حافظ۔ تقریباً ۱۵۰ حدیث الم مرقی فیروز: تابی عالم اوراحادیث کے حافظ۔ تقریباً ۱۵۰ حدیث اس لئے دوشنے البصرہ"کہلاتے تھے۔وہ بہت ہی دولت مند تھ اور ہروقت اعلیٰ لباس بہنتے تھے۔ ۱۸۰ حیس وفات یائی۔

ایک عربی قبیلہ جودراصل بہت سے قبائل پر مشتمل تھا۔ بنو بھی مشتمل تھا۔ بنو بھر بھی انکی میں شامل ہیں۔ بنو تعلبہ، بنو بھی مشتمل تھا۔ بنو بھی چند ایسے بی قبائل ہیں جو مجموئ طور "بنو بھی رہتے کہلاتے ہیں۔ بکر بن وائل کے لوگ یمامہ کے علاقے میں رہتے تھے۔ ان کے درمیان اکثر فانہ جنگیاں ہوتی رہتی تھیں جس کی وجہ سے انہوں نے فانہ بدوشی اختیار کرلی تھی۔ بنو بکر اور بنو تغلب کے درمیان ایک طویل فانہ جنگی تقریباً چھٹی صدی عیسوی کے وسط میں جا کرختم ہوئی۔ بنو بکر عراق کے ورمیان ایک طویل فانہ جنگی تقریباً چھٹی صدی عیسوی کے وسط میں جا کرختم ہوئی۔ بنو بکر عراق کے ورمیا الحزن میں خیمہ زن ہوگے اور دس مال بعد بنو تھیم اور بنو بر بوع الحزن میں خیمہ زن ہوئے۔ بنو مجل مال بعد بنو تھیم اور بنو بر بوع الحزن میں خیمہ زن ہوئے۔ بنو مجل مغرب میں کوفہ کے قریب بنو شیبان فاجی کویت کے قریب اور بنو قیس مغرب میں کوفہ کے قریب بنو شیبان فاجی کویت کے قریب اور بنو قیس راس العین کے قریب آباد ہوئے۔

یہ لوگ عربی تخلستانوں (بحرین وغیرہ) کی طرف جاتے رہتے ہتھے۔ ۲۰۵ء میں ذوقار کی مشہور جنگ لڑی گئی جس میں بنوشیبان نے ایرانی

دستوں کو مار بھگایا۔ یہ مقام عین صید اور ابو غرکے در میان طف میں واقع ہے۔ اس جنگ کے نور البعد ایر انبول نے بنو بکر کو دیالیا اور بنو بکر اور بنو بکر کے پہلے قبائل نے اور بنو بنر کے پہلے قبائل نے عیبائیت اختیار کرلی۔

۱۹۲۲ء میں بنو عجل اور بنو خلیفہ نے بنگ نہاوند میں حصد لیا۔ ۱۸۸۳ء میں بنو بکر اور بنو تمیم کے در میان ایک زبر دست جنگ ہوئی۔ ۱۹۰ ء میں کہیں جاکر بنو بکر کو اطمینان نصیب ہوا۔

ساتویں اور آٹھویں صدی عیسوی تک بنو بکر صرف کونے تک محد ود ہوکررہ کئے۔ بنو جُل خانہ بدوش بی رہے اور بنوشیباکونے کے قریب آباد قریب چشموں شل منتقل ہوگئے اور بعد میں موصل کے قریب آباد ہوگئے۔ نویں صدی عیسوی شی انہوں نے موصل کے میدائی علاقوں پر شیلے کیے تو ۸۸۳ ء ش خلیفہ معتقد نے ان کے خلاف ایک مہم روانہ کی۔ اس کے بعد وہ غائب ہوگئے اور کچھ عرصہ بعد تمام قبائل بنو بکر ربید کے نام سے ظاہر ہوئے۔

🚓 هنی بن حارثه + عرب + خالد بن ولید ـ

ب ل

پر بلال بن رباخ: صحابی رسول فی اور موذن جنیس ان کی والدہ کی نسبت سے بلال بن حمامہ بھی کہتے ہیں۔ وہ عام طور پر "بلال حبثی" کے نام سے مشہور ہیں، اس لئے کہ ایک حبثی غلام تھے۔ کمہ مکرمہ میں سراہ کے مقام پر پیدا ہوئے۔ ابتدائی میں اسلام قبول کیا جس کی وجہ نے نہایت مصینیں جمیلیں، بیاں تک کہ حضرت الوبکر

مدیق نے انہیں خرید کر آزاد کر دیا۔ جرت کے بعد نی کریم ﷺ نے ان کاسلسلہ موافات ابورد یکہ سے ساتھ قائم کیا۔ جب ازان کا تھم ہوا تو بی کریم ﷺ کے انہیں موڈن بتایا۔ ساتھ بی وہ نی کریم ﷺ کے عصا بردار، خازن اور ذاتی خادم بھی شے۔ تمام غزوات میں شریک ہوئے۔ فروہ بدر میں خاص طور پر امیہ بن خلف اور اس کے بیٹے کو تو کے فروہ بدر میں خاص طور پر امیہ بن خلف اور اس کے بیٹے کو تمل کیا۔ فتح مکہ کے موقع پر کعب کی حمیت پر بہلی بار اذان حضرت قبل کیا۔ فتح مکہ سے موقع پر کعب کی حمیت پر بہلی بار اذان حضرت برائل بی نے دی۔ حضرت ابو بکر کے دور میں موذن کے منصب پر فائز رہے، لیکن حضرت عمر کے عہد میں شام کی مہمات میں شریک ہوگئے اور اور بقی زندگی ای میں برکی۔

حضرت بلال بن رباخ كاقد لمبا اور ذراجه كابوا تصادر نگ سياه، چېره پيلااور بال كف يقد ان كى تاريخ وفات من اختلاف بروايات كى روست انهول نه ۱۵ ( بمطابق ۱۳۹ ء ) يا ۱۵ ه ( بمطابق ۱۳۳ ء ) يا ۲۵ ه ( بمطابق ۱۳۳ ء ) من وفات پائى - حلب يا در مشق يا داريا من دفن بوك -

ابوبر مدنی +بدر، غزده + امیه بن خلف + عمر بن خطاب المح بلوغ المحرام المادیث نبوی کا انتخاب اس کتاب میں فقی ابواب کے طرز پر احادیث جمع کی گئی ہیں۔ ابن جرعسقلانی نے حدیث کی مشہور کتب سے ان حادیث کا انتخاب کیا۔ کتاب کی افادیت کے پیش نظر اس کی بہت سے شرعیں کھی جا چکی ہیں۔

- پیش نظر اس کی بہت سے شرعیں کھی جا چکی ہیں۔
- حدیث + اساء الرجال۔

# ب ن

ا بنو اميد : قريش كاايك خاندان-

بینو اوس: برب می تیم ایک قبیلد - قبول اسلام میں پیش پیش بیش بیش رہا۔ بنو اوس اور بنو خزرج کی جنگ بعاث تاریخ میں بہت مشہور ہے۔ دونوں قبائل انسار میں سے تھے۔ حاوی + خزرج + بعاث، کی میں میں ہیں ہیں۔

پ بنو مکر: قبل از اسلام کامشہور قبیلد۔ یہ قبیلہ حرب البوس میں قبیلہ بو تغلب کے ساتھ ۲۰۰۰ برس تک لاتا رہا۔ حرب البوس پانچویں صدی عیسوی کے اختتام پر شال مشرقی عرب میں لائ گئ۔ اس جنگ کی ابتدا بنو برک تفا ابتدا بنو بکر کی ایک صعیفہ کے ناقہ ہے ہوئی۔ اس صعیفہ کانام بسوس تفا اور اس کے ناقہ کو بنو تغلب کے ایک سروار نے زخمی کر دیا تھا۔ ۵۳۵ء کے لگ بھگ جیرہ کے باوشاہ بلنذر سوئم نے اس جنگ کا فاتمہ کیا۔

بو بنو تغلب : عربوں کے قبیلے کانام - قبائل ربید میں سے بنو کر بن وائل اہم ترین قبیلہ تھا۔ اس قبیلے کے مورث اعلیٰ کا اصل نام وثار تھا۔ ایک روز وثار کے باپ نے اس کی کامیابی کے بارے میں کہا، تغلب تو غالب آئے گا۔ اس روز سے اس کانام تغلب پڑگیا اور اک سے اس قبیلے کانام بنو تغلب ٹھہرا۔ بعض کے نزدیک اس قبیلے کانام اس کے مورث اعلیٰ کی مندر جہ بالا روایت سے بھی قدیم ہے۔ قدیم شعراکے نزدیک تغلب وائل کی بی کانام تھا۔

جب قبائل میں افتراق پیدا ہوا تو بنور بید کے ساتھ بنو تغلب ہمی کو ہتان نجد، عجاز اور تہامہ کی مرحدوں پر قابض ہوگئے جہاں سے آہستہ آہستہ الجزیرہ میں منتقل ہوتے رہے بہاں تک کہ عہد اسلائی کے شروع تک یہ سلسلہ جاری رہا۔ اس علاقے کو بعد میں ویار ربید کا نام دیا گیا۔ عرب بسوس کے زمانے میں بنو بکر اور بنو تغلب نجد بی میں آلا دیتے۔

آلاد تھے۔

ظہور اسلام سے پہلے نصرانیوں سے ملاپ کی وجہ سے بنو تغلب میں عیسائیت نے بھی قدم جمائے سے۔ اس سے قبل وہ ایک دلوتا ادال کی پستش کرتے سے، لیکن چند افراد نے ابتدائے اسلام بی جس اسلام قبول کر لیا تھا۔ 8 ھے جس بنو تغلب کا ایک وفد مدینہ آیا۔ الن میں سے بعض مسلمان سے اور بعض عیسائی سے۔ عیسائیوں نے آنحضور وہ کی سے ایک معاہدہ کیا تھا کہ وہ اپنے قد میں بن قائم رہیں ہے۔ گین اپنی اولاد کو عیسائی نہیں بنائمیں ہے۔

ااھ میں ر وہ کی اڑا کیوں کے دوران جموٹی نبوت کی دعوے دار

ہات سے تخلب اور تمیوں کی ایک بڑی تعداد کے کرتمام کی جانب بیش قدی کی اور انکی کے ساتھ رہتے ہوئے عراق میں اس کی زندگی کا خاتمہ ہوا۔

ان تغلیول نے ۱۲ھ می مین الترکے مقام پر ایرانیول کی حمایت میں مسلمانوں سے مقابلہ کیا۔ چنانچہ اس معرکے میں حضرت خالد بن ولید نے انہیں تد تھ کر دیا اور ان کے سردار عقد کو بھی قتل کرا دیا۔ تغلبول نے اپنے سردار کابدلہ لینے کے لئے ایک ادرمہم میں حصر لیا۔ اس مہم میں ایرانیوں نے بڑے متانے پر تیاری کی تھی۔ تعلیوں کا مردار بذيل بن عمران مقام أصيخ مين خيمه زن بوا- حضرت خالد بن ولید ان پر فوج کے تین دستول سمیت ٹوٹ بڑے اور ان بی ہے چند ایک کے سواکوئی بھی زندہ نہ فی سکا۔ پھر الشنی میں انہوں نے ربید بن بچر انتلی کی فوج کو ار به کایا اور ربید کی بی کو حضرت علی نے خرید لیاجو اسر ہو کر سلمانوں کے قبضے میں آگئ تھی۔ حضرت خالد بن وليدنے زميل كے ايك اور پراؤ بر محى چمايا مار اليكن بلال بن عقد وہاں ے بھاگ نکلا۔ حضرت الوبكر " كے تھم سے حضرت خالد بن وليد نے شام کی طرف یلفار کی تو اصیخ اور الحصید کے مقام پر مزید تغلیول کو موجود با باجور بعد بن بجيرك تحت تھے۔آب شفائيس فكست وى۔ مندرجہ بالا واقعات سے یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ تغلیموں نے ملاانوں برحملہ کرنے میں کوئی سراتی ندچھوڑی تھی۔

بنو تغلب کا ایک وفد حضرت عمر فاروق کے زمانہ خلافت میں عبداللہ کے سفارتی وفد کے ساتھ مدینے آیا تھاجس نے حضرت عمر استھ مدینے آیا تھاجس نے حضرت عمر استھ مدینے آیا تھاجس نے حضرت عمل کے عہد خلافت میں پہلے تو بنو امیہ تغلب مجان علی میں سے تھے، لیکن تھوڑے ہی عرصے بعد وہ بنو امیہ کے ہم نوابین کے اور جنگ صفین میں امیر معاویہ کی طرف سے لڑے۔ حضرت امیر معاویہ نے انہیں کونے میں آباد کر دیا۔ حرہ کی جنگ میں تغلبیوں نے نے یہ کاساتھ دیا اور مرج رابط میں مروان کے طرف دار نے

ے۔ پی بنو تمیم : عرب کا ایک مشہور قبیلاً۔ یہ لوگ نجد میں تیم تے اور شاعیں بصرہ اور عامہ تک پھیلی ہوئی تھیں۔ یہ لوگ بموی تھے۔ بعد

یں مسلمان ہو گئے۔ اس قبیلے کانسب نامہ کچھ اس طرح ہے کہ تمیم بن مربن او بن طابختہ بن الیاس بن مفر۔ اس قبیلے کا تاریخ میں پہلی بار ذکر چھٹی صدی عیسوی میں آتا ہے۔ اس زمانے میں یہ ایک بڑا قبیلہ تھا اور اس کے افراد عرب کے مشرقی ساحل پر نجد کے تمام علاقوں، بحرین کے ایک جھے اور تمامہ کے ایک جھے پر آباد تھے۔

ب بنو تعلید: قدیم عرب کے متعدد قبائل میں بنو تعلیہ نام کے گئ قبائل تھے۔ درامسل اس کا اطلاق متعدد قبائل کبیرہ کی بڑی شاخوں کے ناموں پر ہوتا ہے۔ چنانچہ تاریخ اسلام میں کئی ایسے قبائل کاذکر ملتا ہے جن کے نامون میں ثعلبہ آتا ہے۔

الله بنو تقیف : عرب کا ایک مشہور قبیلہ۔ یہ قبیلہ طائف کے گرو دنواح میں آباد تھا اور بڑا جنگجو تھا۔ آخر تک کفر کاساتھ ویتارہا۔ بنو تقیف کازمانہ ظہور اسلام سے تقریبًا سوسال بہلے کا ہے، کیونکہ عہد نبوی کے اوا خرمیں عروہ ابن مسعود بن معتبب بن مالک بن کعب بن عرو ابن سعد بن عوف بن تقیف نے اپنے بڑھا ہے میں اسلام قبول کیا۔ عربی روایات کی رو سے تقیف نے اپنے حقیقی یا چیاز او جمائی کو کسی بات پر قبل کیا اور فرار ہوکر طائف آگیا۔ یہاں کے مروار عامر بن القرب عدوائی نے اسے نہ صرف پناہ دی بلکہ اپنی لڑکی بھی تقیف کے التے بیاں کے مروار عامر بن ساتھ بیاہ دی۔

اباس کی سل بنو تقیف میں تبدیل ہوتی چاگئ ۔ یہ قبیلہ اسلام

یہ ہملے اچھی خاصی حضریت اختیار کر چکا تھا۔ بنو تقیف کے لوگ
وادی دج میں لیتہ اور دبط وغیرہ میں باغ بانی کو کافی ترتی دے چکے
تھے اور آب رسانی میں بھی اہر تھے۔ یہ لوگ بتوں کی خاص طوپر عکاظ
نای برت کی ہوجا کرتے تھے حتی کہ طائف میں "لات" کے لئے ایک
"کجہ ٹانی" بھی تیار کر لیا تھا۔ ابتدا میں چونکہ قبیلہ تقیف کے لوگ
زیادہ نہیں تھے، اس لئے انہوں نے دوسرے قبیلے والوں کی اپ
علاقے میں آباد کاری کا خیر مقدم کیا۔ لیکن بعد میں ان میں رقابتیں بڑھتی
گئیں۔ وہ قبائل جوبعد میں بیراں آباد ہوئے "اصلاف" کہلائے۔
گئیں۔ وہ قبائل جوبعد میں بیراں آباد ہوئے "اصلاف" کہلائے۔
گئیں۔ وہ قبائل جوبعد میں بیراں آباد ہوئے خدوں کے موقع پر جب سارا

عرب مسلمانوں کے خلاف مرینہ پر حملہ آور ہوا تو کفار کے نظار میں بنو تقیف کا بھی ایک و قد ایک وقد ایک دفعہ مینہ آیا اور اس نے اسلام قبول کیا۔ نبی کریم ایک نے ان سے دلداری کے لئے انبیس نوجی خدمات سے مستقلی قرار دیا۔

🖒 لات + طَالَف، سفر+ طالَف، غزوه + خندق، غزوه ـ

برہم کے لوگ دراصل تخطان کی اولاد سے اور انہوں نے یمن سے جرہم کے لوگ دراصل تخطان کی اولاد سے اور انہوں نے یمن سے کمہ کی طرف بجرت کی تھی۔ پہلے یہ لوگ قبیلہ قطوار سے بنگ اڑتے رہے اور خانہ کعبہ پر قبضہ کر لیا تاہم بعد میں بنو خزاعہ کے بکر بن عبد مناف نے انہیں یہاں سے نکال دیا۔ ابن خلدوں کا خیال ہے کہ جرہم کے نام سے دو قویس تاریخ میں گزری ہیں۔ ایک عاد کے زمانے میں سے اور دومرے قطان کی سل سے تھے۔

اس دوسرے بنو جربم نے جانہ میں حکومت قائم کی۔ حضرت استعمل الطابع اس قوم کی طرف مبعوث ہوئے تھے۔ حضرت استعمل کی شادی بھی اس قبیلے میں ہوئی تھی۔

٥ اساميل التقيين + ابرائيم التفيين + آباد ومداد نبوى وتلف

بنوحلیفد: مسلمه کذاب کا تبیله - اس نے نبوت کادعویٰ کیا تھا- مسلمہ کذاب اپنے قبیلے کارئیس تھا- بنوطیفہ کیامہ میں آباد تھے-نبی کرمے وہ اللہ نے جب انہیں اسلام کی دعوت دی تو ان لوگوں نے نہایت مخی سے جواب دیا-

ميلم كذاب

بنو خراعہ: قطانی عربوں کامشہور قبیلہ جوقد می زمانے میں کین میں آباد تھا۔ بی کریم وہ کا کا داوت ہے بہت پہلے ان اوگوں نے جنوبی جاز اور مکہ پر قبضہ کر لیا تھا اور بنو جرہم کو جازے نکال دیا تھا، لیکن قصلی کے زمانے میں یہ قبیلہ مکہ سے نکل کر جدہ میں آباد ہوگیا۔ صلح حدیدیہ کی روے یہ لوگ مسلمانوں کے حلیف بن گئے۔ یہ قبیلہ بی فتی مکہ کاسب بنا۔ فیبلہ بی فتی کہ کاسب بنا۔

ا بنو خراری: میند کے انسار کامشہور قبیلہ جو یمن سے آگر یشب میں آباد ہو اس کے امراہ کامشہور قبیلہ جو یمن سے آگر یٹرب میں آباد ہوا تھا۔ یہ قبیلہ اپنے ساتھی قبیلہ اوس کے امراہ کہ آگر مسلمان ہوا تھا۔ چونکہ بنو خزرج اور اوس دو نوں نے اسلام کی بڑی مدو کی تھی، اس لئے انہیں احراتا "انسار" کا لقب دیا گیا۔ دے انساد + مینہ + بیعت عقبہ اولی + بیعت عقبہ ٹانیہ۔

پرو فرال بن شیمان: ایک قبیله جس کونی کریم الله بنداد می کونی کریم الله بنداد می کاریم الله بنداد می کاریم الله بنداد می کاری کاری الله می دعوت دی - اس قبیله والوں نے آپ الله کا بات صبرو حمل سے کن اس کی تصدیق بھی کی، لیکن کہا کہ خاندانی وین ایک وم الله وین ایک وم الله وین ایک وم الله وین ایک کی تحریف کی اور فرایا کہ خدا اپنے دین کی آپ مدد کے ان کی حوالی کی تعریف کی اور فرایا کہ خدا اپنے دین کی آپ مدد کرے گا۔

بنور مرد ، قریش مکہ کا ایک قبیلہ۔ بی کریم وی کی دالدہ آمنہ اس قبیلے کے سردار کی بیٹی کی دالدہ آمنہ اس قبیلے کے سردار کی بیٹی تھیں۔ خردہ بدرے موقعے پر جب الدسفیان کا قافلہ سلامتی کے ساتھ والیس آگیا تو بنوز ہرہ نے جنگ کو غیر ضرور کی سمجھ کر الوجل کا ساتھ چھوڑ دیا۔ فتح مکہ کے بعد سارا قبیلہ اسلام لے سمجھ کر الوجل کا ساتھ چھوڑ دیا۔ فتح مکہ کے بعد سارا قبیلہ اسلام لے

المنه + بدر، غزوه + الوسفيان -

ا بنوسعد: جاز کا ایک قبیلد-اس قبیلے میں بی کریم اللہ نے اپنی شریم اللہ کے اس اس قبیلے میں بی کریم اللہ کے اس قبیلے اس قبیلے سے تعلق تعامیه ہوازن کی ایک شاخ ہے۔

🗘 حليمه سعدبير + بين محمه

بنوسلمہ: عرب کا ایک جنگو قبیلہ۔ اس قبیلے کے اکثر افراد نے اسلام قبول کرکے اسلام کے لئے کرال قدر خدمات انجام دیں۔ سلیم قبیلہ جو بنو قضاعہ کی ایک شاخ تھا۔ ان کا زمانہ حضرت عیسی النظیفان کی ولادت کے کچھ عرصے کے بعد تیا جاتا ہے۔

پ بوسلیم ، غروہ : ایک غزدہ جو ۳ دہ میں ہوا۔ بی کریم بین کو یہ اطلاع کی تقی کہ بنوسلیم بحران کے مقام پر جمع ہورہ ہیں۔ چنانچہ رسول اللہ بین حضرت عبداللہ ابن ام مکتوم کو مدینہ کاوالی مقرر کرکے تین سو صحابہ کے ہمراہ ۲ جمادی الاولی تین ہجری کو اس خطرے کے خاتے کے لئے فکا۔ وشمن کو جب آپ بین اور ان کے جال شار ساتھیوں کی آمری خبر لی تو وہ لوگ منتشر ہو گئے۔ بی کریم بین ۱۲ ازری کے کووالیس مدینہ تشریف لے آئے۔

مىعبدالله بن ام كمتوم-

پیرو تعمیم! قریش که کا ایک فاندان جوشید بن شمان الی طلعه عبدالله بن عبدالعزی بن عثمان بن عبدالدار بن قصلی کا دلاد می سے جی اس فاندان کو حاجب کعبہ ہونے کاشرف بھی حاصل ہے۔ بیت اللہ کی کلید برداری بھی انک کے ذرے تھے۔ بید فاندان اگرچہ مسلمانوں کاشمن رہاتھا، نیکن اس کے باوجود نی کریم کی الی نے فی کم کے موقع پر اس فاندان کو بیت اللہ کی کلید بردادی کاشرف عطا کیا۔

🗘 فقح مكه + بيعت الله + كعبه + مكه-

الم بنو صمر و قبیلہ جو مینہ کے اطراف آباد تھا۔ بی کر کم اللہ اس و تت اس نے دیگر قبائل کی طرح اس ہے بھی اس کا معاہدہ کیا تھا۔ اس و تت اس قبیلے کا سردار منتی بن عمر و ضمر کی تھا۔ بی کر کم اللہ کی تحریب ہو ھیں کیا۔ اس معاہدے بیس تحریر تھا کہ یہ محدر سول اللہ کی تحریب بنو منمرہ کے لئے کہ ان لوگوں کا جان اور مال محفوظ رہے گا۔ اور جو شخص ان پر حملہ کرے گا اس کے مقابلے میں ان کی مدد کی جائے گ، بجزاس صورت کے کہ یہ لوگ ند بہ کے مقابلے میں لایں۔ اور بینروں بینروں بیان کو مدد کے لئے بلائمیں مے تو ہے مدد کو آئیں گے۔ تمام میں بینیمروں کے سال کی ابتدا کرتے ہیں۔ دی مقابلے میں ان مدینہ اس واقع ہے مغازی کی ابتدا کرتے ہیں۔ دی مقات میں ہے۔ مغازی کی ابتدا کرتے ہیں۔

🐙 بنوطے: عرب کا ایک مشہور قبیلہ۔ غالباً تیرہویں صدی میں

اس قبیلے کے لوگ بین سے نجد آگر آباد ہوئے۔ ان میں سے بچھ بہود کا اور پہادر، تنی اور جرات میں در بہود کا اور پہادر، تنی اور جرات مند سے مشہور حاتم طائی کا بھی اس قبیلے سے تعلق تھا۔ غزوہ حنین کے موقع پر اس قبیلے کے کئ سردار گرفتار ہو کرنی کرتم بھی کی خدمت میں لائے گئے جن میں حاتم طائی کی شہرت پر نئی کرئم بھی نے دہ میں اسلام قبول نئی کرئم بھی نے انہیں رہا کر دیا۔ اس قبیلے نے وہ میں اسلام قبول کیا۔

🖒 عدى بن حاتم +حنين، غزوه ـ

پیرو عدی : عرب کا مشہور قبیلہ - اہل عرب عواتا عدنان یا فیطان کی اولاد ہیں۔ عدنان کا سلسلہ حضرت اسائیل الطّینیٰ تک پہنچتا ہے ۔ عدنان کی گیار ہویں بیشت میں فہرین مالک بڑے صاحب افتدار سے حریش انہی کی اولاد ہیں - قریش کی نسل میں دس مخصیتوں نے اپنی لیاقت کے باعث بڑا امتیاد حاصل کیا اور ان کے حساب سے دس جدا نامور قبیلے ہے - ان میں سے ایک نامور قبیلہ "عدی" ہے - حضرت نامور قبیلہ "عدی" ہے - حضرت عرفارت انہی کی اولاد سے ہیں - عدی کا ایک اور بھائی "مرہ" تھا۔ آخصرت عمر کا سلسلہ آخصرت عمر کا سلسلہ استحضرت عمر کا سلسلہ نسبہ آخصرت عمر کا سلسلہ نسبہ آخصات عمر کا سلسلہ نسبہ آخصات اس طرح حضرت عمر کا سلسلہ نسبہ آخصرت عمر کا سلسلہ نسبہ آخصات ایک اور جاتا ہے ۔

ما سأعيل الطفيل + آباد أحداد نبوى الملط + قريش + عمر بن خطاب-

پینو غطفان، غروہ: غزوہ بنو غطفان جور سے الاول ۳ھ میں پیش آیا۔ نبی کریم بھی کو غزوہ قرقرۃ الکدر (محرم الحرام ۳ھ) سے والیس کے قریباً ایک اہ بعد اطلاع کی کہ تعلیہ اور محارب کے مشرکین رزوامر کے مقام پر جمع ہو رہے ہیں۔ چنانچہ آپ بھی نے حضرت عثمان غنی کو مدینہ میں اپنا قائم مقام مقرر فرمایا اور چارسو پچاس گھرسوار مجابدین کے محراہ بارہ رہیے الاول کو محاذ کی طرف روانہ ہوئے۔ مقابلے کی نوبت نہیں آئی۔ رسول اللہ بھی ساری الادل کو مدینہ والیس کو شریف لے آئے۔

قرقرالكدر، غزوه + عثمان بن عفان + مدينه -

پ بنو قر بطر : برودیوں کا ایک قبیلہ جس نے مدینہ کے ایک اطراف میں قلع بنائے سے - بی کریم بھی نے نے مدینہ میں ریاتی نظام قائم کرتے وقت برودیوں کے جن قبائل سے صلح و اس کے معاہدے کئے تھے ان میں بنو قریظہ بھی شامل تھے۔اس قبیلے کے سروار کعب بن اسد تھے۔ دب بنوقریظہ افزوہ۔

ا بنو قرايط، غروه: غرده جو غردهٔ خندق (غردهٔ احزاب) كا نورابعد موا-

درامل بی رمیم و الله نے بنو قریظ کے بہودیوں سے بھی معاہدہ کر رکھا تھا، لیکن غزدہ خند ق میں مسلمانوں پر ہر طرف سے کفار کے زور کو دیکھ کر یہودیوں نے معاہدہ تو ویا اور جس قلع میں مسلمان عور تیں اور بنج محفوظ سے اس پر جملہ کر دیا۔ غزدہ خند ق کے بعد نبی کریم وی اور بنو قریظ کا دوالقعدہ کو تین بزار کا لشکر لے کر روانہ ہوئے اور بنو قریظ کا محاصرہ کیا۔ طویل محاصرے سے تک آگر یہودیوں نے صلح کی بیش کش کی اور حضرت سعد بن معاذ کو ٹالث بنانے کی تجویز دی۔ حضرت کی اور حضرت سعد بن معاذ کو ٹالث بنانے کی تجویز دی۔ حضرت معد بن معاذ کو ٹالٹ بنانے کی تجویز دی۔ حضرت اسعد بن معاذ کے فیملے کے بعد بنو قریظ نے مسلمانوں کی اطاعت اختیار کرلی۔ یہ سلمانوں کی اطاعت اور کرلی۔ یہ سلمانوں کی اطاعت اور کو تی اسلمان اور ایمینہ منورہ کا ایک یہودی قبیلہ جس

نبی کریم و کی میند میں تشریف آوری سے پہلے وہاں تین مہودی قبائل بنو نظیر بنو قریف آوری سے پہلے وہاں تین مہودی قبائل بنو نظیر بنو قریف اور بنو قینقاع آباد ہے۔ وہ مدینے کی ایک جانب رہتے تھے اور زیادہ تر تجارت کرتے تھے۔ نبی کریم و کی ایک جانب کے بعد ان قبائل سے ایک تحریری معاہدہ کیا تھا۔ غزوہ بدر میں مسلمانوں کی کامیا ہی نے بنو قینقاع اور دو گر میروی قبائل کے دلوں میں حدوعداوت کی آگ بھڑکادی اور اسلام کی بڑھتی ہوئی طاقت کو اپنے خطرہ بجھنے گئے۔ بنو قینقاع اور دو سرے میروی قبائل کے طرب بندوں اسلام کے خلاف سازشوں میں معروف ہو گئے۔ ان کے ایک شاعر اسلام کے خلاف سازشوں میں معروف ہو گئے۔ ان کے ایک شاعر

کعب بن اشرف نے مکہ جا کر قریش کو مسلمانوں پر جلے کی ترغیب دی۔ یہود کے شعرا اور خاص طور پر کعب بی کریم بھٹ اور اسلام کے بارے بی بچو کرنے گئے۔ بی کریم بھٹ نے ان تمام احوال کو دیکھتے ہوئے ان کے سرواروں کو بلا کر اپنی وعوت پیش کی اور انہیں تئیب کی۔ ای دوران بی ایک مسلمان خاتون بنو قینقاع کے محلے میں ایک سارے اپنے زبورات بنانے کے لئے کئیں۔ اس سارنے اس خاتون کی پار کے ساتھ ناز بباغدات کیا اور بے حرمتی کی۔ اس مسلمان عورت کی پیار کی باغیرت مسلمان نے اس یہودی سار کو قتل کر دیا۔ یہودیوں کے جوث انقام میں اس مسلمان کو قتل کر دیا۔ اس پر ہنگامہ کائی بڑھ کیا۔ بی کریم ویک فیرت مسلمان کو قتل کر دیا۔ اس پر ہنگامہ کائی بڑھ کیا۔ بی کریم ویک فیرت مسلمان مجاہدین کے ہمراہ بنو قینقاع کا محاصرہ کر لیا جو بیروں ہوں نے قینقاع کا محاصرہ کر لیا جو بیروں ان تک جاری رہا۔ یہودیوں نے تک آگر غیر مشروط طور پر بھیاروں کو دیا۔ آپی ویوں نے ساری رہا۔ یہودیوں نے تک آگر غیر مشروط طور پر بھیاروں کو دیا۔ آپیس قیری بنالیا گیا۔

رئیس المنافقین عبداللہ بن انی کی سفارش پرنی کرمے وہ اللہ اللہ بن انی کی جال بخش اس خرط پر کی کہ وہ شام کی طرف جلاوطن ہو جائیں۔
کی جال بخش اس شرط پر کی کہ وہ شام کی طرف جلاوطن ہو جائیں۔
چنانچہ وہ شام میں جا آباد ہوئے۔ غزدہ بنو قیقاع کی تاریخ کے متعلّق مورضین میں اختلاف ہے۔ یہ بات توقعی ہے کہ یہ غزوہ بدر کے بعد اور غزوہ احد سے پہلے پیش آیا لہذا اس کی تاریخ ساھ تعین کی جاسکتی ہے۔ تاہم علامہ شبلی نعمانی نے اس غزوہ کو اھے واقعات میں شار کیا

المعبدالله بن الي-

پ بنو مرخ : ایک قبیلہ جس سے جمادی الآنیہ ۲ھ میں بی کریم ﷺ نے اس کا معاہدہ کیا۔ یہ قبیلہ مینہ سے معزل کے فاصلے برذوالعشیرہ کے مقام برآباد تھا۔

پی مصطلق، غروه : غزوهٔ بنومطلق یا غزوهٔ مرسیع-مرسیع کامقام مدینه منوره سے ایمیل کے فاصلے پر تھا- بیبال قبیله فزاعه (جو قریش کا حلیف تھا) کا ایک خاندان بنومعطلق آباد تھا-نی کر کم عظی کو المه میں یہ خبر لی کہ یہ قبیلہ دینہ پر جملے کی تیاریاں کر رہا ہے۔ بی کریم وی نے اس خبر کی تعدیق کی۔ چنانچہ اشعبان کو اسلامی فوج مینہ ہے۔ چاہی کی جہاعت مریسیج کے مقام مینہ سے روانہ ہوئی، لیکن جب مجادین کی یہ جماعت مریسیج کے مقام کی جہائی تو پتا چاہی کہ برومطلق کے مردار حارث بن الی ضرار اور اس کے آدمی کہیں منتظر ہو گئے ہیں۔ تاہم مریسیج میں جو لوگ موجود تھے انہوں نے مسلمانوں سے اڑائی شروع کر دی اور مسلمانوں پر تیر برسائے۔ جب مسلمانوں نے ان پر حملہ کیا تو وہ لوگ بھاک کھڑے ہوئے، لیکن ان کے دس آدمی مارے مئے اور تقریباً چھے سوگر قمار ہوئے۔

ای غزوہ میں جوال غیمت ہاتھ آیا ان میں بومصطال کے سردار مارٹ بن افی ضرار کی بٹی جوہر یہ بھی تھیں۔ حضرت جوہر یہ ، حضرت ثابت ثابت بن قیس کے جھے میں آئیں۔ حضرت جوہر یہ نے حضرت ثابت کے مکاتبت کرنے کو کہا لیعنی جھے ہے کھے رقم لے کر جھے چھوڑ دو۔ حضرت ثابت نے اے منظور کیا، لیکن حضرت جوہر یہ کے ہاں رقم نہ تھی۔ انہوں نے چاہا کہ یکھ لوگوں سے چندہ جمع کر کے یہ رقم ادا کر دیں۔ اس غرض سے وہ آنحصور وہ گا کی خدمت میں بھی آئیں۔ نبی کریم وہ گا نے ان سے فرمایا، اگر اس سے بہتر برتاؤ تہمارے ساتھ کیا جائے تو قبول کروگی؟ انہوں نے پوچھا، وہ کیا؟ رسول اللہ وہ گا نے فرمایا، تم ادا کر دول اور تم کو اپنی زوجیت میں فرمایا، تم ادا کر دول اور تم کو اپنی زوجیت میں لے فول؟ حضرت جوہر یہ نے اسے منظور کیا۔ چنانچہ آنحضرت وہ تھی لے فول؟ حضرت جوہر یہ کی رقم ادا کر دول اور انہیں اپنی زوجیت میں لے نے تنہا حضرت جوہر یہ کی رقم ادا کر دی اور انہیں اپنی زوجیت میں لے لیا۔ ہی ازواح مطہرات جوہر یہ۔

جب نی کریم اللہ وہاں منبح تو بنولحیان کے لوگ مسلمانوں سے

ڈر کر فرار ہو گئے۔ نبی کر بم ﷺ نے ان کا پیچھا کرنے کے لئے حضرت ابو بکر صدیق کو بھیجا، مگردہ ہاتھ نہ گئے۔ ہے رجیج +ابو بکر صدیق۔

بنو شجار: قديم عرب كا مشهور قبيله جو ابى مردم فيزى كى بدولت مشهور ب- اس قبيلي بيدا بدولت مشهور برك سپائى بيدا بوك- اسلام آنے بر اس قبيلے كربت سافراد مشرف بداسلام بوئے -

پ بو لضیم در یے کے جنوب کی جانب تقریباً پانچ میل کے فاصلے پر ایک یہودی بتی ۔ بنونفیرا اور بنوعام آلیس میں حلیف تھے۔ بنونفیرا التحق نیبر کے یہود سے تھا۔ یہ اگرچہ عربی نام رکھتے تھے، گرع بوں سے جداگانہ رہتے تھے۔ ان کی ساتی حیثیت بہت مضبوط تھی۔ یہ پناہ مرمایہ ، مال ومتاع سے بھر پور تھے۔ ذریعہ معاش کی حد تک زراعت مجمی تھا۔ ان کا اہم رہنمائی بن اخطب تھا۔ حضرت صفیہ اس کی بی تھیں جوبعد میں آپ ویکھی کی وجہ بنیں۔

ان کی رہائش گاہیں تمام شہر میں ہونے کی بجائے مرف جنوب کی جانب تھیں۔ان کے قلع مدینے سے آدھے دن کے سفرکے فاصلے پر سے۔سورہ حشراللہ تعالی نے انہی کے حوالے سے نازل کی تھی۔
ان دائے مطہرات + مغید،ام الوشنین + مدینہ۔

بو سو تضمر، غروه : غزوه بنونفيرجو مه مل پيش آيا-اس غزده کاليس منظربت روح فرسائ جس سے يبود يول كي بيشس عبد ملكني اوربد عبد كاكي اوربد عبد كاكابوت ملائے -

واقعہ کچھ ہوں ہے کہ غزوہ احد کے چار اہ بعد آنحضور وہ کے اس بنو عامر کے کچھ لوگ آئے اور انہوں نے آپ وہ اس حیند معابد جاکر ان کے قبیلے میں اسلام کی تبلیخ کریں۔ نبی کریم وہ کی نے ان کے کہنے پر چالیس صحابہ کرام کو تبلیغ کے لئے بیئر معونہ بھیج ویا۔ وہاں بنوسلیم نے ان محابہ کو کھیر کر شہید کر ویا۔ مرف ایک محابی حضرت عمرو ہیں امیہ نج نکل محابی حضرت عمرو نے جوش انتقام کے۔ وہ والیس آرہے ہے کہ راستے میں حضرت عمرو نے جوش انتقام میں بنوسلیم کے دو یہود ہوں کو قبل کر ویا۔ انہوں معلوم نہ تھا کہ اس

قبیلے کے ساتھ یہود ایوں کے قبیلے بنو نفیر کے داسطے آنحضور ﷺ وہ نوں و بیان تھا۔ بی کرم ایک کو جب یہ معلوم ہوا تو آپ ﷺ دونوں آدمیوں کی دیت ادا کرنے خود بنو نفیر کے پاس تشریف لے گئے۔ بنو نفیر نے یہ قبول نہ کیا بلکہ در پر دہ آنحضور ﷺ کے قبل کی سازش کی کہ ایک شخص چیکے سے بالا خانے پرچڑھ کر آنحضور ﷺ پر پھر گرا دے۔ عروبین جاش نامی ایک یہودی اس ادادے سے کو شحے پرچڑھا، لیکن آنحضور ﷺ کو اس سازش کاعلم ہوگیا اور آپ ﷺ فور الدینہ تشریف لے آئے اس کے بعد یہ لڑائی ہوئی ۔ ہے بیئرمعونہ۔

پنو ہوازن: قدیم عرب کا ایک مشہور قبیلہ۔ قریش اور ان کے اتحادی قبیلہ بنو کنانہ اور ہوازن کے مابین چارجنگیں ہوئیں جن میں ایک میں مرور کونین بھٹ بھی بعثت ہے قبل شریک رہے۔

پر بنوری، محد لیوسف: عدث، عالم دین، مصنف پردا نام سید محد اوسف بن محد کریابن میر مزل شاه بن میر احد شاه بنوری مساور بنام سید محد اوست این میر احد شاه بنوری مساور این مساور بین و در میرے علی سے حاصل کی ۔ کائل مجمی کے اور وہال کے علیا

سے فیض حاصل کیا۔ ابتدائی تعلیم سے فراغت پانے کے بعد اعلیٰ تعلیم کے لئے دیویند کاسفراختیار کیا۔

۱۹۳۰ء میں پنجاب بونیورٹی سے مولوی فاضل کا امتحان پاس کیا۔
تعلیم کمنل کرنے کے بعد انورشاہ کاشمیری کی معیت میں جامعہ اسلامیہ
ڈاجمیل سوات میں تدریس کاسلسلہ شروع کیا اور وہیں شیخ الحدیث
مقرر ہوئے۔ ۱۳۵۷ھ میں ڈاجمیل کی مجلس علمی کی طرف سے تجاز،
مصر، بونان، ترکی کاسفرکیا۔

جنوری ۱۹۵۱ء میں دارا تعلوم اسلامیہ ٹنڈو الد یار سندھ کے ارباب حل وعقد کے شدید اصرار پر جامعہ اسلامیہ ڈائیسل کو چھوڑ کر دارالعلوم ٹنڈو اللہ یار میں شنخ التغییر اور شنخ الحدیث مقرر ہوئے اور تمین سال تک یہ خدمت سرانجام دینے کے بعد کرائی تشریف لے گئے۔ وہاں سے تجاز مقدس کاسفرا فقیار کیا۔ ج سے دائیسی پر نیو ٹاؤن شی ایک علمی ادارہ "مدرسہ عربیہ اسلامیہ" (موجودہ معروف نام شیادرکی) بنیادرکی۔

علامہ بنوری عربی زبان کے صاحب طرز اویب تھے۔ شاعرانہ ذوق رکھتے تھے اور بہترین نعتیں لکھی جیں جو ایک علمی رسالے "الاسلام" بیں چھپ کچی جیں۔ اردو، فاری، پشتو اور عربی چاروں زبانوں کے ادیب اور شاعرتھے۔

تصوف میں مولانا بنوری، مولانا اشرف علی مضانوی کے مجاز محبت ہیں۔ ۱۹۳۷ھ (۱۹۳۷ء) میں جب آپ کم مکرمہ محنے تو ہاں ماہداد اللہ مہاجر کی کے خلیفہ حضرت مولانا محد شفیج الدین کے ہاتھ میں بیست کی اور خلافت سے نوازے محنے۔

ا اکتورے ۱۹۷ء کو مولانا محر لوسف، بنوری کا انقال ہوا۔ حدیث شریف کی ترویج کے سلسلے میں آپ نے خاصا کام کیا

#### ب و

مغرب کی طرف جو پہاڑیوں کا سلسلہ ہے، اے "بواط" کہتے ہیں۔ تاریخ اسلام کا ایک غزوہ اس جگہ لڑا گیا۔ای جگہ کی مناسبت ہے اس غزوے کانام "غزوہ بواط" ہے۔

جب بی کرم وظی کو یہ اطلاع طی کہ قریش کا ایک کارواں جس میں وُھائی ہزار اونٹ ہیں اور اس کی حفاظت امید بن خلف اور دیگر موار افراد کررہ ہیں، شام سے آرہا ہے تو آپ وہ اللہ کارواں سور کے ہمراہ اس طرف چل پڑے ۔ مدینہ منورہ میں اپنانائب حضرت سور بن معاذ کو مقرر کیا اور اسپنے اسلامی لشکر کاعلم سعد بن افی وقاص کو تمایا، لیکن لواط تک وہ بینے پر آپ وہ اللہ کارواں کو نہ پاسکے اور والی آگئے۔ ہے امیہ بن خلف + مدینہ۔

المجا بہا فرید بیشالوری: دی نبوت - ابوسلم خراسانی (جو خلافت آل عباس کابانی تھا) کے دور بی بہافرید نائی ایک فخص سراوند نائی ایک قصے (ضلع نیشالور) بی ظاہر ہوا۔ نبوت و دقی کا دی تھا۔ دعوائے نبوت کے تھوڑی دت بعد چین گیا اور دہاں سات سال تک میم رہا۔ مراجعت کے دقت دو سرے چینی تحائف کے علاوہ سبز رنگ کی ایک نہایت باریک قیم بی ساتھ لایا۔ اس قیم کا کپڑا اس قدر باریک تھا کہ قیمی آدی کی منی بی ساتھ لایا۔ اس قیمی کا کپڑا اس قدر باریک تھا کہ قیمی آدی کی منی بین آجاتی ہے۔ چونکہ اس زمانے تیم اگر واسے روشاس نہ ہوئے تھے، اس لئے بہا تک لوگ زیادہ باریک کپڑوں سے روشاس نہ ہوئے تھے، اس لئے بہا فرید نے اس قیمی سے معجزے کا کام لینا جاہا۔

چین سے والی آگررات کو طن بنیا۔ کی سے ملاقات کے بغیر رات کی طارت کے بغیر رات کی مندر کارٹ کیا اور مندر پر پڑھ کر بیٹے رہا۔ جب مع کے وقت بچاریوں کی آمدور فت شروع ہوئی تو آہستہ اوگوں کے سامنے نیچے اتر ناشروع کیا۔ لوگ یہ دیکھ کر حیرت زوہ ہوئے کہ سات سال تک غائب رہنے کے بعد اب یہ بلندی کی طرف سے کیوں آرہا ہے۔

لوگوں کو متعب دیکھ کر کہنے لگا، حیرت کی کوئی بات ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ خداوند عالم نے جھے آسان پر بلایا تھا۔ یس برابر سات سال تک آسانوں کی سیرو سیاحت میں مصروف رہا۔ وہاں مجھے جنت کی خوب سیر کرائی۔ یس نے دوزخ کا بھی معائد کیا۔ آخر رب نے جھے

شرف نبوت سے سرفراز فرمایا اور یہ قیعی پہنا کر زمین پر اتر نے کا تھم ویا۔ چنانچہ میں ابھی آسانوں ہے نازل ہور باہوں۔

اس وقت مندر کے پاس ہی ایک کسان ال چلار ہاتھا۔ اس نے کہا، میں نے خود اے آسان کی طرف سے اتر تے دیکھا ہے۔ پیار لیوں نے بھی اس کے اتر نے کی شہادت دی۔ بہافرید کہنے لگا کہ خلعت جو جھے آسان سے نازل ہوا، زیب تن ہے۔ غور سے دیکھو کہ کہیں دنیا ہی بھی ایسا باریک اور نفیس کیڑا تیار ہوسکتا ہے۔ لوگ اس قیص کو دیکھ کر محو حیرت تھے۔ الغرض آسانی نرول اور عالم بالا کے معجزہ خلعت پر یقین کر کے ہزار ہا لوگ اس کے بیرو ہو گئے۔ اس کے دین کے احکام بڑے مضحکہ خیز تھے۔

بہافرید مت تک اغوائے ملق میں بلا مزاحت معروف رہا۔ آخر جب الوسلم خراسانی نیشانور آیا تو مسلمانوں اور مجوسیوں کا ایک مشترک وفداس کے پاس بہنچا اور شکایت کی کہ بہافرید نے وین اسلام اور دین مجوس میں رخنہ اندازیاں کر رکھی ہیں۔ ابوسلم نے عبداللہ بن شعبہ کو اس کے حاضر کرنے کا تھم دیا۔ بہافرید کو اطلاع مل کی کہ اس کی گرفتاری کا تھم ہوا ہے۔ فور انیشانور سے راہ فرار اختیار کی عبداللہ بن شعبہ نے تعاقب کر کے اے کو و باوغیش پر جالیا اور گرفتار کر کے اب ابوسلم نے دیکھتے ہی اس پر خیخر خونخوار کا ابوسلم کے سامنے لا حاضر کیا۔ ابوسلم نے دیکھتے ہی اس پر خیخر خونخوار کا در سرقلم کر کے اس کی نبوت کا خاتمہ کردیا۔

البوسلم نے تھم دیا کہ اس کے مم کردگان راہ پیرو بھی گرفنار کرلئے جائیں۔اس کے پیروان بہافریدی گرفناری سے پہلے بی اسلامی فوج کے آنے کی خبرس کر بھاک بچے تھے،اس لئے بہت تعوثرے افراد البوسلم کی فوج کے ہاتھ آئے۔اس کے پیرو بہافرید کہلاتے ہیں۔ان کابیان ہے کہ بہافرید ایک مشکس محموثرے پر سوار ہو کر آسان پر چڑھ گیا تھا اور کس متقبل زمانے ہیں آسان سے نازل ہو کر اپنے وشمنوں سے انقام

ب ی

معان بن سمعان ميمن دي نوب بان بن سمان

سی مغیرہ بن سعید علی کامعاصر تھا۔ دونوں ایک تی تھیلے کے پیٹے بیٹے
تھے۔ فرقد بیانیہ جوغلاق روافض کی ایک شاخ ہے، ای بیان کا ہیرد ہے۔
کہا کرتا تھا کہ میں آم اعظم جانتا ہوں اور اس کے ذریعے زہرہ کو بلالیہا
ہوں اور لشکروں کو منہ م کرسکتا ہوں۔ ہزار دل انسان نما ڈھور خوش اعتقادی کے سنبری جال میں پھنس کر اس کی نبوت کے قائل ہوگئے۔
اس نے امام محر باقر "جیسی جلیل القدر ہستی کو بھی اپنی نبوت کی دعوت دی تھی تھی اس نبوت کی دعوت دی تھی تھی اس خوام مروح کو جیجا،
کھیا تھا کہ میری نبوت پر ایمان لاؤ تو سلامت رہو کے اور ترتی کرد کے تھیا تھا کہ میری نبوت پر ایمان لاؤ تو سلامت رہوگے اور ترتی کرد

بیان کو اس کے اس وعوے کی وجہ سے بیان کہتے تھے کہ جھے قرآن کامیح بینا ہمایا گیا ہے اور آبات قرآنی کاوہ مطلب ومنہوم نہیں جو عوام بھے ہیں۔ عوام سے اس کی مراو علائے اسلام تھے۔ اس قسم کا دعویٰ کچھے بینا پر موقوف نہیں تھا بلکہ ہر جھوٹا مدی خود مصیب وکش پر مست بنا اور حالمین شریعت کو خطا کار بنایا کرتا ہے۔

عال کوف خالد بن عبداللہ قسری نے مغیرہ عجلی کو نذر آتش کردیا متعالی ہے ای وقت گرفآر کرکے کوف الایا گیا تھا۔ جب مغیرہ جل کر فاک سیاہ ہوگیا تو خالد نے بینا کو بھی تھم دیا کہ سرکنڈوں کا ایک گشا تھام لے۔ چونکہ وہ دکھے چکا تھا کہ مغیرہ کو گشمانہ اٹھانے پرمار پڑی تھی، اس لئے فوڑالیک کر ایک گشاتھام لیا۔ فالد نے کہا تہیں وعویٰ ہے کہ تم اپنے آم اعظم کے ساتھ لشکروں کو ہزیت دیتے ہو، اب یہ کام کروکہ جھے اور میرے عملے کو جو تیرے در پے قتل ہیں، ہزیت دے کر کا ایک آخر مغیرہ کی طرح اس کو بھی جلا کر سے نشان کردیا گیا۔

بیت الحرام: حرمت والا مردوه جکد جس کا صدے زیاده احرام کیا جائے۔ مکدیس جس جگد خاند کعبد موجود ب،اے "بیت الحرام" کہتے ہیں۔ کعبد + مکد مکرمد۔

بیت العتن العتن العتن المدا ایک نام-اس کامطلب ب بان مرحر چونکه یه کان قدیم خانه خدا ب که جس کی تعیر صفرت

آدم الطَّفِيلاً نَهُ كَا، يَهِم حضرت المَّيل الطَّفِيلاً اور حضرت المَيل الطَّفِيلاً اور حضرت المِيل الطّفِيلاً في المرابيم الطّفِيلاً في من راس كي تعيرك، اس كي احد بيت العيّق" كا نام دياجاتا ہے۔

ےکعبہ+کمہ۔

بیب المدارک: بهود کی درک گایں۔ دراصل مینه منوره یس بهود کی درک گایں۔ دراصل مینه منوره یس بهود کا قابل کے دیگر فداہب کے دوراصل مینه لوگ ان کو تعلیم بیافتہ اور مہذب خیال کرتے دیتے اور ان سے تعلیم حاصل کیا کرتے ہے لئے متعدد درک حاصل کیا کرتے ہے لئے متعدد درک گایں قائم کی تھیں جن کو "بیت المدادک" کہتے تھے۔

🗘 مرينه -

بیت المعمور: بحرا کمر، آباد مکان-اصطلاحاً خاند کبد کے مین اوپر ساتویں آسان پر دور ملاکلہ کا ایک عبادت خاند ہے جہال فرضتے کیر تعداد میں طواف اور دیگر عبادات میں رہتے ہیں۔ نبی کر می اللہ نے معراج کی رات اس کی زیادت بھی کی تھی۔

حریم اللہ نے معراج کی رات اس کی زیادت بھی کی تھی۔

ح) کویہ + مکہ۔

بہیت جو صدیدیہ کے مقام پر واقعہ ، بھٹ جو صدیدیہ کے مقام پر واقعہ ، بھلے صدیدیہ کے مقام پر واقعہ ، بھلے صدیدیہ کے مقام بات کے حدیدیہ کے مقام بات ہو کہ بھی کے ساتھ صدیدیہ کے مقام پر جمع ہے۔ قریش کمہ کے ساتھ کوئی معاملہ طے نہیں یا رہا تھا تو نبی کریم بھی نے صلح کی مفتکو کے لئے حضرت عرام کا انتخاب کیا۔

المعربية ملخ

بی بیعت عقیم اولی: کیارہ نبوی میں انسار کی بیعت جو
انہوں نے بی کریم کی ہے گئے ہے گا۔ س گیارہ نبوی میں دینہ سے ۱۱ آدی
بی کریم کی فدمت میں حاضر ہوئے اور بیعت کی۔ ساتھ بی
انہوں نے یہ خواہش بھی ظاہر کی کہ اسلامی احکام سکھانے کے لئے
کوئی معلم ان کے ساتھ بھیج ویا جائے۔ چنانچہ نبی کریم کی نئے نے
حضرت مصعب بن ممیرکو ان کے ساتھ کردیا۔ حضرت مصعب مین دینہ
آگر اسود بن ذرارہ کے مکان پر فمہرے۔اسعد مدینہ کے نہایت معزز
رئیس تھے۔ حضرت مصعب کا معمول تھا کہ روازنہ ایک ایک محرکا
دورہ کرتے، لوگوں کو اسلام کی دعوت دیتے اور قرآن مجید بڑھ کر
سناتے۔اس طرح روزانہ ایک دو افراد اسلام قبول کر لیتے۔

پر بیعت عقبہ تا سید : یہ بیت ساانوی ش بوئی ۔ اس سال آج کے موقع پر دینہ ہے ۲۷ افراد نے آگر عقبہ (منی) کے مقام پ نی کری وقع پر حضرت عبال نے جو اب نی کری وقع نی سید نی کری وقع نی حضرت عبال نے جو اب تک مسلمان نبیں ہوئے تھے، انصار سے کہا: "گروہ خزر آج ہو اپ فاندان میں معزز و محرم ہیں۔ دشمنوں کے مقابلے میں بم بیشداس کے سینہ سپر رہے ۔ اب وہ تمہارے پاس جانا چاہے ہیں۔ اگر مرتے دم تک ان کاساتھ دے سکو تو بہروں نہ انجی سے جواب دے دو۔"

مى بيت عقيد ثانيه + مدينه + بجرت مدينه -

اس پر انسار نے تعاون کی حای بھرلی اور نبی کریم بھی نے اس گروہ میں سے بارہ اشخاص نقیب منتخب کئے۔ ان میں سے ہفتررج کے اور تین اوس کے تھے:

- 🗨 اسيدبن معنير-
- 🗗 الوالبيثم بن تيمان۔
  - 🗗 سعد بن خثیمه۔
- 🕜 سعدین زراره-
  - 🕒 سعدين الربيع -
- 🗗 عيدالله بن رواحه-

- 🗢 سعد بن عباده 🕳
- 🗗 منذربن عمرو-
- 🗗 براین معرور-
- 🗗 عبدالله بن عمرو-
- 🛈 عياده بن الصامت\_
  - 🕡 رافع بن مالک\_

نی کریم و کا نے ان افراد سے بیعت کی کہ شرک، چوری، زنا، قتل اولاد، اور افترا کے مرتکب نہ ہوں گے اور رسول اللہ و انجی بات کہیں گے۔ جب انسار بیعت کر بہتے تو سعد بن زرارہ نے ان سے کمڑے ہو کہا کہ ہمائی، خبر رہے تھے تو سعد بن زرارہ نے ان سے کمڑے ہو کہا کہ ہمائی، خبر بھی ہے کہ تم کس چیز پر بیعت کر رہے ہو؟ یہ عرب و جم اور جن و انس سے جنگ ہے۔ سب نے کہا کہ ہاں ہم اس پر بیعت کر رہے ہیں۔ ان افراد کا اسلام قبول کرنا تمام انسار کا اسلام قبول کرنا ثابت ہوا اور کمہ کے مسلمانوں کے لئے مینہ کی طرف ہجرت کاراستہ مل گیا۔

🖒 بيعت عقبه اولى + ججرت مدينيه + مدينه -

بہریقی، البو بکر احمد بن الحسین: مشہور محدث اور شافی فقید۔ آپ بیتی میں ۲۸۳ ھ (بمطابق ۹۹۳ ء) میں پیدا ہوئے۔
مخصیل علم کی خاطر کئ ملکوں کا سفر کیا اور سوے قریب اساتذہ کا فیض
حاصل کیا۔ تعلیم سے فراغت کے بعد غزنی کے وارالعلوم سے وابستہ
ہوگئے۔ عمرکے آخری جھے میں نیشا پورآ کے اور حدیث کی تدریس میں
خاص طور پر معروف ہو گئے۔ آپ کا نیشا پور میں ۲۵۸ھ (بمطابق
خاص طور پر معروف ہو گئے۔ آپ کا نیشا پور میں ۲۵۸ھ (بمطابق

اي مديث.

بہر بر رومہ: دینہ منورہ سے شال مغرب کی جانب ایک یہودی کا ایک کنواں۔ اس کنویں کو "بیر رومہ" کہاجا تا تفادیہ کنواں اپنے پانی کی مشعاس اور لذت کی وجہ سے مشہور تفانی وظائل نے ایک مرتبہ محابہ کرام کے مراہنے اس خواہش کا اظہار کیا کہ کنویں کو خرد کر عام مسلمانوں کے لئے وقف کر دیا جائے۔ حضرت عثمان نے ای

وقت كنوال اس كے يبودى مالك سے بيس بزار درہم ميں خريد كر وقف كرديا-اس لئے اسے "بيئرعثمان" بھى كہتے ہيں-دعثمان بن عفان-

الله بيم ركس المسجد قبات تقريبًا بجاس قدم ك فاصلے برايك كنوال - اس كنويس كا پائى كھارا تھا - نبى كريم وليك نے اپنے مبارک منع كالعاب اس ميں والاجس كى بركت سے اس كاكھار اپائى، مينھا ہو كيا -رسول اللہ وليك جو الكوشى بہنا كرتے تھے وہ حضرت ابوبكر صديق اور حضرت عمر كے بعد حضرت عثمان كو ملى تقى - ايك دن يہ الكوشى حضرت عثمان كے ہاتھ سے جھوث كر اس كنويں ميں جا كرى اور پھر خاش كے باوجود نہ مل كى، اس لئے اس كنويں كو "بيئر فاتم" ميمى كہتے بين -

اللہ بیس معوف المدید منورہ میں ایک کنوال جو بنوسلیم کی ملکیت منا۔ یہ علاقہ بنو عامر اور حرہ بنوسلیم کے درمیان واقع تھا۔ تاریخ اسلام کے حوالے سے اس کنویں کی اہمیت اس طرح ہے کہ کفار نے ایک سازش اور غداری کے ذریعے بہت سے بلند مرتبہ محابہ کوجن میں حفاظ اور قراشا مل تھے، شہید کردیا۔ چنانچہ یہ واقعہ تاریخ میں بیر معونہ کی لڑائی کے نام سے مشہور ہے۔

یہ واقعہ ۲۰ صفر ۳ ھ کا ہے کہ بنوعامر کا ایک سردار الوبراعامر بن مالک الکانی بی کر کم مشکل خدمت میں حاضر ہوا۔ بی کر کم مشکل نے اے اسلام کی دعوت وی تونہ وہ اسلام لایا اور نہ اس ے الکار ہی کیا

البتدائ نے درخواست کی کہ چند صحابہ اور س کے ساتھ الل نجد کی طرف بھیج دیاجائے تاکہ انہیں اسلام کی دعوت دی جائے۔ چنانچہ نبی کریم بھی نے اس کے ساتھ کے صحابہ کرام کا ایک وفد بھیج دیا۔ جب وفد بیخ توصیابہ نے حضرت حرام اس بی بلیاں کوئی کریم بھی کا دعورت حرام اس بی بی اس مردار نے فط دے کر بنوعام کے سردار کے پائی بیجا۔ اس سردار نے فط وکو کہا، لیکن انہوں اس وجہ سے انکار کیا کہ البرراء اس وفد کو اپی مخاطت میں لایا تھا، لہذا اس نے بنوسلیم کو سلمانوں پر حملہ کرنے کو کہا۔ کہا۔ حملہ ہوا، مسلمان لڑے اور مردانہ دار لڑتے ہوئے شہید کہا۔ حملہ ہوا، مسلمان لڑے اور مردانہ دار لڑتے ہوئے شہید ہوگئے۔ صرف حضرت کھب بن زیدز تی ہوگئے۔ وار کر افسوس ہوا۔ آپ کھی تقریبا اس حادثے کی خبرہوئی تو آپ کھی تقریبا کو برا افسوس ہوا۔ آپ کھی تقریبا اس حادثے کی خبرہوئی تو آپ کی تھیدا کے قاتموں ہوا۔ آپ کھی تقریبا ایک ماہ تک بیئر معونہ کے شہدا کے قاتموں کے لئے بدوعا کرتے ایک ماہ تک بیئر معونہ کے شہدا کے قاتموں کے لئے بدوعا کرتے رہے۔ یہ نوسلیم + ہدینہ

پیر میمون کمه مرمه کے قریب ایک کنوال یہ کنوال اسلام کے ابتدائی دوریش موجود تھا۔ بیئر میمون کا کل و توع مسجد حرام اور مثل کے در میان مثل ہے قدرے قریب تر قرار دیا جاتا ہے۔ طبری کے اس کنویں کے مقام کے بارے میں جو کچھ لکھا ہے اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہ کنوال حدود حرم کے اندر تھا اور عراق ہے آنے والے حاجیوں کی راہ پر تھا۔ ایک اور تاریخی شہاوت کے مطابق یہ کنوال کمہ کے شال میں مرا لظہران کے نزدیک تھا۔



# ڪ

#### رت

پتاریخ الخمیس فی احوال نفس نفیس: بی کریم دیات مبارکه اور اسلام کی ابتدائی تاریخ برشمل ایک کتاب کوسین بن محربن حسن نے تصافحا جو ایک مورخ تقدید این زائے کی تاریخ کی ایک مشہور کتاب تھی۔

#### ت ر 🌣

بی تنبیع ما بعین تابین کے بعد آنے والے علم حدیث کی اصطلاح میں "تبع تابین" سے مراد وہ لوگ ہیں جنہیں تابین سے ملاقات اور ان سے فیض اٹھانے کا شرف حاصل ہوا۔ نیزوہ خود مؤمن ہول اور ایمان بی کی حالت میں وفات پائی ہو۔ نوں کہا جاسکتا ہے کہ تبعین صحابہ کرام کے سلسلے کی تیسری کڑی ہیں۔

اللغ : ني كريم الله كا مقد إملي . آب الله كا بعث كا

مقصد- آپ جائے ہیں کہ انحضور ﷺ کو چالیس سال کی عمر میں نبوت لمی اور پہلی وگ اقراباسم ربک الذی خلق کے ذریعے اللہ تعالى نے نبوت كاتاج نى كرىم اللى كسر يركما، ليكن ابتداش جوكد آب الله تبارك و تعالى كى طرف سے كوئى خاص علم نيس ملا تما، اس لئے آپ اللہ اللہ علی طرف خاص طور پر متوجہ نہیں ہوئے تے اور محض اللہ كى عبادت كياكرتے تھے۔ آنحصور ﷺ اكثر فارحرا میں تشریف لے جاتے اور وہال کی کی دن تنہائی میں بسر فرماتے اور مشغول عبادت رہے۔ جو توشد ختم ہوجاتا تو محروالی آجاتے اور ووبارہ چند دن عبادت کے ارادے سے والی غار حرا میں ملے جاتے۔ آپ اللے کی یہ عبادت حضرت ابراہم الفکا کے ذہی طريق پر موتی تقی - تام ايك تول يه بحی ب كه آب وظفالا الله عزوجل ك فرف سے القاكي كے طريقے كے مطابق عبادت كيا كرتے تھے۔ جب آپ ایک عربورے جالیس سال ہوگی تو جرل علیہ السلام آپ علی کی خدمت میں نبوت کی بشارت لے کر حاضر ہوئے۔ یہ مبارک واقعہ آپ ﷺ کی ولادت کے حساب سے کارمغان اس میلادید بروز دو شنبہ ظہور بذیر ہوا۔ اس وقت قری حساب سے آب الله المحميم عمر جاليس سال، چيم او، آثمه يوم تقي- يه تاريخ ٢ اکست ۱۱۰ء کے مطابق تھی۔ اس وقت آپ وہنگ غار حراش تشریف فرما تھے۔ حضرت عائشہ صدیقہ سے روایت ہے کہ آنحضرت پر سب سے پہلے سورہ اقرانازل ہوئی۔امام نووی فرماتے میں کدی روایت درست ہے جس پر الکلے پچھلے جمع اکارین أمت كا اتفاق ہے۔ سيح بخاری میں حضرت جابر بن عبداللہ انصاری کی وہ حدیث نقل کی گئے ہے جس میں آپ ﷺ نے وق کے انتظاع کے متعلق بیان کیا ہے۔

آنحفرت ﷺ فرماتے تھے:

"شیں چا جارہاتھا کہ یکا کی میں نے آسان کی طرف سے ایک آواز سی ۔ میں نے اور نظر اٹھائی تو کیاد کھتا ہوں کہ وہ فرشتہ جوغار حرامیں میرے پاس آیا تھا، زمین و آسان کے در میان ایک کری پر جیھا ہوا ہے۔ اسے دیکھ کر جھے پر دہشت طاری ہوگئے۔ میں نور آگھر لوٹا اور گھر والوں سے کہا، جھے چادر اڑھا دو۔ اس پر حق تعالی والوں سے کہا، جھے چادر اڑھا دو۔ اس پر حق تعالی منے یہ آیت ٹازل فرمائی، "اے کملی والے اٹھ اور توم کوعذاب الی سے ڈرا۔ اپنے پروردگاری بڑائی بیان کر اور اپنے کپڑے پاک صاف رکھا ور بتول سے بے تعلق رہ۔" (سورہ عشر)

اس کے بعد آپ ایس کے پاکس سلس وی آئی رہی۔ ابن اسحاق نے بیان کیا ہے کہ رسول اللہ پر نزول قرآن کی ابتدا ماہ رمضان میں ہوئی تھی اور "انقطاع وی" کی کل مدت تین سال رہی۔ (ح) انقطاع وی) پھر جبریل علیہ السلام آپ وی پر دی نازل ہونے میں دیر ہوئی تو میں نے ازراہ مسخر کہا کہ محروی کے خدا نے اے چھوڑ دیا ہے اور اب دہ اس ہے بغض رکھنے لگا ہے۔ ان کی تر دید کے لئے حق تعالی کا اور اب دہ اس ہے بغض رکھنے لگا ہے۔ ان کی تر دید کے لئے حق تعالی کا موجاتا ہے، نہ خدا نے آپ وی کو چھوڑا اور نہ آپ وی ہے اس کون و سناٹا کوئی بغض و کدورت پیدا ہوئی۔ آپ وی کا رب آپ وی کو بے شار نعتیں عطا کوئی بغض و کدورت پیدا ہوئی۔ آپ وی کا رب آپ وی کو بے شار نعتیں عطا کرنی آپ وی کو شریعت کے شریعت کے شریعت کے اس موانا ہو کہ ان اللہ نے آپ وی کو شریعت کا سیدھا راستہ نہیں بتایا اور آپ وی کو کو شریعت کا سیدھا راستہ نہیں بتایا اور آپ وی کو کو شریعت کا سیدھا راستہ نہیں بتایا اور آپ وی کو کو مطلس پاکرمال دار نہیں بنایا۔ "

# ايمان لانے والى اولين ستيال

مودثین وطائے تاریخ نے کہاہے کہ آپ ایک پر مطلقاً سب سے کہا ہے کہ آپ ایک لانے والی استی حضرت خدیجہ تھیں جن کے ساتھ انحضرت اللہ ان دوشنبہ کی شام کو نماز پڑی اور وہ تی آپ اللی کی نماز کا پہلادن تھا۔ اس وقت نماز صرف دووقت کی تھی۔ چنانچہ دورکھتیں

فجر میں اور دو عشا کے دقت اداکی جاتی تھیں۔ آزاد بالغ مردول میں سب سے پہلے حضرت الوبکر، آنحضرت بھی پرایمان لائے۔ لڑکول میں حضرت علی جن کی عمر اس وقت دس سال تھی، آزاد شدہ غلامول میں حضرت بدال میں بن حارث، غلامول میں حضرت بدال میں براح حبثی، حضرت خذیمہ کے بعد پہلے اسلام لائے والی دیگر خواتین کے اسائے محرای ہیں: حضرت اُم ایمن، حضرت عباس کی الجیہ حضرت اُم فضل، حضرت اسائیت ابی بکر، حضرت اُم جمیل، حضرت عمرین خطاب کی بمشیرہ حضرت قاطمہ بنت خطاب۔

رسالت کے ابتدائی تین سال تک آنحضرت بھٹ اوگوں کو پوشیدہ طور پر اسلام کی طرف بلاتے رہے، کیونکہ اس دقت آپ بھٹ کو تھلم کھلادعوت وتبلیغ کا تھم نہ ہوا تھا حتی کہ اعلانید دعوت کا تھم مل گیا۔

آنحضور ﷺ نے اپنی وعوت و تبلیغ کے ذریعے ایک بڑی تعدادیں لوگوں کو ایمان کے دائرے میں داخل کیا۔ حضرت مولانا عبدالقیوم مہاجر مدنی نے اپنی کتاب "دنی دسترخوان" میں کفار کے دائر ہ اسلام میں داخل ہونے کی کئی وجوہ بیان کی ہیں:

(الف) -- کچھ لوگ آپ ﷺ کی طرز معاشرت سے متاثر ہو کر مسلمان ہوئے۔

(ب) - کھے افراد ایسے تھے جنہوں نے قرآن کریم کی بلاغت سے متاثر موکر اسلام قبول کیا۔

(ج) -- کہ لوگ شعرائے عرب کی طرف سے قرآن کاجواب نہ پاکر مسلمان ہوئے۔

> (و) - کچھ افراد قرآن مجید کی حقانیت جان کرمسلمان ہوئے۔ (ھ) - کچھ لوگ ونی مغیرات دیکھ کرمسلمان ہوئے۔

(و) — بعض افراد غیبی اطلاعات کی صداقت کی وجد سے مسلمان ہوئے۔

(ز) - سیجھ لوگ اسلامی تعلیمات کے ذاتی حسن کو دیکھ کر مسلمان ہوئے۔

(ح) - کچھ افراد نی کریم ﷺ کے ساتھ نصرت خداوندی دکھ کر مسلمان ہوئے۔

ا وہ مقام جہال رجب او میں غزوہ تبوک الزا گیا۔ تبوک کامقام دینہ سے جودہ منزل پر ہے۔

🗘 تبوك، غزوه۔

ایک مشہور غزوہ جو رجب ۹ سے (بمطابق نومبر ۱۳۵۵م) میں ہوا۔ یہ نبی کر می دی کا آخری غزدہ ہے۔ اس لڑائی کا نام، "جیش العمرة" یعنی تکی کالشکر بھی ہے۔

خزدہ موتہ کے بعد سے رومیوں نے عرب پر حملہ کرنے کا اوادہ کر رکھا تھا۔ ٹیمروم نے اس کے لئے شام کے خسانی خاندان کو مقرر کیا تھا۔ یہ خاندان عیسائی تھا۔ شام کے سوداگر مدینہ آگر روغن زیتون یچا کرتے تھے۔ انہوں نے مسلمانوں کو خبردی کہ رومیوں نے شام ش ایک بڑا لشکر جمع کر رکھا ہے اور فوج کی سال ہمرکی تخواہ جمع کر رکھی ہے۔ مسلمانوں کو خبر لمی کہ اس لشکر میں لخم جذام اور منسان کے تمام مرب شامل ہیں بلکہ مقدمہ الجیش بلقا ہمی آگیا ہے۔ مواہب لدینہ میں طہرانی سے ایک روایت نقل کی گئی ہے کہ عرب کے عیسائیوں نے مرب شامل ایک وجہ سے عیسائیوں نے ہرقل (قیمروم) کو خط لکھا کہ مجر الشکار انقال کر سے ہیں اور عرب ہرقل وجہ سے ہموے مرب ہیں۔ یہ جان کر ہرقل نے چالیس ہزار فوج روانہ کی۔

فدا کاکرنا ایساہوا کہ مسلمانوں کے لئے بھی یہ زمانہ قحط اور سخت کری کا ثابت ہوا۔ ایسے حالات میں کی کے لئے ہم پر نکلناوا تھی بہت مشکل تھا۔ اس موقع پر منافق ساسنے آئے۔ انہوں نے خود بھی جانے ہے الکارکیا اور دو سرول کو بھی شخ کرتے اور کہتے، لا تنفرو فی المحور (گری میں نہ نکل)۔ اس زمانے میں سویلم نامی منافق (یہووی) کے گر پر منافق جمع ہوتے اور لوگول کو لڑائی پر جانے ہے روکنے کی تہری کر ہے جو نکہ ملک پر دومیوں کے حملے کا اندیشہ تھا، اس لئے تہری کر ہے جو نکہ ملک پر دومیوں کے حملے کا اندیشہ تھا، اس لئے نہی کر ہے جو نگ نے تمام قبائل عرب سے مدد طلب کی۔ اکثر صحابہ کرام کے بڑی رقیمی تعاون کی خاخر فراہم کیس۔ حضرت الویکر صدای ہے محروالوں کے مرکا سادر اسامان سے آئے۔ اور جب ان سے لیچھا گیا کہ محروالوں کے مطرح سامان میں کے لئے کیا چھوڑ آیا ہوں۔ حضرت عمر محمرے لورے سامان میں رسول وی خور آیا ہوں۔ حضرت عمر محمرے لورے سامان میں

ے آدھا سامان لے آئے۔ حضرت عشان ٹے ایک تہائی لشکر کا سامان مہیا فرمایا۔ تاہم کچھ صحابہ کرام کی روائی کاسامان نہ ہوسکا تو بی کرام کی روائی کاسامان نہ ہوسکا تو بی کرام کی ہوائی کا سامان نہ ہوسکا تو بی آباد ان لوگوں کی شان میں سورہ تو یہ کی آیات اتریں۔

نہ کی معالمان میں سورہ تویہ کی آیات اتریں۔

نہ کی معالمان میں سورہ تویہ کی آیات اتریں۔

جب بی کریم الله توک جانے کیے تو منافقین نے بی کریم الله
کی خدمت میں آگر عرض کیا کہ ہم نے بیار ول اور معذور ول کے لئے
ایک مسجد بنائی ہے۔ آپ والله چل کر اس میں ایک دفعہ نماز پڑھاویں
آو مقبول ہوجائے۔ یہ وہی "مسجد ضرار" (ای ضرار، مسجد) ہے جو
منافقوں نے اسلام میں بھوٹ ڈالنے کے لئے بنائی تھی۔ بہر کیف اس
وقت بی کریم واللہ نے یہ فرمایا کہ میں ایمی میم پرجاد ہا ہوں۔

اس غزدہ میں نی کریم ﷺ کی ازواج مظہرات ساتھ نہ تھیں۔ چنانچہ آپ ﷺ نے اہل حرم کی حفاظت کے لئے امیر کو مقرر کیا۔ اس پر انہوں نے شکایت کی کہ آپ ﷺ جمعے بچوں اور عور توں میں چھوڑے جاتے ہیں۔ آپ ﷺ نے فرمایا، کیاتم اس پر راضی نہیں ہو کہ تم کو جمعے وہ نسبت ہوجوہارون کو موتل ہے تھی۔

نی کرم ﷺ ۵ رجب کو مینہ سے تبوک کے لئے نکلے تو آپ آپ گئے تو آپ ﷺ ۵ رجب کو مینہ سے تبوک کے لئے نکلے تو رہیں ہرار گھوڑے تھے۔ راست میں عبرت ناک مقامات دیکھنے میں آئے۔ ایس جگہوں پر آپ ﷺ نے تھم دیا کہ کوئی شخص یہاں پرنہ تو تیام کرے نہ پانی ہے اور نہ اے کی کام میں لائے۔ اور نہ اے کی کام میں لائے۔

تبوک پڑنے کرنی اکرم وہ خلکا کو یہ خرالی کہ مدینہ پردومیوں کے حملے
کی خرفلط تھی، لیکن اس خریس کچھ حقیقت بھی تھی کہ عسانی رئیس
عرب بیس ریشہ دوانیاں کررہا تھا۔ تبوک پڑنے کرنی کرئے وہ اللہ نے بیس
دن قیام کیا۔ ایلہ کے سردار ایوحنانے خدمت اقدس بیس حاضر ہو کر
جزیہ دینا منظور کیا۔ اس نے خچر بھی پیش کیا جس کے بدلے بیس
آپ وہ نے او حنا کوردائے مبارک عمایت فرمائی۔ جربا اور اذرح
کے عیمائی بھی حاضر خدمت ہوئے اور جذبہ دینے پر دضامندی ظاہر

نی كريم الله ك حضرت خالد كو ٢٠٠ افراد ك ساته دومة

الجندل بھیجا۔ وہاں کے عربی سردار اکیدرکو حضرت خالدین ولیدنے گرفآر کرلیا اور اس شرط پر رہائی وی کہ وہ خود وربار نبوی ﷺ میں پیش ہو کرمنے کی شرائط پیش کرے۔ چنانچہ وہ اپنے بھائی کے ساتھ مینہ آیا اور نبی کرمے ﷺ نے اے امان دی۔

جب بی اکرم و الله توک ہے والی میند آئے تولوگ عالم شوق میں استقبال کو نکل آئے بیال تک کد اؤکیاں یہ اشعار گانے آئیں:

طلع البدر علينا من ثنيات الوداع (ووائ كي كما ثيول سے جم پرچاند طلوع بوا)

وجب الشكر علينا مادعا لله داع

(جب تک خدا کالکارنے والاکوئی دنیایس باتی ہے، ہم پر خدا کا شکر فرض ہے۔)

ال غزوہ کا ایک اہم واقعہ نی کریم وقت کا تمن صحابہ سے تعلقات منقطع کر لینا ہے۔ یہ تینوں صحابہ کعب ٹی بن مالک، بلال ٹی بن امیہ، مرارہ ٹی بن رہی ہے۔ یہ تینوں حضرات کی عذر کی وجہ سے نہیں بلکہ محض اپنی خوش حالی کی وجہ سے اس غزو سے بی شریک نہ ہوسکے۔ نی کریم وقت نے اس وجہ سے ان تینوں سے بولنے کی لوگوں کو ممانعت کر دی۔ اس پر تینوں صحابہ کو بہت رہ جو اور انہیں اپن غلطی کا نہیں ہوت شدت سے احساس ہوا میہاں تک کہ وہ لوگ ہے جین ہوگئے۔ یہ سلسلہ بچاس روز تک جاری رہا۔

کعب بن مالک بیان کرتے ہیں کہ پچاسویں دن میے کی نمازا پے گھر
کی چست پر پڑھ کریش خمگین بیٹھا ہوا تھا کہ سلع پہاڑ کی چوٹی ہے ایک
زورے چلانے والے نے آواز دی کہ کعب ﷺ، نوش خبری ہوتم کوا
میں اتنائی س کر سجدے میں گر گیا اور خوشی کے مارے رونے لگا اور
سمجھا کہ تنگی دور ہوگئ ۔ ای طرح میرے دوسرے دوساتھیوں کے پاس
مجھا کہ تنگی دور ہوگئ ۔ ای طرح میرے داس طرح ان تمیوں صحابہ کرام ﴿
کی توبہ قبول ہوئی ۔

پ تبوک کا چشمہ بھے سلم اور مدیث کی دیگر کتابوں میں موجود روایات کے مطابق نبی کرم وظف امجی تبوک کے راستے ہی میں

سے کہ آپ بھٹ نے محابہ کرام ہے فرمایا: "کل ہم تبوک کے چشے پر ہوگے۔ تمہارے دہاں پہنچ ویشے واشت کا دقت ہوجائے گا۔ تم میں ہوگے۔ تبہارے دہاں پہنچ ویشے واس چشے کا پائی استعمال نہ کرے۔ "جب اشکر اسلای دہاں پہنچا تو دیما کہ دوآدی دہاں پہنچا آور کیما کہ دوآدی دہاں پہنچ ہوئے ہیں اور چشے ہے قطرہ قطرہ کر کے پائی نگل رہاہ۔ آپ ویک نے ان دونوں آدمیوں ہے دریافت فرمایا کہ تم نے اس چشے کاپائی استعمال کیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا، بی آپ ویک نے اس منان دونوں پر نارام کی کا اظہار کیا۔ پھر محابہ کرام" نے چلوے ایک برتن میں اس چشے کاپائی جمع کیا۔ پی کر کم ویک نے اس ہارک اور ہاتھ دھوئے اور اے چشے میں ڈال دیا۔ اس کے گرتے مبارک اور ہاتھ دھوئے اور اے چشے میں ڈال دیا۔ اس کے گرتے مبارک اور ہاتھ دھوئے اور اے چشے میں ڈال دیا۔ اس کے گرتے مبارک اور ہاتھ دھوئے اور اے چشے میں ڈال دیا۔ اس کے گرتے مبارک استعمال کیا۔ اس کے بعد نی کر کم چھٹا نے صفرت معاذ شے یہ بھی فرمایا کہ اے معاذ آگر تمہاری زندگی رہی تو تم اس علاقے کو باغوں نے بھرا پاؤے۔

یہ چشمہ اس کے بعد تقریبا چودہ سال تک بہتا رہا۔ یہ بھی ہی کریم فریل کے معجزے بی کی برکت ہے کہ آج تبوک میں اس کثرت سے پانی موجود ہے کہ مدینہ اور خیبر کے علاوہ کہیں اور اتن وافر مقدار میں پانی دیکھنا مشکل ہے۔

## ت ج

بر بريد: علم حديث كى ايك اصطلاح - كى كتاب حديث سند اور مكر دات كوحذف كرك صرف صحالي كانام اور حديث كامتن بيان كرديا جائية تووه "تجريد" كهلاتى ب جيسة "تجريد البخارى للزبيدى" اور" تجريد فيسلم للقرطبي" اور" تجريد الصحيحين "وغيره-

۵ عديث+سند-

بخ تجريد صرت : علامد حسين بن مبارك زيدى كى تلخيص صحح بخارى - اس كتاب كالورانام علامد في "التجريد الصرح الاحاديث الجائ

الصحیح" رکھا۔ علامہ کو یہ خیال تھا کہ اہام بخاریؓ نے احادیث کا جو مجموعه مرتب کیاہے اس میں احادیث کی تکرار بہت ہے لہذاعلامہ نے ایک حدیث کو ایک بارلیا اور اس حدیث کے تمام راونوں کوبیان نہیں کیا بلکہ برصدیث میں صرف ای محانی کانام ذکر کیاجس نے یہ حدیث روایت کی ہے۔ارووش اس کاتر جمہ ہوچکاہے۔

المحديث+ بخارى، امام + بخارى شريف.

🗱 تُحرِّن : وو كتاب جس ميس كسى دو سرى كتاب كى معلق ياب حواله احادیث کی سند اور اس کاحواله بیان کیا جائے۔ مثلاً "ہدایہ" میں ساری حدیثیں بلاحوالہ ہیں۔ان احادیث کی سند اور حوالہ حلاق كرنے كى غرض سے جوكتابيں لكھى كئيں دوہدايہ كى تخرج كہلاكمي۔مثلاً «نعسب الرايد في تخرِّيُّ احاديث الهدايد للزيلعي" اور حافظ ابن حجر كي "الدرايد في تخريج احاديث الهدايه"نيزانهول في بن الكفيص الجرفي تخریج اصادیث الرافعی الکبیر" کے نام نے ایک مفضل کتاب لکعی ہے جس میں شافعی کے ایک مشہور متن رافعی کی احادیث تخریج کی ہیں۔ ان کی یہ کتاب احادیث احکام کا جائع ترین ذخیرہ مجی جاتی ہے۔ای طرح انی کی کتاب، "الكافی الثان فی تخریج احادیث الكثاف"ای طرح زین الدین عراقی کی " تخریج احیاء علوم الدین" جوبزی مفید ہے۔ اس میں حافظ عراقی نے امام غزالی کی "احیاء العلوم" کی احادیث کی تخریج ک ہے۔ ای حدیث۔

🏶 تخيير رسول الله على ازواج سے متعلق ايك ناخوش كوار واقعه الإاست ايلا

المعتموم من المعتمد على المعتمل المعت طرف من کرکے نماز پڑھتے تھے، لیکن تحویل قبلہ (شعبان ۲ھ) کے حکم مے بعد مسلمانوں نے خانہ کعبہ کی طرف منھ کرے نماز بڑھنی شروع کر

دى- رسول الله على جائة تص كد ان كا رخ جمير ويا جائد آپ ﷺ نے ایک مرتبہ پھر حضرت جربل علیہ السلام سے بھی فرمایا كداك جرال الطيعة إميرى خوابش بكدالله ميرارخ يهود كقبل ے چھیردے۔ جبرل علیہ السلام نے کہا، میں تو محض ایک بندہ ہوں۔ آب الله ان رب سے دعا مجے اور اک سے درخواست کیجے۔ بی كريم ﷺ نے ايمائي كيا۔ جب نماز يرجے، وينا چره آ-ان كي طرف اٹھاتے۔ کہا جاتا ہے کہ جرت کے اٹھار ہویں مہینے لیتنی شعبان وو جری میں (غزوہ بدر سے ایک ماہ پہلے) نبی کرم ﷺ حضرت بشرین معرور کے بال تشریف لے گئے۔ انہوں نے آپ اللے کے لئے کھانا تیار کیا کہ ظہر کا وقت ہوگیا۔ رسول اللہ ﷺ نے اپنے اصحاب کو دو ركسين يهامي، تيسرى ركعت ين سورة بقره كى يه آيت نازل مولى:

" (اے محم) ہم تہارا آ-ان کی طرف مند چھیر چھیر کر دیکھنا دیکھ رہے ہیں۔ سوہم تم کو ای قبلے کی طرف جس کوتم پیند کرتے ہورخ كرنے كائتكم ديں گے تو اپنارخ مسجد حرام (خاند كعبہ) كى طرف پھير لو۔اورتم لوگ جہال ہوا کرو(نماز برصنے کے وقت) ای مسجد کی طرف من کرلیا کرو اور جن لوگول کو کتاب دی گئے ہے وہ خوب جانتے ہیں کہ (نیا قبلہ) ان کے پروردگار کی طرف سے حق ہے۔ اور جو کام یہ لوگ کرتے ہیں فدا ان ہے بے خرنہیں۔"

اس آیت کے نازل ہوتے ہی آپ اللے نے کعبہ کی طرف رچ کر لیا۔اس کے بعد مدینہ میں عام منادی کرادی گئ کہ اب کعبہ کی طرف رخ كر كے نماز برحى جائے۔ براء بن عازب كہتے ہیں كه ايك جگه منادی کی آواز اس حالت میں پہنچی کہ لوگ رکوع میں تھے، تھم ہنتے ہی سب کے سب ای حالت میں کعبد کی جانب مر گئے۔ ای قبلہ اول + کیہ+ کمہ کمرمہ+مسجدحرام\_.

ا ترقين، آنحضور المنظمين كان يرم الله كار وات ك بعد آب ﷺ كي تدفين عمل مين آئي - اوفات محد ﷺ - · كى بعد دالے\_"

آغاز اسلام کے دور میں آنحضور وہ کی نے کابت مدیث ہے منع فرما ویا تھا جیسا کہ ارشاد نبوی وہ کی ہے خابر ہوتا ہے کہ ارشاد نبوی وہ کی جانب ہے یہ خیال ظاہر کیا گیا ہے کہ عہد نبوی میں کتابت مدیث کے سلسلے میں کوئی اہم کام نہیں ہوا حال آنکہ یہ درست نہیں۔ آنحضرت وہ سلسلے میں کوئی اہم کام نہیں ہوا حال آنکہ یہ درست نہیں۔ آنحضرت وہ مسلسلے میں مواقع پر نہ مرف صرف ابتدائی عہد کے لئے تھی اور بعد میں بعض مواقع پر نہ مرف کتابت مدیث کی اجازت دے دی بلکہ اس کو پہند فرمایا اور اس کو باعث اجرو اواب قرار دیا۔

جباں تک ممانعت کابت والی حدیث کا تعلق ہے، اس سلطین مام محدثین نے یہ بات الکھی ہے کہ اس کا مقصد اسلام کے آغاز کے دنوں ہے متعلق تھا، کیونکہ یہ اندیشہ تھا کہ بہیں قرآن اور حدیث خلط ملط نہ ہو جا میں۔ اس کے علاوہ احادیث میں ناخ و منسوخ بھی ہیں۔ ایک موقع پر اس کی مناسبت ہے ایک تھم دیا گیا۔ بعد میں دوسرے موقع پر ایک و مناسبت ہے ایک تھم دیا گیا۔ بعد میں دوسرے متعلق موقع پر ایک و مراحم دیا گیا۔ اس وجہ ہے ایک جی مغمون ہے متعلق اگر مختلف احادیث منظر عام پر آئیس تو عوام کے لئے پریشانی کا باعث مول ۔ پھریہ بھی ہوسکتا تھا کہ غیراد کامی احادیث زیادہ روایت ہوں۔ چنانچہ آخصرت والی نا پر یہ فرمایا کہ جمہ سے زیادہ حدیثیں روایت نہ کرو۔ بعد میں جب پُرسکون ماحول قائم ہوگیا، قرآن کر ہے کے حفاظ کی تعداد بڑھ گئی، اسلام کی اشاعت کشت ہوگی تو آپ ویک تو اوریث کی اصادیث کشت ہوگی تو آپ ویک کو آپ ویک کی اصادیث کشت کشت ہوگی تو آپ ویک کو ایک کی احادیث کی احادیث کشت کشت ہوگی تو آپ ویک کو کی احادیث کی احدادیث کی احدادیث

ایک صحافی حاضر ہوئے اور انہوں نے کتابت حدیث سے متعلق یہ عرض کیا، یار سول اللہ ایش آپ وہ سے متعلق ہے حدیث سنتا ہوں۔ جمعے آپ وہ سی کی حدیث اس کو بھول جاتا ہے۔ اس موقع پر آپ وہ سی ارشاد فرمایا: اپنے واکیس ہاتھ سے مدد لیا کرو۔

حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص سے روایت ہے کہ نی کرم وی اللہ اس کو قید کرو۔ میں نے عرض کیا، اس کو قید کرناکیا ہے؟ فرمایا، "اس کالکھنا۔"

پی ترکیس : علم حدیث کی ایک اصطلاح جس کا حق ہے، عیب کا چھپا ا چھپانا۔ "مدلس" وہ حدیث کہلاتی ہے جس کی سند میں کسی عیب کوچھپا کر اس کے حسن کو ظاہر کر کے پیش کیا جائے۔ تدلیس کو ووطرح پیش کیا جاتا ہے:

(الف) -- تدلیس فی الاسناد: وه مدیث جے راوی اپنے استادے ہے بہ ظاہر سننے کا گمان استادے ہے کا استادے کا گمان موری شخ سے بننے کے بارے میں کوئی تعرق ند کرے۔

کرے۔

(ب) - تركيس الشيوخ: وه حديث جه راوى اله شغ ع براه راست نقل كرربابو اور اس كے معروف لقب وكنيت اور نسب كى جكه غير معروف نام، لقب ياكنيت وغيره كاذكركرے تاكدا ب بچانانه جاسكے - معريث + سند + اساء الرجال -

ا تروس حديث: علم مديث كى ايك اصطلاح بجس كا مطلب ، احاديث كوجع كرنا-

تدوین حدیث کی تاریخ کے سلسلے میں علانے بالعوم تین اووار بیان کئے ہیں اور انہیں "قرون ثلاث "کہاہے:

(الف) - قرن اول: نى كريم الله كى بعثت سے كر اااھ تك چلاتا ب-اس كوع بد نبوت اور عبد صحابة كم أكيا ب-

(ب) — قرن دوم: یه دورااا هد شروع بوکره ۱۵ه تک چلتا ہے۔ اس کوتالعین کادور کہاگیاہے۔

(ن) - قرن سوم: یہ تابعین کے شاگرووں کا دور ہے۔ اس کو بعض علانے ۱۲۲۰ تک اور بعض نے ۱۲۰ تک کھا ہے۔ اس دور کو ائمہ کا دور بھی کہا گیا ہے۔ اس دور کو ائمہ کا دور بھی کہا گیا ہے۔ اس دور بھی بخاری شریف مدون ہوگی، لیکن صحاح سنہ کی دوسری کتا بیں ۱۲۰ ہے کے بعد کی بیں۔ یہ حقیقت ہے کہ تدوین حدیث کا کام ملی طور پر محاح سنہ کے ساتھ تھیل کو پہنچتا ہے لہذا بعض علی نے تیمرہ دور ۱۳۰ ہے تک بیان کیا ہے۔ قرون علا شرک تشریح میں حضور والے اور بھر اس حدیث کو بنیاد بنایا گیا ہے: "تمام زمانوں سے میرے زمانے کے لوگ اس حدیث کو بنیاد بنایا گیا ہے: "تمام زمانوں سے میرے زمانے کے لوگ ایس حدیث کو بنیاد بنایا گیا ہے: "تمام زمانوں سے میرے زمانے کے لوگ ایس حدیث کو بنیاد بنایا گیا ہے: "تمام زمانوں سے میرے زمانے کے لوگ ایس حدیث کو بنیاد بنایا گیا ہے۔ اس حدیث کی بنیاد کی بنیاد

آنحضور ولی کے اس عم کا نتیجہ یہ ہوا کہ متعدد محابہ کرام نے مدیثوں کے چھوٹے بڑے مجموعے تیاد کر لیے تھے۔ بعد یس جب منظم طریقے سے احادیث کی تدوین کا کام عمل میں آیا تو انہی مجموعوں سے استفادہ کیا گیا گیکہ یہ کہنا غلط نہ ہوگا کہ بعد کی کمایوں کے لئے انہی مجموعوں کو بنیاد بنایا گیا۔ ان میں سے چند مجموعے یہ ہیں:

● صحیفة الصادقة: اے حضرت عبدالله بن عمرو بن العاص نے

تیار کیا تھا۔ حضرت عبدالله بن عمروک انقال کے بعدیہ محیفہ ان کے

پرتے عمرو بن شعیب کے قبضے میں آیا تھا۔ حضرت عبدالله بن عمرو

آخضرت وی کی ہر حدیث لکھ لیا کرتے تھے اور اس کے لئے

آخضرت وی کی ہر حدیث لکھ لیا کرتے تھے اور اس کے لئے

مخیم ہوگا، اس کا اندازہ حضرت الوہریہ کے اس جملے سے ہوتا ہے:

\*\*نی کریم وی کے محابہ میں آپ وی کی حدیثیں جمھ سے زیادہ کی

کے پاس نہیں ہول کی، سواتے عبداللہ بن عمرو بن العاص کے کہ وہ

کے پاس نہیں ہول کی، سواتے عبداللہ بن عمرو بن العاص کے کہ وہ

کے پاس نہیں ہول کی، سواتے عبداللہ بن عمرو بن العاص کے کہ وہ

کے پاس نہیں ہول کی، سواتے عبداللہ بن عمرو بن العاص کے کہ وہ

کے پاس نہیں ہول کی، سواتے عبداللہ بن عمرو بن العاص کے کہ وہ

حضرت الوجريره على الله جزار عدادير احاديث مروى إلى اب اب عضرت الوجريرة عبد الله بن عمرو بن العاص كايد محيفه إلى جزار عديقينا زياده احاديث ركمتا موكا-

● صحیفه علی نظرت علی نے بھی مدیثیں تحریر کی تھیں۔ان کا ارشاد ہے کہ ہم نے آنحفرت و ایک کے محیفے اور اس کے محیفے کے سوا کچھ ہیں کھا۔ حضرت علی اس صحیفے کو نہایت اہتمام ہے اپنی پاس رکھتے تھے اور مختلف موقعوں پر اس کے اقتباسات بیان کرتے تھے جیسا کہ بخاری کی بعض روایتوں سے ظاہر ہے۔

صحضرت انس کا تحویوی مجموعہ: حضرت انس ﷺ انتخاب استخاب استخاب استخاب کی مجموعہ: حضرت انس ﷺ کا تحضرت ﷺ کی خادم خاص سے اور انہیں دس سال تک بی کریم ﷺ کی خدمت کا شرف حاصل رہا لہذا آپ ﷺ کی خدمت کا شرف حاصل کیا ہوگا اور آنحضرت ﷺ کی احادیث بڑی تعداد میں ان کے پاس محفوظ ہوں گی۔ حضرت انس نے آپ ﷺ کی زندگی بی میں احادیث کی مجموعے تیار کر لئے تھے اور انھیں آنحضرت ﷺ کو شابعی ویا تھا۔ اس کی تالیفات کی خود ویا تھا۔ اس کی تالیفات کی خود

توثیق بھی فرمائی تھی۔

حضرت رانع بن خدیج کے پاس ایک حدیث کھی تھی جے بعد میں امام احمد بن جنبل نے اپنی مسند میں شامل کیا۔ اس حدیث کا مغہوم یہ مندا:

(ترجمہ) مینہ ایک حرم ہے جے رسول اللہ وہ نے ایک حرم قرار دیاہے اوریہ ہمارے پاس آئیک خوال فی چڑے پر کھا ہوا ہے۔

• حضرت سمرہ بن جندب اور حضرت جابر بن عبداللہ کیاں بھی حدیثوں کے جموع ہے۔ قادہ اور عجابد انکی کوروایت کرتے ہے۔

• حضرت عبداللہ بن عبال کے پاس بھی احادیث موجود تھیں۔

دوایات سے ثابت ہوتا ہے کہ ان کے احادیث کے متعدد صحیفہ موجود تھے جیدا کہ طبقات ابن سعد میں ملتا ہے کہ حضرت عبداللہ بن عبال کی تالیفات کا یہ عالم تھا کہ اونٹ بی ان کے صاحب کو ہمار سکتا عبال کی تالیفات کا یہ عالم تھا کہ اونٹ بی ان کے صاحبزادے کے پاس متعاد ان کی وفات کے بعد یہ تالیفات ان کے صاحبزادے کے پاس آئیں۔

فتح مکہ کے بعد نی کرم ﷺ نے ایک خطبہ دیا تھا۔ یمنی محالی الوشاہ نے یہ عرض کیا، یا رسول اللہ! اس کو میرے لئے تحریر کرا ویجئے۔ چنانچہ آپﷺ نے فرمایا: "الوشاہ کے لئے لکھ دو۔"

جب آپ و الله عندت عمرو بن حزم کویمن کاوالی مقرر کیا تھا توسلطنت کے مختلف معالمات ہے متعلق ایک تحریر تکھوادی تھی۔اس صحیفے میں زکوق ، دیت ، طلاق ، فرائض صلوق وغیرہ کے احکام تھے۔۔ جب حضرت معاذ بن جبل یمن میں تھے تو ان کو تحریر بھجوائی گئ تم جس میں تحکم میں جب ایک بین میں تھے تو ان کو تحریر بھجوائی گئ

بیب رہے ہوں ہی تھے۔ تھی جس میں یہ تھے موجود تھا کہ سزلوں ترکار ایوں وغیرہ پرزگوۃ نہیں۔ حضرت الوبکر "بن حزم جو بحرین کے حاکم تھے ان کو آنحضرت ﷺ نے کتاب "العدقہ "کھوائی تھی جس میں زکوۃ کے احکام تھے۔ حضرت عبادہ "نے ایک مجموعہ ترتیب دیا تھا جو برسوں ان کے

خاندان میں موجودرہا۔اس کانام "کتاب سعد بن عبادہ" تھا۔ حضرت عبداللہ بن تکیم کے پاس مردہ جانوروں سے متعلّق احکام موجود ہوتے تھے۔

حضرت عبدالله بن ربيد بن مرثد اللي كے پاس احاديث موجود

معين-

حضرت ابوموگااشعری نے احادیث جمع کی تنمیں۔ حضرت وائل بن حجرکے پاس نماز، روزہ، شراب، رہا کے متعلّق احادیث لکھی ہوئی تنمیں۔

حدیدیہ کے مقام پر کفار اور مؤمنین کے ورمیان ایک صلح نامہ ہوا۔ اس کا بورا متن حضرت علی ؓ نے تحریر فرمایا تھا۔ اس کی ایک نقل استحضرت وہی کی اس تقی اور ایک نقل قریش کے پاس تھی۔

وہ افراد جو مسلین زکوۃ کے فرائض انجام دے رہے تے ان کے پاس بھی اپی ذے دار ایوں سے متعلق تحریک روایتیں موجود تھیں۔
ایک دفعہ حضرت عمر نے لوگوں سے یہ دریافت کیا کہ کیاکسی کو معلوم ہے کہ آنحضرت ویل نے شوہر کی دیت میں سے بیوی کو کیا دلیا۔ اس موقع پر ضحاک بن سفیان نے جواب دیا، میرے علم میں ہے۔ آنحضرت ویل نے ایم کویہ لکھوا کر بھیجا تھا۔

مخلف ممالک کے فرمال رواؤل کے نام حضور ﷺ نے جو خطوط المحر در نبوی ﷺ کا تحری سرمایہ ہیں۔ یہ خطوط قیمر وکسرگا اور نجاثی و غیرہ کے نام بھیج گئے تھے۔

حضرت سعد بن رہیج بن زبیر انصاری نے بھی احادیث جمع کی تغییر۔

اب سوال یہ ہے کہ عہد رسالت کا تحریک سموایہ کم کیوں ہے؟
دور رسالت کے جن تحریک مجموعوں کی جانب اوپر اشارہ کیا گیا اس
ہے ان تمام اعتراضات کی قلعی کھل جاتی ہے کہ احادیث چونکہ دوسری
صدی میں لکھی کی ہیں، اس لئے قابل اعماد نہیں۔ بال، یہ ضرور ہے کہ
تدوین حدیث کا جوعظیم الثان کام تابعین کے دور میں ہوا وہ دور
نبوی ویک میں نہیں ہوا۔ لیکن اس سے یہ ہر گز ثابت نہیں کہ احادیث
کی روایت دور نبوی ویک میں نہیں ہوئی۔ حقیقت یہ ہے کہ بعد کے
دور میں کتابت حدیث ۔ تعلق جوعظیم الثان کام ہوا، اس کے لئے
دور میں کتابت حدیث ۔ تعلق جوعظیم الثان کام ہوا، اس کے لئے
بیاد ای دور نے فراہم کی۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اس دور کا
تحریری سموایہ کم کیوں ہے تو اس کے بعض بنیادی اسب ہیں اور ان کا
جائزہ لینا ضرور کے۔

(الف) - چونکه آخضرت وی حیات سے ابدا با قاعده طور پر کتابت کی ضرورت کو محسوس نه کیا گیا۔ صحابہ کو جو کچھ جمعنا ہوتا اور جس معاملے میں استضار کی ضرورت ویش آتی وہ نبی کریم وی سے دریافت کرلیاجاتا۔

(ب) - عربوں کا غیر معمولی حافظ بھی اس کا اہم سبب تھا۔ ان کے ہاں لکھنے کا روائ کم تھا۔ ایک عام عرب کے حافظ کا یہ عالم تھا کہ گوڑوں کا سلسلہ نسب، گزشتہ ادوار کے جنگی واقعات، قبائل اڑائیاں، قدیم ادبی قصائد، حکایات اس کو ازبر ہوتیں۔ جس توم کا حافظ اس قدر اچھا رہا ہو اس نے حلقہ اسلام میں واخل ہونے کے بعد اللہ کے نی جھا گا کے ارشادات و افعال کی س طرح حفاظت کی ہوگی، یہ بات صاف قاہر ہے۔

(5) - عرب لکھنے پڑھنے سے ناوانف سے۔ تحریر سے زیادہ اپنے حافظ سے کام لیتے سے۔ مکہ میں مرف سرہ آدی لکھنا جائے سے۔ علقہ مواقع پر حضور وہ اس کے لئے اجر د اگف مواقع پر حضور وہ اس کے لئے اجر د اُلوب بیان فرایا۔ غزوہ بدر کے موقع پر پڑھے لکھے قید یوں کا فدیہ آپ وہ کا کہ یہ مقرد فرایا تھا کہ وہ دس مسلمان بچوں کو لکھنا پڑھنا کے صادی۔ سکھادی۔

(د) — ابتدائے اسلام کا دور مسلمانوں کے لئے افراتفری کا دور تھا۔
کفار کی جنی، آئے دن جھڑ چیں، مسلمانوں سے انقائی کارروائی وغیرہ
کے ماحول میں کتابت حدیث کا کام نظم طریقے پر نہیں ہوسکتا تھا۔
مسلمانوں کی زیادہ توجہ تبلیغ دین اور اسلام کی اشاعت جیسی ذے داریوں پر مرکوز تھی۔ اس سلسلے چیلا ہوا متا۔
داریوں پر مرکوز تھی۔ اس سلسلے میں جنگ وجہاد کا ایک سلسلہ پھیلا ہوا متا۔

(ھ) — زیادہ تر لوگوں میں قرآن کریم حفظ کرنے اور اس کی تعلیم کرنے کاشوق تھا اور ای جانب زیادہ توجہ تھی۔

دور محابہ کرام: دور رسالت کے بعد دور محابہ شروع ہوتا ہے۔ جیسا کہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے دور رسالت میں بعض اسباب کی بنا پر تدوین حدیث کے سلسلے میں جو اقدامات کئے مگئے وہ صحابہ کی ذاتی کوششوں کا نتیجہ ہیں اور کوئی عمومی کام نظر نہیں آتا، لیکن بعد کے دور

میں مسائل کی بیجید کیاں بڑھتی گئیں اور ان کے عل کے لئے صرف دو
جی مسائل کی بیجید کیاں بڑھتی گئیں اور ان کے عل کے لئے صرف دو
جی افذ تھے۔ایک قرآن، دو سرے حدیث کی تحریر فاروق اعظم شکے
حضرت صداتی اکبر نے فرما یا اور کتابت حدیث کی تحریر فاروق اعظم شکے
دور میں شروع ہوئی اور حضرت عمر بن عبدالعزز کے دور میں اس
تحریک نے فاص طور پر ترقی پائی۔دور مبائی میں یہ مکتل ہوئی۔

روایت حدیث کے سلسلے میں صحابہ کرام غیر معمولی احتیاط سے کام لیے کہ کہیں ایسا نہ ہوکہ کوئی غلط حدیث روایت ہوجائے اور أتمت اس کورسول کافرمان بچھ کر اس پرعمل کرنے گئے۔ محابہ کی اس احتیاط کی سینظروں مثلیں موجود ہیں۔

حضرت عبدالله بن مسعود کے واقعات میں یہ ملائے کہ وہ حدیث کی بہت کم روایتیں کرتے تھے اور انتہائی احتیاط سے کام لیتے۔ حضرت ابو عمروشیبانی کابیان ہے کہ میں ایک سال تک حضرت عبداللہ بن مسعود کی خدمت میں رہا۔ جب آپ " "قال رسول اللہ" کہتے تو کانپ اشتے۔ فرماتے، اس طرح یا اس کے مثل یا اس جیساد غیرہ۔

حضرت سائب بن خلاد اور حضرت عقبه بن عامر جهنی دونوں نے رسول کر یم وی کے صدیث می تھی۔ چھے دن بعد حضرت سائب کو شک محسوس ہوا۔ چنانچہ اس کی تھیج کی غرض سے دہ سفر کر کے حضرت عقبہ کے پاس پنچے۔

حضرت الوسعيد بروايت ب كه حضرت الوسوى اشعرى في حضرت عمر كو ورواز ب كى اوث س تين بار سلام كيا- حضرت عمر مصروفيت كم باعث جواب نه وب سكا حضرت الوسوى اشعرى لوث آئے اب حضرت عمر في آدمى بھيج كر ان كو بلوايا اور وجد وريافت كى حضرت الوسوى اشعرى في حديث رسول الله كاحواله ويك آخضرت الوسوى اشعرى في حديث رسول الله كاحواله ويك آخضرت الحريا الله كالمواله ويك آخضرت الحريا الله كالمواله ويك آخضرت الحريا الله كالمواله الله كالمواله الله كالمواله الله كالمواله الله كالمواله ك

حضرت عمرف فرایا، اس مدیث پرکوئی اورگواه لاؤورند تم کو مزا دول گا- حضرت العمو گااشعری پریشان ہو گئے اور دوسرے محاب کے پاس انتہائی پریشانی کی حالت میں گئے۔ جب ان لوگول کو یہ بات معلوم ہوئی تو انہوں نے کہا کہ ہم میں سے ہر ایک نے یہ حدیث سی ہے۔ پھر حضرت الع سعید نے حضرت عمرکے پاس آگر اس حدیث کی

تعدیق کی۔ بہاں حضرت عمر کامقعد حضرت ابد مو کا اشعری کو جھوٹایا غلط ثابت کرنائیس تھا، لیکن حدیث رسول کے معالمے میں کم از کم دو شہاد توں کو ضروری خیال کیا۔

" تذکرة الحفاظ" من ذہی نے روایت کی ہے کہ وادی حضرت صدیق اکبر کے پاس وراثت میں حصد دریافت کرنے آئیں تو انہوں نے فرمایا، میں تناب میں تہاوا کوئی حصد نہیں پاتا اور جھے یہ بھی نہیں معلوم کہ آخضرت وہی نے تہاوا حصد مقرر کیا ہے۔ اس موقع پر حضرت مغیرہ کھڑے ہوئے اور انہوں نے بتایا کہ جھے معلوم ہے آخضرت مغیرہ کھڑے ہوئے اور انہوں نے بتایا کہ جھے معلوم ہے آخضرت وہی نے اس حدیث پر دوسری شہاوت کامطالبہ کیا تو جھر بن مسلمہ نے کھڑے ہوکر مفرت الویکر نے اس مغیرہ کی تائید کی۔ پھر حضرت الویکر نے وادی کو حصد دلوایا۔

حضرت علی کا قبول حدیث کے سلسلے میں طریقہ سے تھا کہ وہ راوی تے مم لیتے تھے کہ بدر سول کا کلام ہے۔

حضرت عائشہ نے حضرت عمرہ بن العاص سے ایک حدیث وریافت کی۔ انہوں نے دریافت کی۔ انہوں نے دریافت کی۔ انہوں نے درست سنادی۔ حضرت عائشہ نے فرایا، عبداللہ کو سیح بات یادہ۔ حضرت زبیر بن ارقم نے آخری عمر میں روایت حدیث کو ترک کر ویا تھا۔ جب لوگ استفسار کرتے تو آپ فرماتے، بوڑھا ہوں۔ کہیں کوئی فلطی نہ ہوجائے۔

حضرت عرف او کول نے عرض کیا کہ حدیث بیان کریں۔ فرایا،
اگر جھے یہ اندیشہ نہ ہوتا کہ کوئی کی بیٹی ہوجائے گی توضرور بیان کرتا۔
خلیفہ سوم حضرت عثمان کے دور میں جب قرآن کر بھی کی شاعت
کا کام پایہ تھیل کو پہنچ گیا، حفاظ قرآن دور دور پہنچ گئے، قرآن اور
حدیث کے خلط ملط ہونے کا اندیشہ نہ رہا، مختلف اقوام نے اسلام قبول
کیا، نے ملک اسلامی قلرو میں داخل ہوئے، نئے تقاضے اور نی
صور تی سامنے آ کیس تو اس ضرورت کو محسوس کیا گیا کہ تمام حدیثیں
سامنے آ جا کیس تاکہ مسائل کے استباط میں آسانی ہو کیونکہ مختلف
سامنے آ جا کیس تاکہ مسائل کے استباط میں آسانی ہو کیونکہ مختلف
احادیث مختلف صحابہ کے پاس تعیس لہذا اگر تمام احادیث سامنے نہ
آجا تیں تو فاوی میں اختلاف پیدا ہوجاتے جیسا کہ اہل شام نماز میں
آجا تیں تو فاوی میں اختلاف پیدا ہوجاتے جیسا کہ اہل شام نماز میں

وترنبیں پڑھتے تھے اس لئے کہ وتر کے وجوب کی حدیث ان تک بعد میں پہنی لہذا یہ ضروری تھا کہ تمام احادیث کی روشنی میں استباط مسائل کیا جائے۔ بیکی وجہ ہے کہ خلیفہ سوم اور خلیفہ چہارم نے ان قیود کو ہٹار ماجو شیخین نے قائم کی تھیں۔

#### درس احادیث کا اجتمام

تاریخ پرنظر ڈالی جائے تو پتا چاتا ہے کہ دور صحابہ میں صدیث کے مختلف مراکز قائم تھے جہال درس صدیث ہوتا تھا۔ حضرت عائشہ اپنے جہرے میں صدیث کا درس دیا کرتی تھیں۔ ان کے شاگر دوں کی تعداد دوسوے زائد تھی جن میں اڑتیں خواتین تھیں۔ حضرت حذیف دمشق میں تھیم تھے۔ جب دہ درس کے لئے مسجد میں تشریف لاتے تو اتنا جمح ہوتا کو یا کوئی حاکم وقت آیا ہے۔

## دور صحابہ کا تحریری سرمایہ

اب یہ ضروری ہے کہ اس تحریری سرمائے کی نشان وہی کر دی
جائے جوخلافت راشدہ اور بعد کے دور جس تیار ہوا۔ یہ حقیقت ہے کہ
خلافت راشدہ کے دور جس سکون و اطمینان کم رہالیعی دور صدلتی جس
فتنہ ارتداد، فتنہ انکار زکوۃ مجر نبوت کے جموئے مدی وغیرہ و دور
فاروتی جنگ و جہاد کا دور ہے و دور عشانی کے آغاز جس آئ رہا لیکن
آخری دور جس حضرت عشان آئ تا کم کرنے کی جدوجہد جس مصروف
رے ۔ تاہم عدیث کا ایجا فاصاذ خیرہ حرتب ہوچکا تھا۔

- حضرت الوبكرنے پانچ سو احادیث لکھی تھیں، لیکن بعد میں احتیاط
   چیش نظر اس ذخیرے کونذر آغش کر دیا۔
- حضرت سمرة من جندب نے اپنے بیٹوں کو خطوط لکھے۔ان میں
   بد کشت احادیث موجود تغییں۔
  - حضرت الي بن كعب نے حدیثوں كا ایك مجموعہ تیار كيا تھا۔
  - حضرت عبدالله بن عباس نے ایک مجموعہ ترتیب دیا تھا۔
    - حضرت زيد من ثابت نے كتاب الغرائض ترتيب وى۔
- آنحضرت ﷺ کے غلام الورافع کے پاس احادیث تھیں۔ حضرت عبداللہ بن عباس نے ان سے حدیثیں حاصل کیس ادر آنحضرت ﷺ

کے حالات تحریر کئے۔

- حضرت حسين لا نے حديثيں جمع كى تھيں۔
- حضرت الوموی اشعری نے حضرت عمرے فیصلے اور خطوط
   مرتب کئے تھے۔
- حضرت علی نے فناوی لکھے ہوئے بتھے جن کو حضرت ابن عباس نے دیکھا تھا۔

خلافت راشدہ کے بعد حضرت امیر معاویہ نے علم حدیث کی جانب توجہ دی، لیکن بعد کے حکرال علم سے زیادہ امور سلطنت کی جانب متوجہ رہے، جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ علم حدیث کا کام مکتل طور پر علا نے انجام دیا۔ اگرچہ محابہ ایک ایک کر کے رخصت ہوتے جارہ شختا ہما نہوں نے اپنا سرمایہ حدیث تابعین کے سینوں میں منتقل کردیا تھا اور تابعین کی ایک بڑی جماعت تیار ہو چکی تھی جس نے تدوین حدیث کام کو آ مے بڑھایا۔

تابعین نے آنحفرت ویکی احادیث کوجم کرنے کے سلط میں کس قدر عقیدت اور وابیکی کا اظہار کیا اس کی بہ کرت مثالیں موجود ہیں۔ ایک حدیث حاصل کرنے کے لئے بعض اوقات انہیں میلوں کا سفر کرنا چا۔ مثال کے طور پر حضرت معد بن ہشام سفر کرکے دینہ آئے اور حضرت عائشہ ہے وسول اللہ ویکی کا نماز تہجد کے بارے میں وریافت کیا۔ حضرت الووروا کے پاس دینہ میں ایک خض شام میں وریافت کیا۔ حضرت الووروا کے پاس دینہ میں ایک خض شام حد ثین نے حدیث کے کہا کہ میں ایک حدیث کے آیا ہوں۔ حضرات مورثین نے حدیث کے کہا کہ میں ایک حدیث کے انہائی مورث یہ کہ میلوں کے سفر طے کے باکہ بے اندازہ رقم بھی خرج کی۔ مثلاً حضرت انام زہری جو انتہائی وولت مند تھے۔ انہوں نے اپنا تمام مراب علم حدیث کے حصول میں خرج کر وات مند تھے۔ انہوں نے اپنا تمام مراب علم حدیث کے حصول میں خرج کر وات کرنا پڑا۔ حوال میں خرج کر وات آیا کہ محرکا سامان تک فروخت کرنا پڑا۔ حوال میں معابہ کرام کے سکروں شاگر دیتے جو حصول حدیث کے لئے ہیں معابہ کرام کے سکروں شاگر دیتے جو حصول حدیث کے لئے ہیں دیتے۔ صرف کوفہ میں حضرت الوہ بریرہ کے آٹھ شاگر دیتے۔

تدوین صدیث قرن سوم میں یہ دور ۱۷۵ه سے شروع موکر ۲۲۵ه تک ہے اور بعض لوگ اس کو ۱۳۱۵ ہ تک بیان کرتے ہیں، اس لئے کہ بخاری شریف کے تمام علاوہ محاح ستد کی پانچ کتابیں ۲۲۵ ہے بعد کی ہیں۔ یہ دور تدوین طرر حدیث کا منہری دور کہا جاتا ہے، اس لئے کہ محدثین نے سخت ترین کے شرائط قائم کیس اور ان شرائط پر احادیث جمع کیس۔ علاوہ ازیں مختلف ای علوم حدیث ایجاد کئے مجے۔ اس طرح اس دور میں بھی مختلف کتابیں کہا وجود میں آئیں۔ علاکے شوق حدیث، احتیاط اور علم حدیث کی راہ میں مالی قربانیوں سے متعلق بکشرت واقعات موجود ہیں۔ اس سے قبل کہ

141

ب اہم الوحاتم رازی حدیث کی حلاق میں پیدل سفر کرتے تھے۔ انہوں نے ایک ہزار کوس کا سفر کیا۔ ای طرح امام بخاری حدیث کی حلاق میں ایک سفر کے دوران رائے میں تین ڈن تک کچھ کھانے کونہ ملاتا ہم انہوں نے سفر جاری رکھا۔

اس دور کی کتب کاحوالہ دیا جائے ان میں سے چند واقعات کوبیان کیا

کھر محدثین کی احتیاط کا بید عالم تھا کہ قبول حدیث کے سلسنے میں انہوں نے رادی کی عدالت، شہادت، حافظ و غیرہ تمام حالات کو پیش نظر رکھا۔ کس کے بارے میں اگر جھوٹ کا ذرا ساشائبہ ہوا تو اس کی حدیث بی کو قبول نہ کیا۔ حتیٰ کہ وہ بید بھی دیکھتے تھے کہ رادی کس پیشے سے وابستہ ہے۔ آیا اس کا پیشہ اس کو بددیانتی کا مرتکب تو نہیں کرتا۔ اس وور میں سیکڑوں محدثین پیدا ہوئے اور سینکڑوں کتا ہیں تالیف کی محدیث باساء الرجال + سند۔

ت ز

الحفاظ: علامه سيوطي كى مشبور تصنيف جس ميں عمد ثين كے حالات زندگي اور فن حديث كاذ كرہے۔

ت ز

🗱 تراجم: ان كتب حديث كو كهته بين جن مين ايك طريق سندكي

تمام روایات ایک باب میں یجا کر دی گئی ہوں مثلاً اس میں باب اس طرح قائم کیا جاتا ہے: ذکر ماروی مالک عن نافع عن ابن عمر۔ اور اس کے تحت وہ تمام احادیث نقل کی جاتی ہیں جو اس سند سے مروی ہیں۔ ای نوع میں وہ کتابیں بھی واظل ہیں جو من رؤی عن ابید عن جدہ کہلاتی ہیں۔

ر ترسیب: وه کتاب جس می کسی دو سری غیر مرتب کتاب کی احادیث کو کسی خاص ترتیب مند احمد علی احدیث کو کسی خاص ترتیب مند احمد علی الحروف لا بن الحبیب ای الحروف لا بن الحبیب ای طرح آخری دور می علامه این الساعاتی نے مند احمد کو "الفتح الربانی" کے نام سے ابواب کی ترتیب پر مرتب کیا ہے۔

\* ترتیب و الشرجیب: یه ده کتب مدیث بین جن بین مرف " ترغیب و تربیب" کی احادیث جمع کی گئی موں - اس بیس ب ے زیاده جائ کتاب حافظ منذری کی "الترغیب و التربیب" ہے -\* ترکیم نبوکی جی کی ایش کی ایش این حیات مبار کہ کے بعد اس دنیا میں چھوڑ گئے - ہے متروکات نبوی کی ایش ا

پ ترفری، الوعبداللد: عدث، فقید، عالم اور صوفی الدر انام محدین علی بن حسین الحکیم تفاده فراسان میں پیدا ہوئے۔ ان کے طالات زندگی بہت کم ملتے ہیں۔ آپ آنہی شیوخ کے شاگرد تھے جن سے امام بخاری نے فیض حاصل کیا۔

حضرت الوعبداللد ترزى كي تصانيف تقريباتيس بين-

پر ترفری ، امام: عدث، مدیث کے معروف مجموعہ "ترفری اشریف" کے مرتب امام ترفری کا اصل نام محمد اور کنیت الویسی تقی قبیلہ بنوسلیم ہے تقاور سلسلہ نسب اس طرح سے بیان کیا جاتا ہے: محمد بن عیسیٰ بن سورہ بن مولیٰ بن ضحاک سلمی ترن ی

امام ترفدی ۱۱۰ھ میں بلخ کے شہر ترفد میں پیدا ہوئے۔ بعض کالول میں تاریخ پیدائش ۲۰۵ھاور بعض میں۲۰۹ھ کھی ہے، لیکن زیادہ تر اتفاق ۱۳ھ پر ہے۔ آپ کی وفات ۲۷ھ میں ہو کی اور ترز بی میں دفن کئے گئے۔

امام ترفدی جس دور بیس پیدا ہوئے اس زمانے بیس علم حدیث اپ عروق پر تفاد بالخصوص خراسان اور ماوراء النبرے علاقے علم کا مرکز تھے اورامام بخاری جیے جلیل القدر محدث کی مستدعلم بچھ بچکی تھی۔ امام صاحب نے ترفد بیس علم کی ابتدائی منزلیں طے کیس اور علم حدیث کی تخصیل کا شوق انہیں بتی بتی لے کر پھرا۔ بصرہ، کوفد، اوسلا، رے، خراسان، مجاز اور عراق بیس آپ نے اپ شوق کی تکمیل کا مامان کیا اور اپ وقت کے بہترین علاء، فضلا، محدثین سے علم حاصل کیا۔

امام ترفدی کویہ شرف حاصل ہوا کہ اپنے وقت کے بہترین اور جلیل القدر محدث امام بخاری کے سامنے زانوئے تلمذ تد کیا۔ امام ترفدی فن حدیث کے اکابر آئمہ یں شارکتے جاتے ہیں۔ صحاح ستہ میں جائع ترفدی کو تیسرا درجہ حاصل ہے۔ اس لحاظ سے صحاح کے محدثین میں امام کانم ترتیسرا ہے۔

#### تصانيف

مورضین کے اجمالی بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ تر فری کی بہت سے تصانیف تغیس، لیکن ان کی تین تصانیف کاعلم ہے: جائع یاسنن تر فری، شائل تر فری، کتاب العلل ۔۔ شائل تر فری، کتاب العلل ۔۔

این ندیم نے تین کتابوں کا تذکرہ کیا ہے۔ان میں دو تو "ترفدی" اور "کتاب العلل" ہیں، لیکن تیسری کا نام اس نے "کتاب التاریخ" کھھاہے۔ پہتر ذی شریف+ حدیث۔

الله ترفری شریف: صاح ستدی ایک مشہور کتاب ترفری شریف کے شریف کا شریف کے شریف کا شار صدیف کی مشہور کتابوں میں ہوتا ہے۔ ترفری شریف کے مرتب الوعیلی محمد بن سورہ ترفری ہیں۔ "جائع ترفری" صدیف کی مستند ترین کتاب کو کہتے مستند ترین کتابوں میں ہے۔ "جائع" اس صدیف کی کتاب کو کہتے ہیں جس میں آئو قسم کے مضامین شامل کئے گئے ہول: سیر، آداب، تضیر، عقائد، فتن، احکام، شرائط، مناقب۔

ترفدی شریف یس آ تمون آم مضای شال بین اس کے مضای شال بین اس کے اس کو "جائع" کہا گیا۔ اس کے ساتھ ساتھ چونکہ ترتیب فقہی کا بھی کی فا رکھا گیاہے ، اس کے اس کو "سنن" کہنا بھی درست ہے۔ امام ابو بھیلی ترفدی کی جائع ہے ترتیب، صحاح کے لحاظ سے نسائی اور ابوداؤد کے بعد آئی ہے، لیکن اس کو اپنی جودت ترتیب، افادیت اور جامعیت کی وجہ سے جو شہرت اور مقبولیت حاصل ہوئی اس کے باعث اس کو عام طور پر بخاری اور سلم کے بعد شار کیا جاتا ہے۔ تمام مولفین کی کمابوں میں پچھ علیدہ فصوصیات ہیں۔ صحاح ست کے ہرمولف نے یہ کوشش کی کہا ہی خصوصیات ہیں۔ صحاح ست کے ہرمولف نے یہ کوشش کی کہا ہی خصوصیات ہیں جو کہا سے دیمری کتب متاز کر تی ہیں۔ سے متاز کر تی ہیں۔ اس دوسری کتب متاز کر تی ہیں۔

- جائ ترذى ترتيب كى عدكى كے ساتھ ہے۔
  - ال بين تكرار حديث نبيس بــ
- اس میں فقہا کا سلک اور اس کے ساتھ ساتھ ہرا کیک کا استدلال بیان کیا گیا ہے۔
- اس میں حدیث کے انواع مثلاً مجے، حسن، غریب اور معطل وغیرہ کو بیان کیا گیا ہے۔
   بیان کیا گیا ہے اور ان کی وجوہ کو بھی بیان کیا ہے۔
- راوبوں کے نام، القاب و کنیت کے علاوہ علم الرجال ہے متعلق
   ویر معلومات موجود ہیں۔
- جب ایک حدیث کی محابہ ہے مروی ہو توجس محالی ہے اس حدیث کی روایت مشہور ہو، امام ترزی اس محالی کی روایت ذکر کرتے ہیں اور بقیہ محابہ کی روایت کی طرف و فی الباب عن فلاں و عن فلاں کہہ کر اشارہ کردیتے ہیں۔
- اگر کسی صدیث کی سند میں کوئی راوی مجبول ہوتو امام تر نہ کی اس کا ذکر کرویتے ہیں۔
- اگر ایک وصف کے ساتھ دورادی مشہور ہوں تو امام ترفدی ان کے اساادر مراتب کافرق بھی بیان کردیتے ہیں۔
- بعض اوقات مدیث میں کوئی مشکل لفظ ہو تو امام ترفدی اس کا
   آسان لفظ ہے معنی بیان کرویتے ہیں۔

● اگرد د حدیثول میں تعارض ہو تو امام تر نہ ی اس تعارض کوختم کرنے کے لئے کو کی توجیہ اور تا دیل پیش کردیتے ہیں۔ ←> حدیث + تر نہ ی امام + اساء الرجال \_

#### **ニ**

المستعنی فاطمہ: وہ تسیمات جو حضرت فاطمۃ الزہرات منوب بیں۔ایک حدیث میں ہے کہ حضرت فاطمہ اپنے گھرکاکل کام کاج خود کیا کرتی تھیں۔ایک دفعہ انہوں نے بی کریم بھی ہے ورخواست کی کہ ان کاموں کے لئے انہیں کوئی خاوم دے دیاجائے تو آنحضور ورفیل خاوم دے دیاجائے تو آنحضور ورفیل نے فرایا کہ میں تہیں اس خاوم ہے انہیں چینہ تا تا ہوں اور وہ یہ ہے کہ تم ہر نماز کے بعد اور سوتے وقت ساس وفعہ سجان اللہ، ساس وفعہ اللہ المحد نادم سے بدر جہا المحد نادہ اللہ اللہ وحدہ لا شریک له له بہترہ۔ جو شخص ہر نماز کے بعد یہ شیح پڑھا کرے اور آخر میں ایک مرتبہ کلمہ پڑھ لیا کرے: لا اللہ الا الله وحدہ لا شریک له له مرتبہ کلمہ پڑھ لیا کرے: لا الله الا الله وحدہ لا شریک له له المملک وله الحمد و هو علی کل شی قدیر تو اس کی سب خطائیں محاف ہو جائیں گی آگر چہ سمندر کے جھاگ کے برابر کیوں نہ ہوں۔ محاف ہو جائیں گی آگر چہ سمندر کے جھاگ کے برابر کیوں نہ ہوں۔

## **ニ**

اروواج مطبرات کی ازدواج مطبرات کی ازدواج مطبرات کی تعداد - نی کریم ﷺ کی ازدواج کے بارے میں ہے اتنہا اعتراضات کے گئے جن کے مدلل ومستند جوابات بھی مختلف ادوار میں علائے اسلام کی جانب سے دئے گئے ۔ اندواجی زندگ ۔

# **デ**

ا ون، مهينه، سال وغيره كي ييائش كا بيانه، كيندر- التوريد: اسلام اصطلاح- ميح بخارى (غزوة توك) مين

اسلام بس اگرچہ بیسوی تقویم (کیلنڈر) کا استعال ممنوع نہیں، گر اجری تقویم کو فوقیت اور انضلیت حاصل ہے۔ اجری کیلنڈر کا آغاز آنحضور ﷺ کے مدینہ کو اجرت کے واقعے سے ہوتا ہے۔ البہجری

# ت ل

الوداع كم موقع برذوالحليف البهم لبيك \_ يدالفاظ في كريم و الله في البهم البيك \_ يدالله الوداع كم موقع برذوالحليف (٢٥ ذوالقعده) ي كهناشروع كي - الله البيد كاتر جمد يد ب : "جم حاضرين، جم حاضرين، ال الله التيرك سائن صرف سائن حرف مرسائش صرف سائن حرف تيرك ب - سلطنت بحى تيرى ب - تيرا كوئى شريك جي سيرى ب - سلطنت بحى تيرى ب - تيرا كوئى شريك بين - "

🖒 تجة الوداع + خطبه حجة الوداع \_

#### ت م

گرخمیم وارک: سحانی جود ه ش اپ بھائی کے ساتھ مسلمان ہوئے۔ ابتدا میں عیسائی تھا اور قبیلہ کنم سے تعلق تھا۔ کنیت البورقیہ تھی۔ مسجد نبوی میں سب سے پہلے انہوں نے ہی چراخ جلایا۔ نوفل بن حارث نے اپنی بیوہ انرکی اُم المغیرہ کی شادی ان سے کردی۔ آخری عمر میں درویشانہ زندگی سرک۔ ۱۳ ه میں دفات پائی اور بیت جیران میں دفن کیا گیا۔ انہوں نے نبی کریم بھی دفات پائی اور بیت جیران میں دفن کیا گیا۔ انہوں نے نبی کریم بھی دستری تھی۔ چند احادیث بھی ان شروع کردیا تھا۔ احادیث اور فقہ پر بھی دستری تھی۔ چند احادیث بھی ان سے مردی ہیں۔

حضرت كعب من مالك كا قول نقل كيا كميا ب كم أنحضرت والله جب منارعين بخارى نے توريد كے معنی لكھے ہيں كم آپ الله الي موقع بر كس من خروے كا اداوہ فرماتے توكى اور موقع كا "توريد" فرماتے تھے۔





#### المخزرج +جورية +مريسع، غزوه +مسليمه كذاب

# ث ل

ا و کتب احادیث جن می مرف وه صدیثین ذکری مرف وه صدیثین ذکری می مول جون می مرف وه صدیثین ذکری می مول جون جن کی سند می مون جون مصنف کو صرف تین واسطول سے پنجین لینی جن کی سند میں مصنف سے آنحضرت و اللہ تک کل تین واسطے ہوں جیسے الماثیات الجادی، الماثیات الداری، الماثیات عبد بن حمید وغیره۔

# ث م

کی تم امر من آ ثال: محابی رسول و تی جن کی کتیت ابود امه تقی ان کانست ابود امه تقی ان کانست ابود امه تقی ان کانسب ثمامه بن آثال بن نعمان بن سلمه بن عتبه بن ثعلبه بن یوع بن دول بن حفیه حنی بمای تعالی حضرت ثمامه بمامه کی مرواد تھے۔ ان کے اسلام لانے کا قصه بڑا ولچیپ ہے۔ فقی مربی کمہ کے بعد نبی کریم وی نے چند سوادوں پر شمل ایک مختفر سریہ بمامه کی طرف بمیجا۔ اس اسلای لفکر نے ثمامہ کو گرفاد کر لیا اور لا کر مسجد نبوی کے ستون سے بائدہ ویا۔ نبی کریم وی نے ان سے آگر سوال کیا تو انبول نے جواب میں کہا کہ محمد بہت اچھا ہوا۔ اگر سوال کیا تو انبول نے جواب میں کہا کہ محمد بہت اچھا ہوا۔ اگر ادسان کریں کے اور اگر اسکان شاس پر احسان کریں گے اور اگر تیں رائے انہیں رہا احسان کریں گے والیہ انہیں رہا تھی دن کی کریم ویک نے انہیں رہا تھی نہیں دن یکی سلسلہ رہا۔ پھر تیسرے دن نبی کریم ویک نے انہیں رہا تھی دن نبی کریم ویک نے انہیں رہا

كرديا توآب على كحسن اخلاق سے متاثر موكر اسلام قبول كرليا اور

#### ث ا

البوزید علی البت بن ضحاک: محابی رسول-ان کی کنیت ابوزید علی قبیله البهل سے تعلق رکھتے تھے۔ حضرت ثابت بن محاک نی کریم بھی کی بعثت کے تیسرے سال پیدا ہوئے۔ غزوہ حمرالاسد اور غزوہ خندت میں شریک ہوئے۔ نی کریم بھی کے دصال کے بعد شام پیلے گئے۔ پھر شام سے بعرہ جا کریمیں ستقل سکونت اختیار کرلی۔ ان سے چودہ احادیث مردی ہیں۔

من من وحدات النيت من وحدات النيت المحل النيت المحل النيت المحت من المحت المحت

\* تابت بن قبس: صحابی رسول - ابو محد کنیت تھی اور "خطیب رسول الله" ان کالقب تفاد قبیله خزرج سے تعلق رکھتے تھے۔ ہجرت سے قبل اسلام لائے اور کئی غزوات میں شریک ہوئے۔ غزوہ مریسیع میں حفرت جوریہ انہی کے جعے میں آئیں، لیکن نبی کریم ﷺ نے رقم دے کر حضرت جوریہ کو آزاد کرالیا اور اپنے عقد میں نے لیا۔ ااھ میں طلحہ پر فوج کشی کے دوران انسار کی قیاوت میں سے لیا۔ ااھ میں مسلحہ کذاب سے معرکے میں آب " بی کے ہاتھ میں مسلحہ کذاب سے معرکے میں حضرت ثابت بن قیس نے شہادت یائی۔

بھرواض الفاظ میں یہ بات ہی کہ اب نبی کریم کی اجازت کے بغیر السیار الفاظ میں یہ بات ہی کہ اب نبی کریم کی اجازت کے بغیر المیں واند بھی بیامہ ہے مکہ نبیس آسکتا۔ مسلید کذاب انبی کا جم وطن تھا۔ چنانچہ اس کے خلاف مہم میں بھر پور حصد لیا۔ مرتدین کے استیصال کے بعد بی قیس کے مرتد سروار حطیمہ کا طلہ (کرتا) اس کے قاتل ہے خریدا اور اس بہن کر نظے تو بنوقیس الن کے بدن پر حطیمہ کا حلہ دیکھ کر مجھے کہ شابد آپ نے اے قبل کیا ہے۔ چنانچہ اس شے میں انہیں شہید کردیا گیا۔

المسلمه كذاب

ا ممامه من على معانى رسول المنظم جو خاندان قريش سے التعالى ركھتے تھے۔ ابتدائى زمانے ہى مسلمان ہوگئے تھے۔ مكہ سے مدینہ جمرت کی، غزوات بیں شر يك ہوئے اور حضرت عثمان كرماند خلافت ميں صنعا(يمن) كے حاكم مقرر ہوئے۔

۵٫۵۰۰ + ۵٫۰۰۰ + بجرت ۵٫۰۰۰ - ۵٫۰۰۰ میند - ۲۰۰۰ میند - ۲۰۰ میند - ۲۰۰۰ میند - ۲۰۰ میند - ۲۰۰ میند - ۲۰۰ میند - ۲۰۰۰ میند - ۲۰۰ میند - ۲۰۰

ث و

پ توبان: محالی رسول الله جن کی کنیت ابوعبد الله تقی اور یمن

کے مشہور حمیری خاندان سے تعلق رکھتے تھے۔ حضرت ثوبان غلام تھ، لیکن نی کریم ﷺ نے انہیں خرید کر آزاد کر دیا تھا۔ تاہم وہ نی کریم ﷺ کی خدمت ہی میں رہتے رہے۔ نبی کریم ﷺ کے خاص خادموں میں تھے۔ نبی کریم ﷺ کی وفات کے بعد شام چلے گئے اور رملہ میں سکونت اختیار کرئی۔ حضرت عمر کے دور میں مصر کی فتوحات میں شریک ہوئے۔ بعد میں رملہ سے حمص سے اور حمص ہی میں انتقال کیا۔ حضرت ثوبان کوے ۱۲ حدیثیں یاد تھیں۔ میں عربین خطاب

پ آو بہہ : الواسب کی باندی - نی کریم کی کی پیدائش کے بعد چند روز تک آپ کی کو اس باندی نے رووہ پلایا - چند ہی روز کے بعد علیمہ سعدیہ مل کئیں اور بھرآپ کو ان کے حوالے کر دیا گیا۔ حامہ سعدیہ + بچین محرفین

پ تور، جبل اور غار: غار تور دراصل جبل تور می داقع به تور می داقع به خار تور دراصل جبل تور می داقع به خار تور ده مجل جبال جرت کے موقع پر کفار کمہ سے چھپنے کے لئے نبی کریم کی اور حضرت الو بکر صدیق نے بناہ کی تھی۔ یہ مقام کمہ معظمہ کے جنوب میں ہے اور کمہ سے تین میل دور ہے۔ بہاڑی ک چونی تقریبًا ویک میل بلند ہے۔

جرت دينه +الوبكر صديق +صديق اكبر-



3

#### ج

ور محدث۔ زوگ (عمان) میں الا حد (۱۴۲ع) میں پیدا ہوئے۔ ان کا تعلق قبیلہ از و نووگ (عمان) میں الا حد (۱۴۲ع) میں پیدا ہوئے۔ ان کا تعلق قبیلہ از و سے تھا۔ تابعین میں سے تھے اور بے شار احادیث ازبر تھیں۔ اگرچہ بصرہ کے سرکاری طور پرقاضی تو نہ تھے، لیکن شہرت کی وجہ سے لوگ انہیں بصرے کا قاضی مجھتے تھے۔ حضرت جابر، حضرت ابوعباس کے انہیں بصرے کا قاضی مجھتے تھے۔ حضرت جابر، حضرت ابوعباس کے انہیں بصرے دوست تھے۔ ان کی تاریخ وفات میں کھ اختلاف ہے۔ بعض کے نزدیک ۹۲ (بمطابق ۱۲۲ع) ہے اور بعض کے نزدیک ۱۰ساد (بمطابق ۲۲اع) ہے۔

الإعبدالله تحى اور قبیله خزرج سے تعلق رکھتے تھے۔ حضرت جابر الله تحی اور قبیله خزرج سے تعلق رکھتے تھے۔ حضرت جابر بعت عقبہ ثانیہ پر والد کے ساتھ مسلمان ہوئے۔ بنگ صفین میں حضرت علی کاساتھ دیا۔ حضرت جابر کی زندگی کامقصد اشاعت حدیث تھا۔ چنانچہ ان سے کافی احادیث مروی ہیں۔ نبی کریم کی کو ان سے بہت محبت تھی۔ چونکہ کھاتے پہتے محالی تھے، اس لئے نبی کریم کی کو ان سے بہت محبت تھی۔ چونکہ کھاتے پہتے محالی تھے، اس لئے نبی کریم کی کا کو ان سے جب بھی ضرورت ہوتی انبی سے قرض لیتے۔ لیکن حضرت جابر اس کے باوجود سادہ زندگی گزارتے تھے۔ ان کا کھر بھی معجد نبوی کی کے اوجود سادہ زندگی گزارتے تھے۔ ان کا کھر بھی معجد نبوی کی کی اے مرف ایک کیا کے فاصلے بر تھا۔

جہاج کی حکومت آئی تو اس نے حضرت جابر پر بھی تختی کی۔ آخری عمر میں وہ نابیا ہوگئے اور ۹۳ برس کی عمر میں انقال کیا۔ عثمان کے فرزند نے جنازہ پڑھائی اور جنت ابقیع میں دفن ہوئے۔ دی بیعت عقبہ ثانیہ + صدیث + مسجد نبوی۔

ج جابر بن مسلم : صحابی رسول جی جن کا بنوتمیم سے تعلق تفا۔ ان کی کنیت الوجری تھی۔ ایک بارد کیما کہ چند لوگ ایک شخص سے رائے لیے رہے ہیں۔ حضرت جابر سے رائے لیے رہے ہیں۔ حضرت جابر فی توجہا تو معلوم ہوا کہ رسول اللہ بھی ہیں۔ چنانچہ وہ نبی کر تم بھی کے پاس حاضرہ و نے اور کہا، علیک السلام۔ یارسول اللہ بھی ۔

نی کرم اللے نے فرایا، "علی السلام" مُردوں کا سلام ہے۔ "السلام علیک یارسول الله" کوا

اس تعلیم کے بعد حضرت جابر نے عرض کی: السلام علیک یارسول الله آکیا آپ ﷺ الله کے رسول ہیں؟

نی کریم ﷺ نے فرمایا: ہاں میں اللہ کارسول ﷺ ہوں۔ میری دعا تبول ہوگی۔ اگر میں تمہارے لئے دعا کروں تو تبول ہوگی۔ اگر تمہارے ہاں قط سالی ہو تو میری دعائے تم سیراب ہوگے۔ تمہارے دوئیدگی ہوگی۔ اگر تم ہے آب وگیاہ میدان میں ہو اور تمہاری سواری گم ہوجائے تو میری دعائے وہ تمہارے پاس والیس آجائے گی۔

یہ من کر حضرت جابر نے کہا، پارسول ﷺ فدانے آپ کوجو

کچھ سکھایا ہے وہ مجھے بھی سکھایئے۔اس پرنی کریم ﷺ نے فرمایا، نیک

کو حقیرنہ مجھوا گرچہ وہ اس قدر ہوکہ اپنے بھائی سے خندہ روئی سے

گفتگو کرویا اپنے ڈول سے پیاسے کے برتن میں پائی ڈال دو۔اگر کوئی
شخص تمہارے رازے واقف ہو اوروہ تم کو کسی بات پر شرم دلائے تو

تم اس کے راز کاحوالہ وے کر اس کوشرم نہ دلاؤ تاکہ اس کاوبال اوپ

نہ ہو۔ لنگتے ہوئے آزار سے پر بیز کرو، کیونکہ یہ غرور کی نشانی ہے اور
غرور اللہ کو ناپیندہے۔کس کو گالی نہ دو۔

حضرت جابر بن ملم كے حالات زندگى بہت كم ملتے إلى۔

پ چاروو بن عمرو: صحابی رسول بی جن کا قبیله عبدقیس سے تعلق تھا۔ اصل نام بشر تھا۔ "ابومنذر" کنیت اور "جارود" لقب تھا۔ زمانہ جاہلیت بی قبیله بکر بن وائل کولوٹ کر بالکل ختم کر دیا تھا۔ عربی میں "جرد" کے میں ذرگ و بر ترکے ہیں۔ یکی واقعہ ان کے لقب کا باعث بنا۔ پہلے عیمائی تھے۔ اور میں قبیلہ عبدقیس کے ساتھ مدینہ آئے۔ حب بکر بن وائل + مدینہ۔

پ چارب قدامہ: صحابی رسول بی جن کی کنیت "ابوب" اور لقب، "الحرق" تھا۔ حضرت امیر معاویہ کے دور میں حضرت جاریہ کی ان سے ملح ہوگی۔ انہوں نے بصرہ میں دفات یائی۔

پ جامع یا جوامع: علم مدیث کی ایک اصطلاح ۔ اس سے مراد الی کتاب ہے جس بی آٹھ مضامین کی اعادیث جمع کردگ گئ ہوں۔ ان آٹھ مضامین کو ایک شعر میں جمع کر کے بیان کردیا ہے:

سیر و آداب و تفسیر و عقائد فتن و اشراط و احکام و مناقب "سیر"، سیرت کی جمع ہے بعنی وہ مضافین جو آنحضرت والیا حیات طیبہ کے واقعات پر شتمل ہیں۔

" آواب" اوب کی جمع ہے۔ اس سے مراد ہیں آواب معاشرت مثلاً کھانے یئے کے آواب۔

"تفسیر" یعنی وہ احادیث یامضامین جن کالعلّق عقائد ہے ہے۔ "فتن" فتنہ کی جمع ہے لیننی وہ بڑے بڑے واقعات جن کی پیشین گوئی رسول اللہ ﷺ نے فرمائی۔

"اشراط" لعنی علامات قیامت احکام لعنی احکام عملیه جن پر فقه مشتمل ہوتا ہے۔ان کو اسنن بھی کہاجا تا ہے۔(المیسنن)

"مناقب" منقبت کی جمع ہے لیعنی محابہ کرام اور محابیات اور مخلف قبائل اور طبقات کے فضائل۔

غرض جو کتاب ان آٹھوں مضافین پرشتمل ہو اسے "جائے" کہاجاتا ہے۔ چنانچہ سب سے پہلی جائے، معربن راشد ہے جو امام زہری کے معروف شاگرد معرکی تالیف ہے اور پہلی صدی ہجری میں ہی مرتب ہو

چی تھی، لیکن اب "جامع معر" نایاب ہے۔ دوسری "جائع مفیان ثوری" ہے۔ اس سے امام شافعی نے بھی استفادہ کیا۔ یہ کتاب بھی نایاب ہے۔ تیسری "جامع عبدالرزاق" ہے جو امام عبدالرزاق بن نایاب ہے۔ تیسری "جامع عبدالرزاق" ہے جو امام عبدالرزاق بوچی ہمام صنعانی کی تالیف ہے: اور دوسری صدی ہجری میں معروف ہوچی تھی۔ یہ مصنف عبدالرزاق بھی مشہور جوامع میں واضل ہیں۔

لیکن سب نے زیادہ مقبولیت "جائع بخاری" کو حاصل ہوئی ہے۔
اس کے بعد "جائع ترفدی" ہے۔ صحاح سے بھی ہے بخاری اور ترفدی

کے جائع ہونے پر اتفاق ہے البتہ صحیح سلم کے بارے بیں اختیاف
ہوجود ہیں، لیکن بعض حضرات اس کے جائع ہونے ہے بری بنا انکار
موجود ہیں، لیکن بعض حضرات اس کے جائع ہونے ہے بری بنا انکار
درتے ہیں کہ اس بیں کتاب تفسیر بہت مختصر ہے۔ لیکن صحیح ہے ہے کہ
وہ بھی جائع ہے، کیونکہ جائع ہونے کے لئے کسی کتاب کا فقل ہونا
مزوری نہیں۔ محض اس کا وجود ہی کافی ہے اور صحیح سلم میں بھی کتاب
التغییر ہے آگرچہ احادیث کم ہیں، لیکن بہر حال نفس کتاب موجود ہے۔
نیز تفسیر کی بہت کی احادیث امام سلم نے دو سرے البواب کے تحت
نیز تفسیر کی بہت کی احادیث امام سلم نے دو سرے البواب کے تحت
نیز تفسیر کی بہت کی احادیث امام سلم نے دو سرے البواب کے تحت
نیز تفسیر کی بہت کی احادیث امام سلم نے دو سرے البواب کے تحت
نیز تفسیر کی بہت کی احادیث امام سلم نے دو سرے البواب کے تحت
نیز تفسیر کی بہت کی احادیث امام سلم نے دو سرے البواب کے تحت
نیز تفسیر کی بہت کی احادیث امام سلم نے دو سرے البواب کے تحت
نیز تفسیر کی بہت کی احادیث امام سلم نے دو سرے البواب کے تحت
نیز تفسیر کی بہت کی احادیث امام سلم نے دو سرے البواب کے تحت
نیز تفسیر کی بہت کی احادیث امام سلم نے دو سرے البواب کے تحت
خوامی میں آبار کیا ہے۔

دیمسیرت + حدیث + بخاری شریف + ترزی شریف المسلم شریف

٠ - ٠

پ جبار بن سحر: حالی رسول فی جو قبیله خزرج کے فاندان مسلمه سے تعلق رکھے تھے۔ ان کی کنیت البوعبداللہ تھی۔ بعث عقبہ ثانیہ کے وقت مسلمان ہوئے اور پھر تمام ہی غزوات میں شریک ہوئے۔ حساب میں بہت اہر تھی اکل لئے محاسب اور خازن کا عہدہ حضرت جباد کے سیرو کیا گیا۔ حضرت البوبکر اور حضرت عمرک

ووریس بھی خازن بے اور حضرت عثمان کے دور خلافت (۳۰هم)یس ۱۲ برس کی عمریس وفات پائی۔ ان سے چند احادیث بھی روایت کی جاتی ہیں۔

🖒 خزرج، بنو+ بيعت عقبه ثانيه + عثمان بن عفان ـ

جرم رئي ايك فرشة كانام- حضرت جريل عليه السلام ك بارك ميل الله السلام ك بارك ميل كانام- حضرت جريل عليه السلام ك بارك ميل كما مناها تناف كان وحى لان كاكام تفا- "جريل" عبرانى زبان كالفظ بحس كامطلب بندة خدا ب-

الله جريل، حديث المحديث جريل-

جبل الألال: ایک چھوٹی ی پہاڑی جس کے دامن میں بی کریم ﷺ نے صحابہ کرام سے وعظ فرمایا تھا۔ اب اسے جبل الرحمہ کہتے ہیں۔ اس کے دائن میں ایک چھوٹی کی مسجد ہے جس کے متعلق کہا جاتا ہے کہ نبی اکرم ﷺ کا وقوف اس جگہ تھا۔ اس کے اوپر بھی ایک مسجد بنی ہوئی ہوئی کا اور اس کے متعلق بھی بی کیاجا تا ہے کہ یہاں برآپ ﷺ کا تیام تھا۔

ج جبل فور: وہ بیارجس کے اندر غار حرا واقع ہے۔ اس غار میں بیلی بارئی کریم ﷺ پروی نازل ہوئی۔ حرم سے اس کافاصلہ تقریبًا دھائی تین میں ہے۔ غار حرا تک چنچنے کے لئے وو مرتبہ بہاڑ پر چڑھنا اور ار نائز تاہے۔

اور اترنا پڑتا ہے۔

جبیر بن مطعم : صحابی رسول کی جن کا قریش سے تعلق تھا۔ ان کی کنیت "الوقح،" تھی۔ حضرت جبیر کے والد قریش کے خدا ترس لوگوں میں سے تھے۔ مطعم کی وجہ سے بی کریم کی ابتدائے اسلام میں بڑی مدد فی حق کہ جب بی کریم کی اور ان کے کئی افراد شعب الی طلب میں محصور کرد کیے گئے تومطعم ہی تھے جو چپکے کئی افراد شعب الی طلب میں محصور کرد کیے گئے تومطعم ہی تھے جو چپکے چکے نہ بچھ بی کریم کی گئے تک پہنچا دیا کرتے تھے۔ حضرت جبیر پینچا دیا کرتے تھے۔ حضرت جبیر پینچا دیا کرتے تھے۔ حضرت جبیر پینچا دیا کرتے تھے، کیکن قیدیوں کو چھوڑ نے کے لئے نی کریم کی کھی کی خدمت میں حاضر ہوئے تونی

ا كريم الله في الى عزّت و تحريم في نوازا - اسلام قبول كيا- قبول اسلام كي بعد غزوه حنين من شركت كى -

حضرت جبیر علم الانساب کے بڑے اچھے حافظ تھے۔ چنانچہ احادیث بھی مروی ہیں۔ احادیث بھی مروی ہیں۔ قریش کے ایک مقتدر خاندان سے تعلق رکھنے کے باوجود غرور بالکل نہیں تھا اور حلیم ترین اشخاص ہیں ان کا شار ہوتا تھا۔ 22ھ (بمطابق نہیں تھا اور حلیم ترین اشخاص ہیں ان کا شار ہوتا تھا۔ 24ھ (بمطابق کے ۲۷۲ ء) میں انتقال ہوا۔ ان کے دولڑ کے محمد اور نافع تھے۔ کشعب الی طالب + بدر، غزوہ۔

<u>ي</u> ر

جرح و تعدم لی: علم صدیف کی ایک اصطلاح - "جرح" کمعنی بین، تنقید کرنا، عیب نکالنا - اور "تعدیل" کمعنی بین، ثابت کرنا، قابل اعتبار، سیا - اس اصطلاح کے تحت احادیث کے راولوں کے ثقتہ ہونے کے بارے میں چھان بین کی جاتی ہے لیعنی فلال حدیث کافلال راوی قابل اعتبارے یا نہیں -

صدیث کے راولوں کی یہ چھان بین نبی کریم ﷺ کے زمانے ہی میں شروع ہوگئ کے زمانے ہی میں شروع ہوگئ کے زمانے ہی میں شروع ہوگئ تھی، لیکن فن کی صورت بعد میں ملی۔ اس دور میں حضرت ابن عباس، حضرت انس بن مالک اس فن کے جانے والے تھے۔ اس کے بعد تابعین اور تبع تابعین میں بھی خاص طور پر اس فن جرح دتعد بل کافن ہے عروج کو پہنچ چکا تھا۔

دوسری صدی ہجری میں جھوٹی حدیثیں گھڑی جانے لگیں تواس فن پر ضاص توجہ کی گاور احادیث کے راویوں کے اوصاف کو خاص توجہ سے لکھا جانے لگا۔ تیسری صدی ہجری سے نویں صدی ہجری کے در میان اس پر بہت کی کتابیں لکھی گئیں جن میں راویوں کے نام درج ہوتے اور پھر ان کے مکمل کو انف مع ثقہ یا غیر ثقہ ہونے کا بھی ذکر ہوتا۔ علم حدیث کے اس فن میں ثقہ راویوں کے لئے چند صفات مقرر

#### کگئیں:

وہ مسلمان ہو، حافظہ اچھا ہو، صائب العقل ہو، سچا ہو، اپی روایت کے عیب کونہ چھپاتا ہو، ہر لحاظ سے قابل اعتبار ہو، ورست محفوظ کرنے والا ہو، حدیث میں کھرا ہو۔

سند کے لحاظ سے ممترور بے کے راولوں کی چار اقسام ہیں:

لین الحدیث (حدیث نرم اور کم کوش)

لیس بقوی (روایت میس قوی نه هو)

● ضعيف الحديث (حديث مي ضعيف)

متروک الحدیث (جس کی احادیث ترک کردگ گئی ہوں)

● ذاببالديث(جس كى مديث روكروي كي بو)

جرح و تعدیل میں ایک اصول یہ ہے کہ جس راوی کے بارے میں جرح و تعدیل دونوں ہوں تو جرح کو توی ترمانا جائے گا، لیکن جرح کرنے والوں کے لئے ضروری ہے کہ اس جرح کی معقول وجہ چیش کی جائے اور تعدیل کرنے والوں کے لئے ضروری ہے کہ اس تعدیل برلے والوں کے لئے ضروری ہے کہ اس تعدیل بردلیل دیں۔

# علم الجرح والتعديل كى تعريف

(الف) — راوی کے اندر مقبولیت کی شرائط کا وجود یا عدم وجود کے احکام کو "جرح وتعدیل" کہتے ہیں۔

(ب) - راوی کی عدالت یاضط پر ایسی تنقید کی جائے جس سے اس کی حیثیت داغ وار ہوجائے اسے "جرح" کہتے ہیں۔

(ح) — راوی کے اندر عدالت وضبط کے وجود کابیان "تعدیل" کہلاتا

جرح وتعدیل میں بھی اختلاف ہے اور اختلاف ہونا بھی چاہے تھا، کیونکہ ہر امام کا اپنا اپنا اجتہاد اور اپنے اپنے اصول ہیں۔ ان اصولوں سے متفق ہونا ضروری نہیں، کیونکہ ایک شخص ایک بات کو کسی قدر معیوب مجھتا ہے مگر دو سرے کے نزدیک وہ بات معیوب نہیں۔ ایک بات دو شخصوں کو ایک ہی ذریعے سے پہنچی ایک اس ذریعے کو معتبر مجھتا ہے اور دو سراضعیف خیال کرتا ہے۔ بعض نے اس داوی کی

تضعیف کی ہے جو کتاب دیکھ کر روایت کرے۔ وہ جھتے ہیں کہ اس کا حافظہ قوی نہ تھا اور بعض نے اس کوا صنیاط پر محمول کیا ہے۔ امام شعبی نے ایک شخص کی اس کے تضعیف کی کہ انہوں نے اس کو ٹیجردوڑاتے دیکھا تھا۔ یہ بات ان کے نزویک معیوب تھی، مگر ہر شخص تو اس کو معیوب نہیں سمجھ سکتا۔

جرح وتعدیل بین اس لئے بھی اختلاف ہوا ہے کہ ایک شخص کی رادی سے بلا تو اس کو ضعف و حفظ و نسیان کاعار ضد لاحق ہو گیا تھا لہٰذا اس نے اس کی تضعیف کر دی۔ نیز ایک وقت کی عقل مند ہے بھی کوئی فلطی ہوجاتی ہے۔ ایک شخص ایک رادی کو خوب جاتیا تھا کہ وہ دانشمند ہے۔ اس نے اس کی توثیق کی، مگر کی دو سرے کے سامنے اتفاقا اس ہے کوئی امرر کیک سرز دہوگیا، اس پر اس نے جرح کر دی۔ اتفاقا اس ہے کوئی امرر کیک سرز دہوگیا، اس پر اس نے جرح کر دی۔ بعض جرحوں کا باعث معاصرانہ نوک جھوک بھی ہے۔ پر انے بزرگوں میں نفسانیت تو نہ تھی البتہ مناقشت ضرور تھی۔ چونکہ حقد مین بزرگوں میں نفسانیت تو نہ تھی البتہ مناقشت ضرور تھی۔ چونکہ حقد مین جس برخص اجتہاد کی قابلیت رکھتا تھا اور خود مجتہد تھا، اس لئے اختلاف میں برخص اجتہاد کی قابلیت رکھتا تھا اور خود مجتہد تھا، اس لئے اختلاف اجتہادے بھی جرحیں بیدا ہوگئی جیں۔ اس اور جد سے یہ اصول قرار دیا گیا ہوں۔ ہے کہ ایک محدث کے جرح معاصر محدث پر قابل قبول ہیں۔

مافظ ابن جرع قلانی نے لکھائے کہ جرح میں تعدی مجھی خواہش نفسانی اور بھی حسد و عداوت ہے بھی کی جاتی ہے۔ غالبًا متقد مین کا کلام اس تسم کی تعدی ہے پاک تھا اور بھی جرح اعتقادی خالفت ہے بھی صاور ہوجاتی ہے۔ اس قسم کی جرحیں متقدین و متاخرین میں بہ کڑت ہیں۔اعتقادی مخالفت کی بنا پر جرح کرنا عمو تانا جائز ہے۔

جرح وتعدیل میں کیا مقدم ہوگا، تمام امور پر نظر کر کے ائمہ نے یہ قرار دیا ہے کہ بعض جگہ جرح، تعدیل پر مقدم ہوتی ہے اور بعض جگہ تعدیل، جرح پر مقدم ہوتی ہے اور جو عبد بیان کیا گیا ہے وہ واقعی بڑا عیب ہے، جرح بیان کرنے والا عالم ومقدی ہوگا اور عاصرت و تعصب کا دخل نہیں تو جرح مقدم ہوگا اور اگراس کے خلاف ہے تو تعدیل مقدم ہوگا۔

جرح اور تعدیل کرنے والول کی تعداد پر بھی نظر کی جاتی ہے۔ یک علامہ سکی نے طبقات شافعیہ میں لکھاہے۔ اگر ایسانہ کیاجائے توبیہ امر

الصاف کے خلاف ہوگا۔ اس کی زو سے کوئی امام بھی نہیں نیج سکتا، نہ امام مالک، نہ امام عظم اور نہ امام بخاری۔

امام الوالوب ختیانی (متونی اساھ جو امام مالک کے اساو سے) نے
اینے استاد امام حسن بصری اور اعمش پر جرح کی ہے اور انہیں "مدلس
کہا ہے۔ بیسیٰ بن ابان نے شافعی کے روییں کتاب کص یکی قطان
نے امام جعفر صادق کی روایتوں پر اعتراض کیا۔ امام بخاری پر امام سلم
و غیرہ نے اعترضات کے اور بعض نے ان کی صرفی غلطیاں نکالی ہیں۔
علمانے یہ فیصلہ کیا کہ آئمہ متبوعین پر جرح نہ کی جائے۔ انہوں
نے یہ فیصلہ ہر پہلو پر نظر کر کے ان کے محائب و محائن بیان کرنے
والوں کی تعدادو شان کو دیکھ کر اور ان امور کو بجھ کر جو جرح میں بیان
کئے گئے ہیں، کیا ہے۔ تو پھر سب سے پہلے سوال یہ ہے کہ محدثین پر جرح و تعدیل کرنا جائز ہے یا نہیں اور شریعت میں اس کی اہمیت کیا
جرح و تعدیل کرنا جائز ہے یا نہیں اور شریعت میں اس کی اہمیت کیا

اس میں کوئی شک نہیں کہ راوی کی مدح وثنا تعدیل کے ذریعے ظاہر ہوتی ہے البتہ جرح بہ ظاہر راوی کے لئے برائی اور غیبت ہے جو شریعت میں عام انسانوں کے لئے بھی پیند نہیں کی گئ، مگر اہل اسلام اور خصوصًا اہل جن کے لئے اس وجہ ہے جائز ہے کہ اس کا تعلق دین کی ایک اہم ضرورت ہے ہے۔ دین اور احکام دین کی حفاظت ہے لہذا آئمہ اُتمت نہ صرف جرح کے جواز کے قائل ہیں بلکہ اے استحسان اور ضروری بھی قرآن ورجے ہیں اور اس کا ثبوت قرآن وحدیث میں موجود ہے۔ چانچہ قرآن کر مج میں ارشاد ہے:

"اگر کوئی فاس آدمی تمہارے سامنے کوئی خبریا واقعہ بیان کرے توتم چھان بین کرلیا کرو۔"

جرح کے بارے میں یہ آیت اصل وبنیاد کی حیثیت رکھتی ہے۔ حضور اکرم بھی ہے جرح و تعدیل دونوں منقول ہے۔ چانچہ ر حضرت عبداللہ بن عمرو کے متعلق آپ کا ارشاد ہے: "ان عبدالله رجل صالح" یہ ان کے حق میں تعدیل ہے۔ جرح سے متعلق آپ بھی کا ارشاد مبارک ہے بئس اخوالعشیرہ۔

حضرات صحابه وتابعين سے جرح و تعديل كے سلسلے ميں بہت كچھ

نقل کیا گیا ہے۔ آئمہ رجال کے نزدیک قبولیت جرح و تعدیل کی دو صورتیں ہیں:

(الف) — مشہور تول یہ ہے کہ تعدیل سبب کے بیان کے بغیر کمی سبب کے تعدیل کی جاسکتا ہے۔

(ب) — جرح اس وقت تک قابل قبول نہیں ہوگی جب تک کہ جرح کے اسباب بیان ند کیے جائیں۔

## جرح وتعديل كى كيفيات

● کسی ایک امام کی جرح و تعدیل ہے راوی کا ثقد یا مجروح ہونا ثابت ہوجاتا ہے۔

● بعض آئمہ کے زدیک امام جرح وتعدیل کی تعداد کم از کم دوہونی چاہئے۔ صرف ایک ہونے کی صورت میں مجروح یا ثقد ثابت نہیں ہوگا۔

 کسی ایک رادی میں جرح و تعدیل دونوں جمع ہوجائیں تووہ رادی ثقه میں شار ہوگا۔

● اگرجرح کی تفصیلات بیان کی گئ ہیں تو راوی مجروح ثابت ہوگا۔

 اگر تعدیل کرنے والوں کی تعداد زیادہ ہو تورادی ثقہ ہوگا۔ اس طرح اگر جرح کرنے والوں کی تعدازیادہ ہو توروای مجروح ہوگا۔

تول صحیح کے مطابق کسی ایک شخص کی جرح قابل قبول نہیں بلکہ
 تعدیل قابل قبول ہے۔

صحابہ کرام برابر جائے پڑتال کرتے رہے۔ حضرت عمراور حضرت عمداور حضرت عائشہ کے واقعات ہے ایسا ہی معلوم ہوتا ہے، لیکن اس کو فن کی صورت امام شعبہ نے دی۔ انہوں نے اس کے اصول مقرر کئے، مگر کوئی کتاب تصنیف نہیں گی۔ اس زمانے کے بہت سے علانے اس فن کو غیبت قرار دیا اور امام شعبہ کے مخالف ہو گئے۔ امام اعظم جمی ان اصول کے بچھ زیادہ موید نہ تھے۔ صحابہ کے حالات میں مقترمین و متاخرین نے بہت کی تالیفات مرتب کیں۔ تابعین وتبع تابعین اور ان کے بعد کے لوگوں کے حالات میں مقترمین کے بعد کے لوگوں کے حالات میں مفصل تصانیف موجود ہیں۔ اگر کوئی محدث جاہے تو آسانی سے اپنے سلسلہ روایت کو ثقد راولوں کے محدث جاہے تو آسانی سے اپنے سلسلہ روایت کو ثقد راولوں کے

ذریعے رسول کرنم علی تک ثابت کرسکت ہے۔

اس فن میں سب سے پہلی تصنیف شنے کیل بن سعید القطان سنے

کھی۔ابن سعد نے طبقات کھی۔امام احمد بن جنبل شنے کیلی بن معین

(متوفی ۲۳۳ه) شنے علی بن المدنی (متوفی ۲۳۳ه) نے تصانیف

کیس۔فن جرح و تدبل کامدار انہی آخر الذکر تینوں حضرات پرہے۔

امام بخاری نے تاریخ تکھی۔ امام مسلم نے کتاب الاحسما

والکنی، کتاب التاریخ و المعجو وحین من المعحدثین تکھی۔

ابن الی حاتم نے کتاب الجراح والتعدیل تصنیف کی اور اس میں جمیح

روات کو تذکرہ کیا۔ بجی ابن حبان ابن شاچین نے صرف ثقات کے

ناموں کو جمع کیا۔ ابن عدی، ابن حبان نے مجروحین کو جمع کیا تھیل و

امام نسائی وابن حبان ان تعنوں کی تصانیف کانام کتاب الضعفاہ۔

\* جرائم، بنو: عرب كالك قبيله ـ بنوجرام ـ الم بنوجرام ـ

پی جرت : بن اسرائیل کا ایک عابد و زابد شخص - اس کا قصه نبی کریم بیش نے بیان کیا تھا- روایت کے مطابق، اس نیک آوی پر ایک عورت نے زنائی تہمت لگائی اور ثبوت کے طور پر اپنے نیچ کو پیش کیا کہ یہ اس آوی کے نطفے ہے ہے حال آگد اس کاباپ کوئی اور تفا ۔ جب جرت کے اس بچ ہے اس کے باپ کانام بوچھا تو اللہ کی قدرت ہے اپنے باپ کانام بنا ویا - اس طرح جرت کاس تہمت ہے تدرت ہے اپ کانام بنا ویا - اس طرح جرت کاس تہمت ہے رکی ہوگا۔

ج جربر بن عبد الند: صابی رسول بی جونی رم بی بی مطابق موات به بیلے سلمان ہوئے۔ بعض روایات کے مطابق حضرت جریر چی الوداع کے موقع پر آنحضور بی کے ساتھ تھے۔ چانچہ جب وہ نبی رم بی کی خدمت میں قبول اسلام کے لئے حاضر ہوئے تو نبی کریم بی نے ان کی عزت افزائی کے لئے اپنی چاور مبارک بچھا دی۔ یمن کے سنم کدہ ذی الحلیفہ (کعبہ یمانی) کو مسمار کرنے کا کام نبی کریم بی نے ان کی کے ان کے سرت الوبکر شمار کے عدم میں خالیا خاموش زندگی گزادی۔ حضرت الوبکر شمار کے عدم میں خالیا خاموش زندگی گزادی۔ حضرت عمرے دور میں صداق کے عدم میں خالیا خاموش زندگی گزادی۔ حضرت عمرے دور میں

عراق کے خلاف فوج کئی میں شرکت کی۔ بنگ برموک اور سرکا کی فتح کے بعد عمر بن مالک نے جلو لاکی مہم سرکر کے حضرت جریر کو چار ہزار فوج کے ساتھ جلولا کی حفاظت کے لیے تعین کیا۔ حضرت عثمان کے دور خلافت میں حضرت جریر بن عبداللہ کو ہمدان کا گور نر بنادیا گیا۔ جنگ جمل میں حضرت علی نے اپنی بیعت کے لئے جو خط حضرت امیر معاویہ کو لکھا اس کو لے جانے والے حضرت جریر بی تھے۔واپس آگر انہوں نے حضرت علی ہے امیر معاویہ کے نوجی انظامات اور اہل شام کے انکار کی بابث بنایا تو حضرت علی کے گرد لوگوں نے حضرت جریر کی برائیاں شروع کر دیں۔اس پر جریر بددل ہوکر قرقیسیا میں سکونت نیر بر برائیاں شروع کر دیں۔اس پر جریر بددل ہوکر قرقیسیا میں سکونت نیر برائیاں شروع کر دیں۔اس پر جریر بددل ہوکر قرقیسیا میں سکونت نیر برائیاں شروع کر دیں۔اس پر جریر بددل ہوکر قرقیسیا میں سکونت نیر برائیاں شروع کر دیں۔اس پر جریر بددل ہوکر قرقیسیا میں سکونت نیر برائیاں شروع کر دیں۔اس پر جریر بددل ہوکر قرقیسیا میں سکونت نیر برائیاں شروع کر دیں۔اس پر جریر بددل ہوکر قرقیسیا میں سکونت نیر برائیاں شروع کر دیں۔اس برائیاں ہوگر کو کھوں کو کھوں کے دو اس برائیاں ہوگر کے دو اس برائیاں ہوگر کو کھوں کے دو کھوں کو کھوں کو کھوں کے دو کھوں کے دو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کے دو کھوں کو کھوں

حضرت جریر بن عبداللہ کے پانچ لڑکے تھے: عمر، منذر، عبیداللہ، الیب اور ابراہیم۔

حضرت جریر اس قدر خوب صورت تھے کہ حضرت عمر انہیں "امت اسلامید کا لوسف" کہا کرتے تھے۔ ان سے کی احادیث روایت کی جاتی ہیں۔

٦ جمة الوداع + عمر بن خطاب + عثمان بن عفان \_

ج جز: علم حدیث کی ایک اصطلاح - اس کتاب حدیث کو کہتے ہیں جس میں کسی ایک جزوی مسئلے ہے متعلق احادیث یک جا کر دی گئ

بعض حضرات نے اس کے ساتھ کتب حدیث کی ایک اور مول "الرسالہ" بھی بیان کی ہے اور اس کی تعربیف یہ کی ہے کہ وہ کتاب حدیث جس میں صرف کسی ایک شیخ کی احادیث جمع کی گئی ہوں، لیکن صحیح یہ ہے کہ یہ کوئی مستقل نوع نہیں ہے بلکہ الجز کا مشراد ف ہے۔

پ جرب ایک اسلامی اصطلاح، جس کا تعلق جماد اور جنگ ے ہے۔ لفظ "جزیہ" ایرانی لفظ "گزیہ" کا معرب ہے اور اس لفظ کے

ساتھ جزیہ نگانے کی رسم بھی ایران سے عرب میں پہنی تھی کہ جب عرب کا ایک حصد قبل از اسلام ایران کے ماتحت تھا۔ جزیہ غالباً آٹھ جری میں فرض ہوا۔

"جزیہ" غیر مسلموں پر جزیہ اور خراج ان کی پیداوار پر عائد ہوتا ہے، جب کہ "ز کوہ" مسلمان کے نقد مال اور مولثی اور تجارت کے سامان پر اور "عشر" ان کی زمنی پیداوار پر شریعت نے مقرر کیا ہے۔ اسلامی جزیہ کس اصول پر لگا یاجا تا ہے اور کیونکر اوا کرنے والے مفتوصین کو ماتحین کے اعلی حقوق حاصل ہو جاتے ہیں، فقہ میں ہے: اگروہ لوگ جن ہے جزیہ لینا چاہئے، جزیہ اوا کر نامنظور کریں تو: اگروہ لوگ جن سے جزیہ لینا چاہئے، جزیہ اوا کر نامنظور کریں تو: (الف) — ان کی حفاظت ای طرح کرنی چاہئے جیسے مسلمانوں کے لئے ہیں، کیونکہ امیرالمؤمنین حضرت علی نے قواعد ہوں مے جو مسلمانوں کے لئے ہیں، کیونکہ امیرالمؤمنین حضرت علی نے فرمایا کہ کفار (غیرسلم) جزیہ اس لئے اوا کرتے ہیں کہ ان کے خون کو مسلمانوں کے خون کی اور ان کے مال کو مسلمانوں کے خون کی اور ان کے مال کو مسلمانوں کے خون کی اور ان کے مال کو مسلمانوں کے خون کی اور ان کے مال کو مسلمانوں کے اپنے کے اوا

53

پ جبراند: وه مقام جهال غزدهٔ حنین اور غزوهٔ طائف سے والیسی پرنی کریم بھی نے بی ہوازن اور بی تقیف کا مال غنیمت صحابہ کرام میں تقیم فرمایا تھا۔

حنين، غزوه + طائف، غزوه + بهوازن، بنو+ ثقيف، بنو-

پ جعفر بن الى طالب: بى كريم الله جير ادر حضرت على ك جير ان كى كنيت "عبدالله" محى - والدكانام حضرت على ك مسكة بهائى - ان كى كنيت "عبدالله" محض - والدكانام ابوطالب بن عبدالمطلب بن بأثم بن مناف تضا- حضرت جعفر بن الى طالب حضرت على سے عمر ميں دس برس بڑے تھے - حضرت عباس في ابن ابوطالب كى عيال دارى كا بوجھ بكا كرنے ك لئے ابن ابوطالب كى عيال دارى كا بوجھ بكا كرنے ك لئے ابن ابوطالب كى عيال دارى كا بوجھ بكا كرنے ك لئے ابن ابوطالب كى عيال دارى كا بوجھ بكا كرنے ك لئے ابن ابوطالب كى عيال دارى كا بوجھ بكا كرنے ك لئے ابن ابوطالب كى عيال دارى كا بوجھ بكا كرنے دورت جعفر ابن ابنے قرال كيا واسلام قبول كرنے والے چوبيوس يا

اکتیویں یا بتیوی فرد تھے۔ انہوں نے مشکرین کے مظالم ہے تک آکر حبشہ کی طرف بھی بجرت کی۔ ان کی بیوی اسا بنت عمیس بھی اس بجرت میں ان کے ہمراہ تھیں۔ جب نجاشی کے دربار میں مکہ کے کفار کاوفد ان مسلمان مہاجروں کی واپسی کے لئے آیا تو مسلمانوں نے حضرت جعفر نے ایک بھرپور تقریر خفرت جعفر نے ایک بھرپور تقریر نجاشی کے دربار میں کی جو کافی مشہور ہے۔ حضرت جعفر نے سورہ مرکم کی آیات علاوت کیں۔ نجاشی کے دل پر اس کا اثر ہوا اور اس نے کفار کو کہد دیا کہ تم لوگ واپس جاؤ میں مسلمانوں کو تمہارے حوالے کھار کو کہد دیا کہ تم لوگ واپس جاؤ میں مسلمانوں کو تمہارے حوالے ہرگزند کروں گا۔

حضرت جعفر بجرت رینہ کے بعد چھے سال حبشہ ہی ہیں رہے۔ کہ جری (بمطابق ۱۹۸۹ء) میں فتح نیبر کے دن نبی کر بھ بھٹا کی خدمت اقدی میں حاضر ہوئے۔ نبی کر بھ بھٹائی وسلم نے انہیں مجلے لگایا اور بیشانی کوچوم کر فروایا کہ بی نہیں جانتا کہ جھے جعفر کے آنے سے زیادہ خوشی ہوئی یا خیر کی فتح سے۔

جمادی الاولی ۸ ھ میں نی کریم اللی نے جو الشکر غزدہ موند کی طرف بھیجا اس میں حضرت جعفر بھی شریک تھے۔ امیر لشکر حضرت زید بن حارثہ کی شہاوت کے بعد علم حضرت جعفر کے ہاتھ میں آیا۔ حضرت جعفر کے دونوں ہاتھ کٹ گئے۔ بدن زخوں سے چھلی ہوگیا، لیکن علم کو گرنے نہ دیا یہاں شک کہ شہید ہو گئے۔ اس وقت حضرت بعفر کی عربے ایس وقت حضرت جعفر کی عربے ایس وقت حضرت بعفر کی اللی تاکہ کے ہوئے بشارت دی کہ اللہ تعالی نے حضرت جعفر کو ان کے کئے ہوئے بشارت دی کہ اللہ تعالی نے حضرت جعفر کو ان کے کئے ہوئے بازود ک کے ساتھ جنتی فرشتوں کے ساتھ می پرواز رہتے ہیں۔

🖒 حبشه + على بن الي طالب + خيبر، غزوه + موته، غزوه -

ج م

جمع يا الجمع: علم مديث كى ايك اصطلاح ـ ان كتابول كوكت

ہیں جن میں ایک ہے زائد کت حدیث کی روایتوں کو بحذ ف تکرار جمع کر دیا جائے۔ اس نوع کی سب سے بہلی کتاب امام حمیدی کی "الجمع بین تصحیمں" ہے۔ ان کے بعد حافظ رزین بن معاویہ نے "تجمد العجاح سته "للهي جن مِن صحاح سته كي تمام احاديث كوجمع كياكيا البته ان کی اصطلاح میں ابن ماجہ کی بچائے موطا امام مالک صحاح ستہ میں شامل تھی ای لئے انہوں نے اپن کتاب میں ابن ماجہ کی بجائے موطا امام مالک کی احادیث کو جمع کیا۔ ان کے بعد حافظ ابن اثیر جوزی نے "جائع الاصول" كے نام سے ايك كتاب لكسى جس ميں صحاح ستدكى احادیث کو جمع کیا اور حافظ رزین بن معاویہ سے جو احادیث چھوٹ تنی تھیں ان کو بھی شامل کر لیا۔ لیکن ان کی اصطلاح میں بھی موطا امام مالک صحاح ستہ میں شامل تھی نہ کہ ابن ماجہ۔ ان کے بعد علامہ نورالدين ہيتي تشريف لائے اور انہوں نے ''جمع الزوايد ومنع الفوائد'' کے نام ہے ایک مخیم کمآب لکھی اور اس میں مند احمہ "مند بزار" مند الى يعلى اور امام طبراني كي معاتم ثلاثه كي ان زائد احاديث كوجمع كيا جو صحاح ستہ میں نہ تھیں۔ لیکن علامہ ہیمی کی اصطلاح میں ابن ماجیہ صحاح ستہ میں شامل تھی نہ کہ موطا امام مالک اس لئے انہوں نے مجمع الزوامد میں ابن ماجہ کی احادیث نہیں لیں۔اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ابن ماجه كي احاديث نه جامع الاصول مين جمع بوشكين، نه تج بد الصحاح الستهر مں اور نہ مجمع الزوائد میں۔

ان کے بعد علامہ محمہ بن محمہ بن سلیمان نے "جمع الفوائد من جامع الاصول و مجمع الزوائد" کے نام سے ایک کتاب لکھی جس میں ایک طرف تو جامع الاصول اور جمع الزوائد کی تمام احادیث کو بحذ ف تکرار جمع کر دیا نیزا بن ماجہ جوان دونوں سے چھوٹ گئ تھی، اس کی روایات بھی جمع کر دیں۔ بھی لے لیں بلکہ اس کے علاوہ سنن داری کی روایات بھی جمع کر دیں۔ اس طرح یہ کتاب چودہ کتب حدیث کامجموعہ بن گئ۔

ح ن

🗱 جنّت البقيع: مدينه منوره كاقبرسّان - رسول الله ﷺ اور

محابہ کرام اور اکثر علافقہا بہاں دفن ہیں۔ یہ قبرتنان مسجد ہوی ﷺ نے مشرق کی سب ہے۔

حدیث شریف میں آپ ﷺ کا ارشاد ہے: "جو شخص میند میں مرے اور بقیع میں دفن کیا جائے وہ میری شفاعت سے متاز ہوگا۔"

\* جنگ لزائی، انقام - رسول علی ے قبل بھی لڑائیاں لڑی جاتی تھی اور خود آنحضور علی نے بھی بعثت سے قبل اور بعثت نبوی علی کے بعد (اعلائے کلمة الاسلام کے لئے جنگیں کیں)۔

اسلام کی خاطر لڑائی اور لڑائی کے لئے بھی واضح تعلیمات وی ہیں۔
اسلام کی خاطر لڑائی اور جنگ کو اسلامی اصطلاح میں "جہاد" کہا گیا
ہے۔ بی کریم چین نے اسلام کی خاطر جولڑائیاں کیس ان میں ہے بعض
میں خود بہ نفس نفیس شرکت فرمائی۔ ایسی جنگوں کو "غزوہ" کانام دیا گیا
(د) غزوہ) اور بعض مرتبہ اپنے کسی صحائی کی امارت میں مہم روانہ فرمائی
السی مہم کو "سریہ" کہا گیا۔ (د) سریہ)

ج و

ت فروه + مريه

**ﷺ جواڑ:** کسی چیز کا جائز اور حلال ہونا۔اسلامی فقہ میں جواز کا لفظ اپنے وسع مفہوم کے ساتھ استعمال ہوتا ہے۔جواز کی الث "حرمت" یا"عدم جواز"ہے۔

جوانی رسول سی اسان تے اور عام انسانوں کی طرح ان کے زندگی میں اسان تے اور عام انسانوں کی طرح ان کی زندگی میں بھی شیر خوارگ، بچین، لڑکین، جوانی اور بڑھا ہے کے دور آئے ۔جوانی کا دور انسانی زندگی کاسب سے اہم دور کہتا چاہئے، کیونکہ یہ دہ دہ دور ہوتا ہے جس میں تمام قوا اپنے جوہن پر ہوتے ہیں اور جذبات کا شماخیں مارتا سمندر ہوتا ہے جس کے زور میں آدمی کے بہنے کا خطرہ ہوتا ہے اور مارتا سمندر ہوتا ہے جس کے زور میں آدمی کے بہنے کا خطرہ ہوتا ہے اور اکش نہی رہے جس کے زور میں آرمی کے بہنے کا خطرہ ہوتا ہے اور اکش نہی نہ کسی در جے میں اس رومیں بہک بھی جاتے ہیں۔ اکٹر نوجوان کے بالکل مختلف لیکن نبی کرمی میں کا نوجوانی کا دور عام جوانوں سے بالکل مختلف

اور منفرد تھا۔ اس دور میں نوجوانوں میں جو لاابالی بن اور جذباتیت ہوتی ہےدہ آنحضور ﷺ میں الکل نہیں تھی۔

آپ لی بین ای سے شجاع اور بہادر تھے۔ جب آپ لیکی پندرہ سال کے ہوئے تو قرایش کی دوسرے قبلے سے ایک لڑائی ہوئی جس میں آپ لیکی عزیز و اقارب کو دشمنوں کے تیرول سے بچاتے سے۔

سفرتجارت اور حضرت خدیجه سے نکاح

جب آپ ایک سال کے ہوئے تو حضرت فدیجہ بنت خویلد (جو قریش میں ایک الدار خاتون تھیں اور تاجروں کو اپنا مال اکثر شراکت پر دیق رہا کرتی تھیں) نے آپ کی کے صدق وامانت اور حسن معالمہ واخلاق کی خبر من کر آپ کی ہے درخواست کی کہ میرا مال شراکت پر ملک شام کی طرف لے جائیں۔ میرا غلام میسرہ آپ کی کا۔ آپ کی نے یہ بات قبول فرمالی۔ اس سفر پر آپ کی شام پنچ اور ایک درخت کے نیچ اترے وہال ایک راہب کاصومعہ (کھر) تھا۔ اس راہب نے آپ کی کود کھا اور میسرہ سے دریافت کیا: یہ کون شخص ہیں؟

میسرہ نے کہا کہ قریش اہل حرم میں سے ایک شخص ہیں۔ راہب نے کہا کہ اس درخت کے پنچے نی کے علاوہ اور کوئی بھی نہیں اترا۔ کویایہ اس راہب کی آپ کھی نبوت کی بیشین کوئی تھی۔ نبی کرم کھی اس تجارتی سفر کے دور ان شام ہے خوب نفع لے کروالیں ہوئے۔ میسرہ نے اس سفر کے دور ان دیکھا کہ جب دھوپ تیزہوتی تھی تود دفر شتے آپ کھی پر سایہ کر لیتے تھے۔

جب آپ الله کم مرمہ پنچ تو حضرت خدیجہ کو ان کا ال سپر دکیا تو پتا چا کہ ورگنایا اس کے قریب نفع ہوا ہے۔ ساتھ ہی میسرہ نے کا حضرت خدیجہ ہے ۔ ساتھ ہی میسرہ نے کا حضرت خدیجہ ہے ۔ اس راہب کا قول اور فرشتوں کے سایہ کرنے کا قصہ بیان کیا۔ حضرت خدیجہ ہے اپ چپازاد بھائی ورقد بن نوفل (جوعیسائی فدہب کے بڑے عالم تھے) ہے اس تمام واقعے کا ذکر کیا۔ ورقد نے کہا کہ اے خدیجہ رہے گا اگریہ بات سمج ہے تو محمد الله اس اُمت کے نبی بیں اور جھ کو کتب ساویہ سے معلوم ہوا ہے کہ اس

امت میں ایک نی ہونے والاہاور اس کا یکی زمانہ ہے۔

حضرت فدیجه بری عاقله شمیں۔ یہ سب س کررسول اللہ کے باس بیغام بھیجا کہ میں آپ اللہ کی قرابت، اشرف القوم، ایمن، خوش خوا اور صاد تی القول ہونے کے باعث آپ اللہ سے نکاح کرنا چاہتی ہول۔

## كعبه كى از سرنوتعمير

جب بی کریم بینی سال کے ہوئے تو قریش نے خانہ کعبہ از سرنو تعمیر کرنے کا ارادہ کیا۔ جب تعمیر جراسود کے مرطے تک پہنی تو ہر قبیلہ اور ہر خض یک چاہتا تھا کہ جراسود کو اس کی جگہ میں رکھوں۔ قریب تھا کہ ان میں آلیں میں ہتھیار چل جاکمیں۔ آخر اہل الرائے نے یہ مشورہ دیا کہ مسجد حرام کے دروازے سے کل جوسب سے پہلے ضور وہ ان کی کہ یہ محمد (فیلی) مسجد حرام کے دروازے سے کل جوسب سے پہلے مشورہ دیا کہ مسجد حرام کے دروازے سے کل جوسب سے پہلے مشورہ دیا کہ مسجد حمد (فیلی) بین ایمن ہیں (قریش آپ فیلی کو نبوت سے پہلے ایمن کے لقب سے بیلے ایمن کے لیمن کے لقب سے بیلے ایمن کے لیمن کے لیمن

چنانچہ کیڑا لایا گیا۔ بی کریم بھی نے اپ دست مبارک سے جراسود اس کیڑے پر رکھا اور فرایا کہ ہر قبیلے کا آوی اس چادر کا ایک ایک پلے تھام لے اور فانہ کجہ کے کونے تک لائے۔ جب جراسود وہاں پہنچا تو آپ بھی نے فرمایا کہ سب آدی جھے جراسود کو کجہ کے جنوب مشرقی کونے پر رکھنے کے لیے اپنا وکیل بنادیں کہ وکیل کا فعل بمنزلہ موکل کے ہوتا ہے۔ پھر آپ بھی نے جراسود کو اٹھا کر اس کی جگہ پر رکھ دیا۔ اس فیصلے سے سب راضی ہو گئے اور اس طرح رکھنے عمل بھی سب شریک ہوگئے اور حضور بھی کے دست مبارک سے جراسود کو اس کی جگہ پر رکھا گیا۔ جب مجراسود۔

جوريب أم الوسين، رسول في زوجه محرمه غزوه مرسيع من اوجه محرمه غزوه مرسيع من المديد وكرائي -

حضرت جويرية كا اصل نام "بره" تضاريكن حضور على عن كاح

ہونے کے بعد تبدیل کرکے "جوریہ" رکھ دیا گیا۔ بی مصطلق سے تعلق تھا۔ حضرت جوریہ کے والد کانام حارث بن الی ضرار حبیب بن عائذ بن مالک بن خزیمہ تھا۔ حارث قبیلہ بنومصطلق کاسردار تھا اور اسلام کاخت دیمن۔

جرت کے پانچویں سال حارث بن الی ضرار نے مسلمانوں پر صلے کی تیاریاں شروع کر دیں۔ جب آنحضور ﷺ کو اس کی اطلاع ملی تو آپ ﷺ نے حضرت بریڈ بن حبیب کو حقیقت معلوم کرنے کے لے روانہ کیا جنہوں نے اس کی تصدیق فرمائی۔اس پررسول علیہ نے صحابہ کرام کو مقالعے کے لئے تیاری کا تھم دیا۔ تمام مسلمان ۲ شعبان ۵ مد کو مدینہ منورہ سے باہر جمع ہوئے اور موراکیسہ کے مقام پر (جو مینہ منورہ ہے 9 پڑاؤ پر واقع ہے) خیمہ زن ہو گئے۔ جب مسلمانوں کی نشکر کشی کی اطلاع حارث کو لمی تو اس کے باقی ساتھی تومسلمانوں ے ڈر کر بھاگ کھڑے ہوئے اور خود اس نے کسی نامعلوم جگد بریناہ حاصل کی، نیکن مورائیسہ کے مقامی لوگوں نے مسلمانوں کا مقابلہ کیا ادرمسلمان لشكر پرتیرول كی بارش كردی-مسلمانول نے اچانك ایك زبردست حملہ کر کے انہیں بیائی پر مجبور کر دیاجس کے نتیج میں شمن کو سخت جانی نقصان اٹھانا پڑا اور قریبًا چھے سو افراد قیدی بنالئے گئے اور دو ہزار اونٹ اور یانچ ہزار مکریاں بھی مال غنیمت میں ہاتھ آئے۔ ان قيديول مين مردار قبيله كي بيني "بره" بهي شامل تھيں جنہيں بعد مين حضور ﷺ کی ارواج مطہرات میں شامل ہونے کاشرف حاصل ہوا اورآپ مضرت "جویریه" کہلائیں۔

اس زمانے کے وستور کے مطابق قیدیوں کو فاتح فوق کے سپاہیوں بیں تقتیم کر دیا جاتا تھا۔ حضرت جوریہ، حضرت ثابت بن قیس کے جھے بیں آئیں۔ چوں کہ وہ اپنے قبیلے کے سردار کی صاحبزاوی تھیں کے جھے بیں آئیں۔ اس خت ناگوار گزری کہ اسی عالی مرتبت خاتون کو ایک معمولی سپاہی کے سپرد کر دیا جائے۔ انہوں نے حضرت ثابت بن قیس سے در خواست کی کہ وہ انہیں پچھے رقم لے کر آزاد کر دیں۔ وہ اس پر راضی ہوگئے اور آزاد کی کے بدلے ان سے نو اوقیہ سونا طلب کیا، لیکن ان کے پاس فوری طور پر ادائیگی کے لئے پچھے نہ تھالبذا انہوں کیکن ان کے پاس فوری طور پر ادائیگی کے لئے پچھے نہ تھالبذا انہوں

نے مختف لوگوں سے چندہ کے کرر تم جمع کرنا شروع کی اور اس سلسے
میں حضور بھٹ کی خدمت میں بھی حاضری دی اور بی بھٹ سے عرض
کیا کہ اسے اللہ کے رسول بھٹ امیں حادث بن ضرار کی بیٹی ہوں جو
اپنے قبیلے کا سروار تھا۔ آپ بھٹ یہ بھی جانتے ہیں کہ ہماری قوم کے
لوگ اتفاق سے جنگ میں شکست کھا گئے ہیں اور میں بحثیت قیدی
ثابت بن قیس کے جھے میں آئی ہوں جن سے میں رہائی چاہتی ہوں،
کیوں کہ میرا رتبہ اور حیثیت اس کی متقاضی ہے۔ کیا آپ بھٹ میرے ساتھ رم و کرم کا برتاؤ کرتے ہوئے جھے اس مصیبت سے
میرے ساتھ رم و کرم کا برتاؤ کرتے ہوئے جھے اس مصیبت سے
میرے ساتھ رم و کرم کا برتاؤ کرتے ہوئے جھے اس مصیبت سے

حضور الله ال کو ال کی اس عاجزاند اللی پربراترس آیا اور آپ الله ان سے بہتر معالمہ بہندند نے ان سے وریافت کیا کہ آیا آپ الله اس سے بہتر معالمہ بہندند کرس گی؟

انہوں نے اس کی تفصیل دریافت کرنا چاہی تو آپ ﷺ نے فرمایا کہ میں آپ کا تاوان بھی ادا کرنے کو تیار ہوں اور آپ ؓ سے نکات بھی، اگر آپ اس کے لئے رضامند ہوں۔ انہوں نے اس کو منظور فرمالیا جس کے بعد رسول ﷺ نے ان کا تاوان ادا کیا اور ان سے نکاح کر لئا۔

یہاں ایک اور روایت بھی بیان کی جاتی ہے جو زیادہ معتبر معلوم
ہوتی ہے۔ اس کے مطابق حضرت جوریہ کے قیدی بنائے جانے کے
بعد ان کے والد حارث حضور بھی کی خدمت اقدی میں حاضرہوئے
اور عرض کیا کہ میں سردار قبیلہ کی بیٹی ہوں اور دستور کے مطابق سردار
قبیلہ کی بیٹی کوغلام نہیں بنایا جاسکتا لہٰذا انہیں رہا کر دیا جائے۔ اس پر
حضور بھی نے فرمایا کہ زیادہ بہتر نہ ہوگا کہ اس معالمے میں فیصلہ خود
قیدی پر چھوڑ دیا جائے۔ جنانچہ وہ اپنی بیٹی کے پاس کئے اور ان ب
حضور بھی کا فیصلہ ان پر چھوڑ دینے کا ذکر کرتے ہوئے التجاکی کہ وہ
کوئی ایسا فیصلہ نہ کریں جو ان کی بدنائی کا باعث ہو۔ حضرت جوریہ
نے جواباعرض کیا کہ وہ حضور بھی کی خدمت اقدی میں رہنا پیند کرتی
ہیں۔ طبقات میں تحریہ کہ حضرت جوریہ کے والدنے تاوان کی رقم
ہیں۔ طبقات میں تحریہ کہ حضرت جوریہ کے والدنے تاوان کی رقم
اداکی اور ان بٹی کوغلامی ہے نجات دلائی۔ ان کے آزاد ہونے کیعد

أُمّ المُوْمنين + بنومصطلق + مريسيع، غزوه-

ج ه:

جہاو اسلام کی خاطر لڑی جانے والی جنگ-اسلام نے جہاد کے واضح تعلیمات دی ہیں۔ایک حدیث ہیں ہے، آنحضرت جھائے ان ارشاد فرمایا: "تم میں ہے کسی شخص کا خدا کی راہ میں ایسنی اللہ کے دین کی جدوجہد اور اس کی نصرت و حمایت میں) کھڑا ہونا اور پچھ حصہ لینا اپنے کھرکے گوشے میں رہ کرسترسال نماز پڑھنے ہے بہتر ہے۔"
لینا اپنے کھرکے گوشے میں رہ کرسترسال نماز پڑھنے ہے بہتر ہے۔"
نبی جھائے نے اسلام کی خاطر جو لڑائیاں کیں ان میں ہے بعض میں خود بہ نفس نفیس شرکت فرمائی۔ایس لڑائی کو" غزدہ" کانام دیا گیا اور بعض مرتبہ اپنے کسی صحائی کی امارت میں مہم روانہ فرمائی، ایسی مہم کو "سریہ" کہا گیا۔

جہمیشہ: مینہ کے قریب ایک قبیلہ۔ یہ قبیلہ مینہ سے تمن منزل پر آباد تھا اور ان کاکوہتان دور تک چیلا ہوا تھا۔ بی کریم ﷺ نے دیگر قبائل کی طرح قبیلہ جبینہ سے بھی امن کامعابدہ کررکھاتھا۔ نے دیگر قبائل کی طرح قبیلہ جبینہ سے بھی امن کامعابدہ کررکھاتھا۔ دی مینہ۔

- برازده + کریه –

5 2

اک میسی الله استال استعال موتی اصطلاح، لشکر دور نبوی الله میں بھی ہے اصطلاح استعال موتی تقی جیسے کہ ایک معرے کو "جیش العرو" لیمنی تنگی کالشکر کہا گیا۔ دی غزوہ + سریہ حضور المنظن نے حضرت جو رہے ہے نکاح کر لیا۔ اس شادی کی بدولت تمام جنگی قیدی (جن کی تعداد چھے سوے قریب تھی) مسلمانوں کی قیدے رہا کرد کئے گئے ، کیوں کہ انہیں یہ بات پیند نہ آئی کہ جس قبیلے کے فرد ہے حضور بھی نکاح قرمائیں اس کے افراد کو غلام بنا کرر کھاجائے۔

اس طرح نہ صرف حضرت جو رہیہ کو ایک اعلیٰ مقام نصیب ہوا بلکہ ان چھے سو افراد کو بھی غلامی ہے نجات ملی جو ان کے قبیلے ہے تعلق رکھتے تھے۔ بقول حضرت عائشہ، انہوں نے حضرت جو رہے ہے زیادہ مشبرک خاتون نہیں دیکھیں جن کی برکت سے بنومصطلق کے ہزاروں منزرک خاتون نہیں دیکھیں جن کی برکت سے بنومصطلق کے ہزاروں خاندان غلامی ہے نجات حاصل کر سکے۔

علمى قابليت اور ميرت

حضرت جویریہ نہایت خودوار اور بلند پایہ خاتون تھیں۔ انہوں نے دوران جنگ قیدی بنائے جانے کے بعد جس طرح اپی رہائی کے لئے کوششیں کیس دہ ان کی دیدہ ولیری کی مثال ہیں۔ حضرت جویریہ کا مزاج انتہائی خدا پر ست تھا اور بیشتر وقت عبادت میں بسر ہوتا تھا۔ ایک روایت کے مطابق حضور ﷺ ان کو عمو تا نماز پڑھنے میں مصروف پاتے تھے۔

ایک مرتبہ جب حضور ﷺ تشریف لائے تو انہوں نے حضرت جویریہ کو نماز میں مصروف دیکھا۔ آپ ہوگئ والیں تشریف لے محک اور دوبارہ جب بہ وقت ظہر تشریف لائے تو ان سے دریافت فرمایا کہ آیا وہ سلسل نماز میں مصروف تھیں۔ اس پر انہوں نے اثبات میں جواب دیا تو آنحضرت ہیں نے انہیں چند خصوصی دعا کیں سکھا کیں جن کی فضیلت نوافل نمازوں سے زیادہ ہے۔

ابن سعد فرماتے ہیں کہ حضرت جوہرید کثرت سے روزے رکھا کرتی تھیں۔اکثر حادیث ان سے مردی ہیں۔

حضرت جورید کا انقال ۲۵ سال کی عمر میں ۵۹ مدم بوا۔ اس وقت حضرت امیر معاویہ کا دور حکومت تھا۔ مردان بن حاکم نے حضرت جورید کی نماز جنازہ پڑھائی۔ حضرت جورید کو جنت ابقیع کے قبرستان میں سیردخاک کیا گیا۔ حازدواجی مطہرات +ازدواجی زندگی +

# 3

## چ ک

پی چیا شی ازو: سرت نبوی الله پر چینی زبان کی بہل کتاب اس کے مصنف علامہ لیوتشی ہیں۔ علامہ کائن پیدائش ۱۵۳۵ء ہے۔ اچھے گھرانے سے تعالی رکھتے تھے۔ علامہ کے مطابق، اس کتاب کی تحقیق کے انہیں کافی ٹھو کریں کھانا پڑیں۔ تقریباً تین سال کی محنت کے بعد ۱۷۸۷ء میں جب یہ کتاب پرلیں میں پہنجی تو لیاس نے ضبط کر لیا۔ بعد میں چین کے بادشاہ نے اپنے ہی ادکانات منسوخ کردئے۔ بھر ۱۷۸۵ء کے ذریعے کتاب کی شبطی کے احکانات منسوخ کردئے۔ بھر ۱۷۸۵ء میں میں کی کردئے۔ بھر ۱۷۸۵ء میں میں کتاب کی شبطی کے احکانات منسوخ کردئے۔ بھر ۱۷۸۵ء میں۔ کتاب کی شبطی کے احکانات منسوخ کردئے۔ بھر ۱۷۸۵ء میں۔ کتاب کی شبطی کے احکانات منسوخ کردئے۔ بھر ۱۷۵۵ء میں۔ کتاب کی شبطی کے احکانات منسوخ کردئے۔ بھر ۱۷۵۵ء

#### جي ر

پ چراگاہ: زمین کے وہ جے جو اس کئے آباد نہ کیے جائیں کہ ان میں جو گھاں اور چارہ پیدا ہوگا اے ہمارے جانور استعال کریں گے۔
نی کریم ﷺ نے اپنی حیات طیبہ میں مینہ منورہ میں ایسا کیا تھا۔ ایک بار بی کریم ﷺ نے اپنی حیات طیبہ میں اس کی طرف اندارہ کرے فرمایا کہ یہ مقدار چھے ضرب ایک میل تھی، اس کی طرف اندارہ کرے فرمایا کہ یہ میری چراگاہ (کی) ہے۔ اس چراگاہ کو آپ ﷺ نے مہاجرین اور انسارے گھوڑوں کے چرنے کے کئے مخصوص کردیا تھا۔



2

#### 12

\* حارث: بى كريم ﷺ كے والد كراى عبدالله كے برك بيائى كانام-

عبدالله بن عبدالطلب + آباد اجداد نبوى + عبدالطلب + بين محر -

المج حارث من الى بالد : معانى اور اسلاى تاريخ كي بيلا شهيد - جب مكه ميس مسلمانوں كى تعداد چاليس سے زيادہ ہوگى تو آپ شهيد - جب مكه ميس مسلمانوں كى تعداد چاليس سے زيادہ ہوگى تو خور كا اعلان كر ديا - يه كفار كي خورك حرم كى سب سے بڑى توجين تقى - چنانچه ہنگامه كھڑا ہوگيا اور كفار بى اكرم شي پر ٹوٹ پر سے - اس وقت حضرت حارث بن الى الله (آپ شي كر جيب) اپ گھرير تھے - جب ان كواس واقع كى خر ہوئى تو حضور الله كو بچانے كے لئے دوڑ سے ہوئے آئے، ليكن خود حارث بر تلوار بي برس برس برس اور وہ شہيد ہوگئے - اسلام كى راہ ميس يہ ہوئى تو حاسلام كى راہ ميس يہ ہوئى تا خون تقاجى سے زمين رئيس ہوئى -

🗘 کعبد+ کمه 🗕

ارد تارخ الرائل من عمير ازدی: صابی رسول اور تارخ اسلام کے پہلے قاصد جن کو شہيد کيا گيا۔ ان کا تعلق ازد نائی قبيلے ہے تھے۔ بی کریم ﷺ نے ایک بار اسلامی دعوت کا ایک خط بھرہ کے حکرال شرجیل بن عمر کے نام لکھا اور حضرت حارث کو قاصد بنا کر اس کی طرف بھیجا۔ حضرت حارث یہ خط لے کر ابھی موتد کے مقام پر بہنچ بی تھے کہ شرجیل ہے ملاقات ہوگی۔ اسے جب یہ پتاچلا کہ حضرت حارث بی کریم ﷺ کے قاصد بیں تو ان کو شہید کر دیا۔ بی کریم ﷺ کے قاصد بیں تو ان کو شہید کر دیا۔ بی کریم ﷺ کو جب حضرت حارث کی شہاوت کی خبر ملی تو آپ ﷺ کو جب حضرت حارث کی شہاوت کی خبر ملی تو آپ ﷺ کو جب حضرت حارث کی شہاوت کی خبر ملی تو آپ ﷺ کو اور ذید بن حارث کی شہاوت کی خبر ملی تو آپ ﷺ کو حضرت حارث کی شہاوت کی خبر ملی تو آپ ﷺ کو حضرت حارث کی شہاوت کی خبر ملی تو آپ ﷺ کو حضرت خروں میں ایک لشکر شرجیل کی حضرت زید بن حارث کی موتد کی لڑائی اس لڑائی میں حضرت زید بن حارث حدید موتد ، غزوہ۔

**\* حارث، بنو: پنو**مارث۔

حضرت حارث کی چار بیویاں تھیں: رملہ، اُمّ زبیر، ریط، اُمّ حارث۔ان کے لڑکوں میں سعید محمد الاکبر، ربیعہ، عبدالرحمٰن، عینیہ،

محمد الاصغراور حارث بن حارث تھے۔

🖒 خندق، غزوه + بجرت مدینه +حنین، غزوه 🗕

🗱 حارث بن بشام: صابی رسول عظم اور ابوجل کے بحائی۔ ان کی کنیت "ابوعبدالرحمٰن" تھی اور نسب نامہ طارث بن مشام ابن عبدالله بن عمرو بن مخزوم قرثی مخزوی تھا۔ حضرت حارث بن ہشام فقح مکہ کے دوسرے دن مسلمان ہوئے۔ تاہم غزوہ بدروغیرہ میں بھی پیچیے بیچیے رہے اور اسلام وشنی کا خاص شوت نہ ویا۔اسلام لانے کے بعد سب سے پہلے غزوہ حنین میں شرکت کی۔ بی ترم میلی ک وفات کے بعد مدینہ منورہ میں رہے۔ جب حضرت ابو بکر صدیق شنے شام پر فوج کشی کا اراوہ کیا تو حضرت حارث نے بچیلی تلافی کا ایجما موقع جانا اور اس لشكر ميس شامل مو كئے۔ حضرت حارث چونك ب شار غربیوں کی کفالت کرتے تھے، اس لئے ان تمام لوگوں نے آمد مدہ ہو کر انہیں جہاد کے لئے رخصت کیا۔ فخل اور اجنادین کے معرکول میں شجاعت کے ساتھ لڑے۔ جنگ میں جب تمام مسلمانوں کے باؤں ا كمڑنے لگے اور مسلمان شہيد وزخي ہوئے تو حضرت حارث بھي زخي ہوئے۔ طبیعت نڈھال ہوئی تویانی ما نگا۔ یانی لایا گیا، یاس ہی ایک زخمی عبد نے بھی یانی مانگا تو وہ پانی خورینے کے بجائے اس کی طرف برها دیا۔ ابھی یہ گلاس دوسرے مجامد کے پاس پہنچاہی تھا کہ تیسرے زخمی مجارنے یانی کی ورخواست کی ۔ ووسرے مجابہ نے یانی یہنے کے بجائے تیسرے کی طرف بھجوا دیا۔ یانی تیسرے مجاہد تک پہنچنے سے بہلے ہی اس کا انقال ہوگیا۔ حضرت حارث بڑے لمنسار اور خدا ترس آدی تھے۔ ان كاايك لز كاعيد الرحمٰن تھا۔

د÷ فتح مكه + حنين ، غزوه-

کی حارث وسطی ایری نبوت مارث بن عبدالرحل دشقی ایک قرش غلام تصار حصول آزادی کے بعد یاد اللی کی طرف مائل ہوا اور بعض اہل اللہ کی دیکھا دیکھی رات دن عبادت اللی میں مصروف رہنے گا۔ سدری سے زیادہ غذانہ کھاتا۔ کم سوتا، کم بولا اور اس قدر بوشش پر اکتفا کرتا جو ستر ہوشی کے لئے ضروری تھی۔ اگریہ زہد دورع،

ر میشیں اور مجاہدے کسی مرشد کامل کے زیر ہدایت عمل میں لائے جاتے تو اے قال سے حال تک پہنچادیتے اور معرفت اللی کانور کشور ول کو جگمگادیتا، لیکن چونکہ احمد قادیانی کی طرح بے مرشد تھا، اس لئے شیطان اس کار ہنماین کیا۔

حارث بڑا عابد، ریاضت کش خطا اور نفس کشی کر کے اپنے اندر ملکوتی صفات پیدا کر کی تھیں اس سے عادت مسترہ کے خلاف بعض محیر العقول افعال صادر ہوتے تھے تھرید افعال جو محض نفس کشی کا شمرہ تھے ان کو تعلق باللہ سے کوئی واسطہ نہ تھا۔ مسجد میں ایک پھریر انگی مارتا تو وہ تعیج پڑھنے لگتا۔ موسم گرما میں لوگوں کو موسم سرما کے پھل، میوے اور جاڑے میں تابستان کے پھل پیش کرتا۔ بعض اوقات کہتا، آؤیل خمسیس موضع دیر مراس (ضلع ومشق) سے فرشتے نگلتے و کھاؤں۔ چنا نچہ لوگ اپنی آئھوں سے دیکھتے کہ نہایت حسین وجمیل فرشتے بہ صورت انسان گھوڑوں برسوار جارہے ہیں۔

یہ وہ وقت تھا کہ جب شیاطین ہرروزکی نہ کسی نوری شکل میں ظاہر ہوکر حارث کو نیتین ولارہ سے کہ توخدا کانی ہے۔ایک دن شہر کا ایک رئیس قام نائی اس کے پاس آیا اور بوچھاتم کس بات کے مدگ ہو؟ کہنے لگا، میں تونی اللہ ہوں۔قام نے کہا، اے خدا کے شمن! تو جھوٹا ہے۔ نبوت تو خاتم الانبیا حضرت محمصطفی فیکٹی ذات گرای پر جموٹا ہے۔ نبوت تو خاتم الانبیا حضرت محمصطفی فیکٹی ذات گرای پر خمر از نبیس ہوسکتا۔

ومثق جہاں حارث كذاب مرگی نبوت تھا، خلفائے بنو اميد كا دارالخلافہ تھا اور ان ايام ميں خليفہ عبد الملك ومثق كے تخت سلطنت برشمكن تھا۔ قام نے جھٹ تصر خلافت ميں جاكر خليفہ عبد الملك كو بتايا كہ يہاں ایک شخص نبوت كادعوے دار ہے۔ خليفہ نے تھم ديا كہ اس كو گرفتار كر كے ميرے سامنے پيش كيا جائے۔ ليكن حارث اس كو گرفتار كر كے ميرے سامنے پيش كيا جائے۔ ليكن حارث اس كے پيشترومثق ہے بھاك كربيت المقدس چلاگيا تھا اور وہاں نہايت خاموشي اور دراز داري كے ساتھ لوگوں كو ائي نبوت كى دعوت وے رہا

وقت کے خلیفہ نے ایک توی بیکل محافظ کو تھم دیا کہ "اس کو نیزہ مار کر ہلاک کردو" نیزہ مارا کیالیکن کچھ اثر انداز نہ ہوا۔ یہ دیکھ کر

حارث کے بیرو کہنے لگے کہ انبیا کے جسم پر ہتھیار اثر نہیں کرتے۔ خلیفہ نے محافظ سے کہا، شایرتم نے بہم اللہ پڑھ کر نیزہ نہیں مارا؟ اب کی مرتبداس نے بہم اللہ پڑھ کروار کیا تووہ بری طرح زخم کھاکر گرا اور جان دے دی۔ یہ ۲۹ ھاواقعہ ہے۔

شیخ الاسلام امام ابن تیمہ یک کتاب الفرقان مین اولیاء الرحمٰن والیاء الرحمٰن والیاء الشیطان میں تکھاہے کہ حارث کی ہتھکڑیاں اتار نے والا اس کا کوئی شیطان دوست تھا اور اس نے گھوڑوں کے جوسوار دکھائے تھے وہ طائکہ نہیں بلکہ جنات تھے۔

قاضی عیاض "شفاء فی حقوق دار اصطفیٰ" میں لکھتے ہیں کہ "خلیفہ عبداللک بن مروان نے حارث کو قتل کرا کے سولی پر لنکوا دیا۔ خلفا و ملاطین اسلام نے ہرزمانے میں مدعیان نبوت کے ساتھ یکی سلوک کیا ہے اور علاء معاصرین ان کے اس عمل نیر کی تایید و تحسین کرتے رہے ہیں کیونکہ یہ جموٹے مدعیان نبوت مفتریٰ علی اللہ ہیں۔ خدائے برتر پر بہتان باند صتے ہیں کہ اس نے ان کو منصب نبوت سے نواز ا ہونے یہ لوگ حضرت نیر الامام وی اللہ کی منظر ہیں۔ علائے اُمنت اس مسئلے پر بھی متعق ہیں کہ مدعیان ہوت کے منکر ہیں۔ علائے اُمنت اس مسئلے پر بھی متعق ہیں کہ مدعیان نبوت کے کفر سے اختلاف رکھنے والا بھی دائر وَ المت سے خارج ہے کیونکہ وہ مدعیان نبوت کے کفر اور تکذیب علی اللہ پر خوش ہے۔ "

مراقد السار من السار من السار من السار من السار من السار من السلام الشهرة السار من السلام الشهرة السارة ال

ہے۔اگردہ جنت میں ہو تو صبر کرول ورنہ جو آپ کی رائے ہو۔ نبی کریم ﷺ نے فرمایا: اے اُمّ حارث إجنت ایک نہیں ہے بلکہ بہت کی جنتیں ہیں اور حارثہ اُفعنل یا اعلیٰ درجے کی فردوس میں ہیں۔

بہت یہ بین ہیں اور حارشہ اس یا اس در سے فی فردوں ہیں ہیں۔

"ابوعبداللہ" تھی۔ حضرت حارشہ غزوہ احد اور غزوہ خندق میں نبی کریم بھی کے ہم رکاب رہے۔ ان کا کہناہ کہ میں نے دوبار حضرت جبریل کو دکھا: ایک بارجب ہوم الصورین میں نبی کریم بھی بنی قریظ کی جبریل کو دکھا: ایک بارجب ہوم الصورین میں نبی کریم بھی بنی قریظ کی جبریل کو دکھا: ایک بارجب ہوم الصورین میں نبی کریم بھی بنی قریظ کی مثل میں طرف روانہ ہوئے تو حضرت جبریل وحید بن حفیفہ الکلمی کی شکل میں ہمارے پاس سے گزرے اور انہوں نے ہمیں سلح ہونے کا تھم کیا۔ موسری بار موضع الجنائز کے ون کہ جب ہم لوگ واپس حنین آسے۔ اس وقت نبی کریم بھی حضرت جبریل سے باتیں کررہ سے میں نے اس انہیں سلام نہ کیا اور ان کے پاس سے گزرگیا۔ حضرت جبریل نے انہیں سلام نہ کیا اور ان کے پاس سے گزرگیا۔ حضرت جبریل نے بیس بیں۔ حضرت جبریل انظامی نے کہا: کیا یہ یوم حنین میں ان سوصابروں میں۔ حضرت جبریل انظامی نے کہا: کیا یہ یوم حنین میں ان سوصابروں میں سے نہیں ہیں جن کے جنت میں رزق کا اللہ کفیل ہے۔ آگریہ سلام میں من ورجواب دیتے۔

آخری عمر میں حضرت حارثہ کی بینائی جاتی رہی۔ انہوں نے اپن جائے نماز سے ججرے تک ایک ڈوری باندھ رکمی تھی جس کے سہارے نماز کے لئے تشریف لے جاتے۔ انہوں نے حضرت امیر معاویہ کے دور میں دفات پائی۔

ِ احد ، غزوه + خندق ، غزوه + خنین ، غزوه \_

پ حاطب بن الی بلنغه: ایک بدری محابی رسول ﷺ - حضرت حاطب دور جاہلیت کے مشہور شعرا میں بھی شار ہوتے ہے۔ "ابو محد" اور "ابو عبداللہ" ان کی کنیت تقی۔ یمن میں رہائش تقی۔ جمرت سے پہلے اسلام قبول کیا اور تمام جنگوں میں حصہ لیا۔

۲ھ میں نبی کریم بھی نے حضرت حاطب کو شاہ مصر مقوقی کے پاک اپنا تبلیغی خط لے کر بھیجا۔ شاہ مصر نے یہ خط پڑھا۔ اپنے پاک حضرت حاطب کو محل میں تھیرایا اور ان سے نبی کریم بھیلا کی بابت بچھ

کچھ سوالات کئے۔ پھر ان کے جوابات کی تعریف کی۔ والی پر مقوقس نے بی کرمی کھی کے لئے بہت می نایاب اشیا اور تین باندیاں حضرت ماریہ (حضرت ابر اہیم کی والدہ) نیزد و اور باندیاں بھی دیں۔ ان بی سے ایک باند کی نبی کرمی کھی نے حسان بن ثابت کو اور ایک باندی محمد بن قیس عیدی کویدیہ کردی۔

وقت ملہ کے وقت حضرت حاطب اور انہوں نے ایک خط کمہ برچر معائی کے ارادے کا معلوم ہوا تو انہوں نے ایک خط کمہ والوں کو اس سے خبردار کرنے کے لئے لکھا اور خاموثی سے ایک عورت کے حوالے کرویا کہ وہ اس خط کو لئے کہ کمہ کے سرواروں میں عورت کے حوالے کرویا کہ وہ اس خط کو لئے کر مکہ کے سرواروں میں سے کسی کو دے دے نبی کر می بھی کو اس واقع کی اطلاع ہوئی۔ حضرت حاطب نے اپنی ملطی کا اقرار کیا اور عرض کیا کہ میں نے یہ خط مرتب ہو کر نہیں لکھا بلکہ صرف اس لئے کہ ایام جالمیت میں قریش سے مرتبہ ہو کر نہیں لکھا بلکہ صرف اس لئے کہ ایام جالمیت میں قریش سے میں۔ بہت سے رشتے وار مکہ میں میں میں نے ان کی حفاظت کی غرض سے ایسا کیا۔ نبی کر می شک نے یہ کہتے ہوئے حضرت حاطب کی یہ خطا معاف فرمادی کہ بدری صحابہ کی خطاعیں معاف قرمادی کہ بدری صحابہ کی خطاعیں معاف قرمادی کہ بدری

حضرت الوبكر صدئق كے دور ميں مصركے گور نر بنائے گئے۔ ١٥ برس كى عمر ميں ٣٠ه (بمطابق ١٥٠٠ء) ميں انتقال ہوا۔ حضرت حاطب حخت مزاج، مگر صاف گوآد می تھے۔

🚓 ماريه قبطيه + فتح مكه + الوبكر صديق-

🏶 حاکم : حکمران ، سربراه ، و څخص جو نیصلے کرے۔

\* حاکم نیشالورک: ایک محدث جو "ابن البیع" کے نام سے بھی مشہور تھے۔ ان کا اصل نام محربن عبداللہ بن عبداللہ بن محد تفاء علم حدیث کی تصل کے لئے مختلف علاقوں کا دورہ کیا اور تقریبًا ۲ ہزار شیوخ سے احادیث سنیں۔ چونکہ کچھ عرصہ قاضی رہے، اس لئے "حاکم" کے نام سے مشہور ہوگئے۔ ان کی کئی معیاری کتب "تذکرة الحفاظ" میں انہیں "محدثین کا امام" بھی کہا ہے۔ اس رقیع الاول المحفاظ" میں انہیں "محدثین کا امام" بھی کہا ہے۔ اس رقیع الاول المحالی سماری کے ادر سم صفر ۲۰۰۵ مد (بمطابق

١٠١٠ع) يس وفات يا كي \_

الله حمامیم من من الله : آیک جمو نادی نبوت - اس کی کنیت ابوجمو بھی اور تعلق ریف کے قبیلہ بنوزوال سے تعا- اس نے اپنے علاقے ریف (واقع ملک معرب) میں بزار ہالوگوں کے اعتقاد کو خراب کیا ۔ اس نے اسلامی شریعت سے بالکل مختلف ایک آئین جاری کیا ۔ وہ صرف دو نمازوں کا کہتا تھا۔ رمضان کے تیس روزے ختم کر کے رمضان کے آخری عشرے کے تین، شوال کے دو اور ہر بدھ اور جمعرات کو دو پہر تک روزہ تعین کیا ۔ اس نے جج اور زکوہ کا سلسلہ بھی ختم کر دیا ۔ خشر رکو حلال قرار دیا ۔ حلال جانوروں کے سراور انڈوں کو حرام کر دیا ۔ اس نے قرآن مجید کے مقابل ایک کتاب بھی بنائی کو حرام کر دیا ۔ اس نے قرآن مجید کے مقابل ایک کتاب بھی بنائی کو حرام کر دیا ۔ اس نے قرآن مجید کے مقابل ایک کتاب بھی بنائی کو حرام کر دیا ۔ اس نے قرآن مجید کے مقابل ایک کتاب بھی بنائی کفارہ یا تاوان وصول کیا جاتا ۔

اس کی پھوپھی (تبخیت یا تا تبعیت) اور بہن (جو) کو بھی بیفیراند درجے حاصل تھے۔ ۳۱۹ھ (بمطابق ۹۳۱) یا ۳۲۹ھ (بمطابق ۹۴۰ء) میں تبخیرکے قریب احوازے قبیلہ مسمودہ سے ایک لڑائی میں ایک اور جھوٹانی عاصم بن جمیل بھی گزرا۔

## 一 フ

دراب بن منذر: صابی رسول الله ان ک کنیت "ابوعر" تقی اور قبیله فزرج سے تعلق تھا۔ ہجرت سے پہلے اسلام

قبول کیا اور تمام غزوات میں شریک ہوئے۔ غزوہ بدر میں قبیلہ خزرج کا جھنڈا انبی کے ہاتھ میں تھا۔ اس جنگ کے موقع پر آپ ٹانے نی کریم چھٹٹ کو جتنی تجاویز پیش کریں، بارگاہ اقدس میں سب قبول ک شکئیں۔ حضرت حباب بن منذر شاعر بھی تھے اور الیے زبر دست شاعر کہ لوگ ان کے شعر سن کر اش اش کر اٹھتے۔ علم مدیث کے بھی ماہر شخے اور بیشتر احادیث ان کو یاد تھیں۔ حضرت عمر کے دور خلافت میں بچاس برس کی عمر میں انتقال ہوا۔

🖒 خزرج + بدر، غزوه + جحرت مدینه + حدیث۔

ج حرو: يمن كى دهارى دار چادر كا عربى نام لباس ميس ني كريم الله كويه چادرسب سے زياده بيند تقى۔ در متروكات نبوى الله

پ حبشہ: وہ معروف علاقہ جہال صحابہ کرام نے کفار کمدے ظلم ے تک آگر آنحضرت ﷺ کی اجازت سے جمرت کی۔

صبشہ کاعلاقہ یمن کے قریب تھا۔ ظہور اسلام ہے بہت پہلے مکہ

عبدہ کے نہایت قربی قضادی تعلقات قائم ہے۔ کہاجاتا ہے کہ

یہودی حکران "ذونواک" نے عیمائیوں پر فربی اختلاف کی بنا پر

اتے مظالم کئے کہ جبشہ کے عیمائیوں نے یمن پر حملہ کردیا اور اس پر

قبضہ کر لیا۔ لیکن فائح عیمائیوں کے جرنیلوں کے درمیان حسد و

رقابت کی آگ بھڑک آئی اور وہ ایک دوسرے کی گردنیں کانے

گئے۔ اس خونریزی اور جنگ وجدل کے بعد "ابرہہ "حبشہ کے باوشاہ

گلے۔ اس خونریزی اور جنگ وجدل کے بعد "ابرہہ "حبشہ کے باوشاہ

گلے۔ اس خونریزی اور جنگ وجدل کے بعد "ابرہہ "حبشہ کے باوشاہ

گلے۔ اس خونریزی اور جنگ وجدل کے بعد اللہ کو برباد کرنے کے

بٹ مکمہ پر حملہ کیا تھا، کیونکہ وہ کعبۃ اللہ کو عرب میں عیمائیت کے

ہندورغ کی راہ میں سب سے بڑی رکاوٹ تصور کرتا تھا۔ ابرہہ نے

ہاتھیوں کی ایک نوج تیار کر رکھی تھی جے اس نے مکہ پر حملے کے لیے

ہاتھیوں کی ایک نوج تیار کر رکھی تھی جے اس نے مکہ پر حملے کے لیے

ہاتھیوں کی ایک کی سورۃ الفیل (۱۵۰۱) میں اس واقعے کاذکر ہے

جس وقت یہ سورہ نازل ہوئی تھی ان لوگوں میں سے بہت سے بہ قید
حیات سے جنہوں نے مکہ پر ابرہہ کا تملہ این آگھوں سے دیکھا تھا۔

حیات شے جنہوں نے مکہ پر ابرہہ کا تملہ این آگھوں سے دیکھا تھا۔

موید لوگ اسلام کے مخالف تھے، کمرانہیں سورہ فیل کے نفس مضمون کی تردید کی جرات نہیں ہوئی۔ سورہ فیل میں بتایا کیا ہے کہ امحاب فیل کو جانوروں کے جھنڈ نے مکٹل تباہ کر دیا۔ یہ واقعہ ای سال رونما ہوا تھا۔ سال رسول اللہ ویکٹی پیدا ہوئے تھے۔

اس کے بعد جلد ہی امرانیوں نے یمن پر فوج کش کی اور حبشہ کی حکومت کے مخالف بینیوں کی مددسے حکمرانوں کو مار بھگایا۔

حضور اکرم ﷺ نے جن مختلف حکرانوں کو خطوط کلمے ان میں حبشہ کا بادشاہ "نجائی" ہمی شامل تھا۔ مسلمانوں سے نجائی کے تعلقات اس خط سے بہت پہلے سے قائم تھے۔ آنحضور ﷺ کے اعلان نبوت کے کوئی پانچ سال بعد مکہ میں اہل اسلام پر اسنے مظالم ڈھائے گئے کہ انہوں نے بجرت کر کے سمندر پار جبشہ میں پناہ لینے کافیصلہ کیا اور مسلمانوں کی بڑی تعداد مکہ سے حبشہ کی طرف جرت کرگی۔ دے جبشہ کی طرف جرت کرگی۔ دے بجرت حبشہ۔

کہاجاتا ہے کہ شاہ نجاشی نے اسلام قبول کرلیا تھاتا ہم وہ اپنی رعایا
کو قبول اسلام کی ترغیب نہیں دے سکا۔ نجاشی کا قبول اسلام اس
حقیقت ہے بھی ثابت ہوتا ہے کہ نجاشی کی غائبانہ نماز جنازہ نبی
کر بھی بھی نے پڑھائی۔ امام بخاری کے مطابق نجاشی کی وفات کی خبر
طفے پر نبی کر بھی بھی نے شاہ نجاشی کے جانشین کو بھی خط لکھاتا ہم اس
فے اسلام قبول نہیں کیا ہگر حبشہ کے بہت سے شہری مشرف یہ اسلام
ہوئے جن میں نجاشی کا ایک بیٹا بھی شامل تھا۔ وہ بعد میں دینہ آگیا۔
عرب میں حبشہ کے کئی شہری بھی طبح ہیں۔ موذن رسول بھی حضرت بلال کو «جنشی" ای بنا پر کہا جاتا تھا کہ وہ حبشہ کے رہنے والے تھے۔

اصحمه نجاش + جعفر طيار + مدينه + مكه + قريش ..

\* حبیب بن عمرو: محالی رسول الله - آپ ان محابه من جبول تشریف لے میں جنہوں نے جنگ بمامه میں شہادت پائی - پیدل تشریف لے جارے تھے کہ وشمن نے وار کرے شہید کردیا -

# ここ

ج کے : اسلام کا ایک اہم رکن۔ ج کاعمل بارھویں اسلام مہینے یعنی ذوالحجہ میں اوا کیا جاتا ہے۔ 9 جحری میں ج فرض ہوا اور اس سال رسول بھٹانے نے حضرت الوبكر صداتی كو امير ج بناكر تين سو صحابہ كے ساتھ مكمہ ج كے لئے بھیجا۔

ایک صدیث میں آپ ﷺ کا فرمان: جو شخص جی کرے اور اس میں کوئی فحش کام نہ کرے، بے ہودہ حرکت نہ کرے اور اللہ کی نافرمانی نہ کرے توگناہوں ہے ایسا پاک ہوکروالیس آئے گاجیسا کہ وہ اپنی پیدائش کے وقت بالکل ہے گناہ تھا۔"

جی حج ممرور: مقبول ج - احادیث میں یہ لفظ آیا ہے۔ ایک حدیث میں ہے کہ "ایک عمرے سے دو سرے عمرے تک کا کفارہ موجاتا ہے، ان کے ورمیان کے گناہوں کا ..... اور ج مبرور کابدلہ تو بیس جنت ہے۔" (بخاری وسلم)

ایک اور حدیث میں آپ ایک نے فرمایا کہ " فج اور عمرہ پ در پے کیا کرد"کیونکہ فج اور عمرہ دونوں فقرو مختابی کو اس طرح دور کر ویتے ہیں جیسے لوہار اور سنار کی بھٹی، لوہ اور چاندی کا میل کچیل دور کر دیتی ہے۔اور عج مبرور کا صلہ اور ٹواب تو پس جنت ہی ہے۔" (تریزی، سنن نیائی)

جو حجا بہتہ: کعبہ کا ایک عہدہ-کعبہ کا نظم ولت سنجالنے کے لئے جو تھے اور منصب قائم کئے گئے تھے ان میں سے ایک جابتہ بھی تھا جس کا متصد کعبہ کی کلید برداری اور تولیت تھا۔ بی کریم جن ان کے زمانے میں اس منصب پر عثمان بن طلح فائز تھے۔

عیں اس منصب پر عثمان بن طلح فائز تھے۔

دی کعبہ + کمیہ۔

\* تجمة الوراع: ج فرض ہونے كے بعديد حضور على كا پبلا اور آخرى ج تفا- اى موقع پردين كى تميل بوكى اور قرآن پاك كى آيت اليوم اكملت لكم دينكم نازل بوكى - تجة الوداع كوسيرت

نبوی بھی میں فاص اہمیت ماصل ہے۔

ج ہجرت کے نویں سال فرض ہوا تھا۔ ای سال حضور ﷺ نے حضرت الو بکڑ کو امیرائج بنا کر مکہ معظمہ بھیج دیا۔ پھر سور ہ برات کی چالیس آیتیں دے کر مکہ کی چالیس آیتیں دے کر مکہ کی طرف روانہ فرمایا کہ ج کے موقع پریہ آیات سب کو سنادی جائیں۔ اس واقع کو اعلان برات کہاجا تاہے۔ بہبرات اعلان۔

## حضورصلى الله عليه وسلم كاعزم حج

جمرت کے دسویں سال ذوالقعدہ کے مہینے میں رسول ﷺ نے خود حج کا ارادہ فرانیا۔ یہ خبر مشہور ہوئی تو ہزاروں مسلمان بے تابانہ شرف معیت حاصل کرنے کے لئے تیار ہوگئے۔

حضور المحلق ٢٦ ذوالقعده ١٥ه (٢٣١ پريل ١٣٣ ء) كومفتے كروز مدينه منوره سے چلے اور ذوالحليف ميں قيام كيا جو الل مدينه كے لئے ميقات ہے اور تقريبًا چھے سات ميل كے فاصلے پر ہے۔ آج كل اس مقام كو "آباد على" كہتے ہيں۔ ٢٥ ذوالقعده كوقافله نبوى الله ذوالحليفه سے چلا اور ان الفاظ ميں تلبيه شروع ہوا:

لبيك لبوك اللهم لبيك لا شريك لك لبيك ان الحمدو النعمت لك و الملك لا شريك لك .

(ترجمہ: ہم حاضر ہیں۔ اے اللہ تیرے سامنے حاضر ہیں، تیرا کوئی شریک نہیں، ہم حاضر ہیں۔ ہر ستائش صرف تیرے لئے ہے اور ہر نعمت تیری ہے، سلطنت ہمی تیری، تیرا کوئی شریک نہیں۔)

راوی بتاتا ہے کہ میں نے آگے چیچاوردائیں بائیں دکھا، جہال تک بسارت کام کرتی تھی، آدمیوں ہی کاجنگل نظر آتا تھا۔ حضور ﷺ کی زبان مبارک سے لیک کی صدابلند ہوتی تو ہر طرف سے اس آواز کی بازگشت آتی ۔ اردگرد کے میدان اور پیاڑ گونج اٹھتے۔

اس واقعے کو چودہ سوسال گزر بھے ہیں اور ہمارے تمام دی اعمال کی میشیت اب بڑی حد تک رسی کی رہ گئے ہیں۔ کی حیثیت اب بڑی حد تک رسی کی رہ گئی ہے، گرآج بھی موم جے بیں کمد معظمہ کی مقدس نضا کے اندر اور اس متبرک مقام کے تمام راستوں برعاز میں جے کاتلبیہ س کر ہر انسان خدا برتی کا ایک نادیدہ پیکر

بن جاتاہ۔

### مكبه مكرمه مين واخليه

۳۷ زوالقعده کو زوالحلیفہ سے روانہ ہوکر حضور ﷺ منزل بہ منزل س ذی الحجہ (یکم مارچ ۱۹۳۳ء)کو صرف پنچ جہال سے مکہ معظمہ صرف چھے سات میل ہے۔ یکی وہ مقام ہے جہال اُمّ المؤمنین حضرت میمونہ کامکان تھا۔ وہیں ان کامزار بناکر ۳ ذی الحجہ کو اتوار کے دن منج کے وقت حضور ﷺ مکمہ معظمہ میں واخل ہوئے۔ خانہ کجہ کے طواف سے فارغ ہوکر مقام ابراہیم میں ووگانہ اواکیا۔ پھرسی کے لئے کو وصفایر پہنچ۔ وہال سے کجہ نظر آیا توفرایا:

لا الهالا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمديحيى ويميت وهو على كل شئى قدير لا اله الا الله وحده الجزوعده و نصر بده و هزم الاحذاب وحده.

(ترجمہ: اللہ کے سواکوئی عبادت کے لائن نہیں، وہ ایک ہے اس کا شریک نہیں، سلطنت ای کی ہے اور ستائش بھی ای کے لئے زیباہ، مشریک نہیں، سلطنت ای کی ہے اور سب چیزوں پر قدرت رکھتا ہے، خدا کے سوا کوئی عباوت کے لائق نہیں۔ وہ ایک ہے، اس نے اپنا وعدہ پوراکیا اور اس نے اپنا وعدہ کو شکست اور اس نے اپنے بندہ کی مدو فرمائی اور اسلیے تمام گروہوں کو شکست دے دی)

اپنیدے کی احداد اور اکیلے تمام گروہوں کی شکست پر عرب
کے زیمن و آسان زبان سے شہادت دے رہے تھے۔ ۲۳ سال پیشتر
رسول اللہ ﷺ کمہ معظمہ میں تنہا تھے۔ پھر آپ ﷺ کی دعوت پر
ایک ایک دود و آد کی ساتھ طع گئے۔ اس مقدس گروہ نے تیرہ سال کمہ
معظمہ میں الیی خوف ناک اذبیس برداشت کیس جن کا تصور بھی
جسموں پر لرزہ طاری کر دیتا ہے۔ پھر سب کو وطن چھوڑ نا پڑا۔ اس کے
باوجود کالفول نے انہیں دکھ دینے اور تباہ کرنے میں کوئی کسرا شھانہ
باوجود کالفول نے انہیں دکھ دینے اور تباہ کرنے میں کوئی کسرا شھانہ
ساتھیوں کے خلاف ہے در اپنے استعال کی گئی۔ آخر ہر قوت ناکام ونا
ساتھیوں کے خلاف ہے در اپنے استعال کی گئی۔ آخر ہر قوت ناکام ونا
مراد ہوکر ای راستے پر گامزن ہوگئی جو حضور ﷺ نے آغاز نبوت میں
مراد ہوکر ای راستے پر گامزن ہوگئی جو حضور ﷺ نے آغاز نبوت میں
ہیٹی کیا تھا۔ کیا یہ اس حقیقت کا زندہ ثبوت نہ تھا کہ اللہ نے اینا وعدہ
ہیٹی کیا تھا۔ کیا یہ اس حقیقت کا زندہ ثبوت نہ تھا کہ اللہ نے اینا وعدہ

بوراکیا۔ اپنے مقدس ترین بندے کی مدد فرمائی اور تنہاتمام گروہوں کو خکست دے دی۔

ظہرہ عمری نمازاداکر کے پھرمیدان میں دیر تک قبلہ روہوکر مصروف دعا رہ۔ سورج دُوبِ فگا تو عرفات سے چلے۔ رات مزولفہ (مشعر الحرام) میں گزاری اور دسویں ذی الحج کومنی میں پنج گئے۔ ایام تشریق منی میں گزارے۔ البتہ دسویں تاری کو قربانی کے بعد کمہ معظمہ جاکر خانہ کعبہ کاطواف کیا۔ ۱۳ ذی الحجہ کوبعد زوال منی سے اضے اور حنیف بی گئانہ میں قیام کیا۔ رات کے پیچیلے بیر خانہ کعبہ کاطواف کیا اور دینہ روانہ ہوگئے۔

خطبة حجة الوداع + برات، اعلان + مكه + كعبه + مدينه + ميمونه،
 ام المومنين -

جی حجراً سوو: خانه کعبه می نصب بیک نهایت بی متبرک بچر۔
اس پچرکارنگ کالا (عربی میں کالے کو "اسود" کہتے ہیں) ہونے کی دجه
ہے اس کو جمر اسود کا نام دیا گیا ہے۔ حضرت عبدالله میں عمرے
روایت ہے کہ محبوب خدا حضرت محمر صطفی ویکھ نے ارشاد فرمایا کہ
"رکن اسود" اور "مقام ابراہیم" جنت کے وویا قوت ہیں۔ اگر الله
تعالی اس کے نور کونہ بجھاتا تو مشرق ومخرب ان کی تابنا کیوں سے جگمگا

تاریخی روایات میں اس کا تذکرہ اس طرح ملنا ہے کہ حضرت ابراہیم خلیل اللہ نے حجراسود کو جب دلیار میں نصب فرمایا تو اردگرد اس کی جمک سے منور ہوگئے۔ چنانچہ جہاں تک حجراسود کی روثنی پہنچی

وبال تك الله رب العزت نے حدود حرم قائم فرماد كيـ

حضرت قاضی عیاض نے اپن تصنیف "کتاب الشفا" میں تحریر فرمایا ہے کہ رسول اللہ وہ نے فرمایا کہ جو شخص رکن اسود کے پاس (مقام ملتزم) پروعا کرے گا، اللہ رب العزت اس کی دعاقبول فرمائیں ہے۔ ججر اسود کی خاصیت یہ ہے کہ اس پر آگ کی حرارت اثر انداز نہیں ہو سکتی، اس لئے وہ بیشہ فیسٹد اربتاہے۔ نیزنہ وہ پانی میں ڈو بتا ہے بلکہ پانی ک سطح پر خشک کنڑی کی طرح تیرتار بتا ہے۔

ال پھر کی تاریخ کچھ اس طرح ہے کہ یہ حضرت آدم النظیمیٰ کے ساتھ ہی آسان سے نازل کیا گیا تھا۔ یہ جنت کا ایک پھر ہے جے اللہ رب العزت نے اپنی ایک نشانی کے طور پرزشن پر اتارا تھا۔ حضرت عبداللہ بن عباس سے روایت ہے کہ رسول ﷺ نے فرایا: یہ پھر جب آسان سے نازل ہوا تھا تودودھ سے زیادہ سفید اور شفاف تھاجو انسان کے گناہوں کا اگر لیتے لیتے سیاہ مائل ہو گیا۔ اور ایک روایت ش

بعض علامور نعین اس طرف کے ہیں کہ جمراسود جنت کا پھر نہیں ملکہ حضرت جبر الی اللہ تبارک و تعالی کے علم ہے جبل اب قبیس ہے الائے تھے۔ نوح النظیفی کے وقت خدا کے علم ہے اس محفوظ کر دیا گیا۔ پھر جب حضرت ابراہیم النظیفی نے بیت اللہ از سر نوتھیر فرمایا اور وہ بیت اللہ کی دیواروں کو اس حد تک تیار کر چکے جبال آج جبر اسود نصب ہے تو حضرت ابراہیم النظیفی نے حضرت ابراہیم النظیفی نے حضرت ابراہیم النظیفی نے چھرکا ایک کرا طلب فرمایا تاکہ وہ کو ہیں لگادیں اور طواف کرنے والے کوعلامت معلوم ہوجائے۔

حضرت جربل العَلَيْدَة نَ فَورًا يَهِ يَقَرَ بِيْ فَرَا يَا اور حضرت ابرائيم نے اسے والوار کجہ میں نصب فرماویا۔ یکی وہ حجر اسود ہے جو مختلف ادوار اور زبانوں میں ایک دوسرے کی مخالفت کا نشانہ بتا رہا اور اپنی جگہ قائم چلاآ تارہا۔

ایک زبر دست تنازعہ حغرت ابراہیم التیکی کی تعمیر کیدے بعد جب عرب کے مشہور

فاندان قریش نے تعیر کعبہ کا کام اپنے دقت اور سوچ کے حساب ہوانہ مال سے شروع کیا تو جراسود نصب کرنے پر زبر وست بنگامہ برپا ہونے لگا۔ مکہ مکرمہ کے ہر خاندان کی دلی خواہش تھی کہ یہ سعادت ہمارے جھے شی آئے۔ اختلاف اس حد تک پہنچ چکا تھا کہ قبل و قبال کی نوبت آگی تھی۔ آخر کار کفار مکہ اور خاندان قریش کے بڑے بڑے بڑے رہنماؤں کا اجلاس ہوا اور یہ فیصلہ ہوا کہ منج سویرے جو شخص حرم کعبہ میں سب سے پہلے واخل ہوگاوہ جراسود کے نصب کرنے کا تن دار ہوگا۔ اگلی صبح مرور کا نئات، خاتم الا نبیا حضرت محرصطفیٰ احمہ مجتبی ویکنی میں سب سے پہلے در کا نئات، خاتم الا نبیا حضرت محرصطفیٰ احمہ مجتبی ویکنی میں سب سے پہلے در کا کت خاتم الا نبیا حضرت محرصطفیٰ احمہ مجتبی ویکنی میں سب سے پہلے در کا کت این اور ہر مجراسود نصب کرنے سے پہلے اس پھر کو ایک چادر میں رکھ لیا اور ہر خاندان کو چادر کے کونے پکڑا دیے اور پھر کو اس مقام پر خاندان کو چادر کے کونے پکڑا دیے اور پھر کو اس مقام پر منتقبل میں ایک زیروست جنگ چھڑنے کا جو اندیشہ تھاوہ ختم ہوگیا۔ اس وقت حضور ویکنیکی عمر مبارک ۳۵ سال تھی۔

## حجراسود کے خلاف سازشیں

حجر اسود کی تاریخ کمتل اور مدلل کمعی جائے تو ایک اچھا خاصا کتابچہ تیار ہوسکتا ہے۔ تاریخ میں اس کے خلاف سازشوں کا تذکرہ بھی مات ہے جو عبرت انگیز ہے۔ علامور خین تحریر فرماتے ہیں کہ مختلف ادوار میں اس جنتی پھر کو نیست و نابود کرنے کے لئے مختلف سازشیں گئی ہیں۔

مبلی سازش: قبیلہ جرہم، عمالقہ اباد، قراعہ اور قرامطہ قبائل کے لوگ بارہا اس پھرکو بیت اللہ ہے نکال کرنے گئے تاکہ وہ بیت اللہ کے معالل اس معالل اس معرف کا ایک جعلی بیت اللہ تعمیر کرکے یہ پھر اس میں نصب کر سکیں اور حقیقی بیت اللہ کی اہمیت اور عظمت ختم ہوجائے، نیکن ان کی یہ سازشیں ناکام ہوتی رہیں اور ججراسود اپنے مرکز سے زیادہ عرصہ بھی جدانہ رہا۔ وہ اپنے اصلی مقام پر بہت جلد واپس ہوتا

دوسری سازش: حضرت امیر معاویه کے لڑکے نزید بن معاویہ

جب حاکم تھے اس وقت ان کے تھم سے تھیلن بن نمیر نے جب عبداللہ بن زہیر سے جنگ کرنے کے لئے کمہ معظمہ پر اشکر کئی کی تو حضرت عبداللہ نے اپنے ساتھیوں سمیت مسجد حرام میں پناہ کی اور دھوپ سے بچانے کے لئے خیمے نصب کئے ۔ تھیلن بن نمیر نے جبل الی قبیس اور جبل کعبہ سے مخینی کے ذریعے حضرت عبداللہ اور ان کی فوج پر بمباری کی۔ اس سے کعبہ اللہ کو شدید نقصان پہنچا کہ کعبہ شریف میں اگر لگ گئ جس کی وجہ سے حجر اسود حادث کا شکار ہو کر بھٹ گیا اور عظیم ساخہ سے باشند گان مکہ اور خصوصا تھین کی فوج بہت گھبرائی اور ان پر خوف طاری ہوگیا۔ ایک ماہ بعد محاصرہ ختم کردیا۔ بعد میں حضرت ابن پر خوف طاری ہوگیا۔ ایک ماہ بعد محاصرہ ختم کردیا۔ بعد میں حضرت ابن زہیر نے کعبہ کی نئی تعمیر کی۔

جمر اسود چونکہ آتشردگی کی دجہ سے پھٹ گیا تھا اور ٹین فکڑے ہوگئے، اس لئے ابن زبیر نے ان فکڑوں کو جاندی کے مضبوط بتروں اور تاروں میں جکڑ کر نصب فرمادیا۔

تیسری سازش: تاریخ میں جراسود کو ایک بار با ہرنکا لنے کی سازش اللہ سازش تاریخ میں جراسود کو ایک بار با ہرنکا لنے کی سازش کا ساتھ میں ہوئی اور ۸ وو الجحہ کو ابوطا ہر سلیمان بن الحسن قرمطی نے مکہ مگرمہ پر حملہ کر ہے جاج کرام کو لوٹا اور خوب خونریزی کی۔ بقول مورضین دیوار کعبہ پر انسانی خون کے نشان تھے۔ بیئرز مزم لاشوں سے ہمرا پڑا تھا۔ اس حملے میں سلیمان جراسود نکال کر کوفہ لے کہا۔ جائے مسجد کوفہ میں اس نیت سے لگا دیا کہ اب جائے کارخ کوفہ کی طرف مسجد کوفہ میں اس نیت سے لگا دیا کہ اب جائے کارخ کوفہ کی طرف رہے گا، لیکن خلیفہ ابوالعباس الفضل بن المقتدر نے تیس ہزار دینار کے عوض قرامطیوں سے خرید لیا اور ۱۳۵۹ھ میں بائیس سال بعد حجر اسود خانہ خداکی دیوار میں بھرنصب کردیا گیا۔

کہتے ہیں کہ جب یہ پھر جنّت میں لایا گیا اس وقت سفید تھا اور انسان کے گناہوں کی وجہ ہے یہ سیاہ ہو گیا اور جب بالکل سیاہ ہو جائے گا تو تیامت آجائے گی۔

حضرت قاضی عزیز الدین بیان فرماتے ہیں کہ میں نے ۸۰ کے دیش حجر اسود کو دیکھا تو اس پر سفید دھباتھا۔ اس کے بعد یہ سفیدی ختم ہوتے ہوتے بالکل جاتی رہی۔ ابن خلیل کہتے ہیں کہ میں نے تین جگہ سفیدی دیکھی جو بتدریج

سایی میں بدل گئے۔ دھ یہ سرمعن

" حجر" كے معنی " بھر" اور "اسود" كے معنی سیاہ كے ہیں ا ال لئے اے حجراسود كہتے ہیں۔

ابرائيم + آباد اجدادنبوي +عبدالله بن زبير+كعبه

جرے جونی کریم بھی کا زواج مطہرات کر ہے مقل وہ جرے جونی کریم بھی کا زواج مطہرات کر ہے کے لئے تعمیر کئے گئے تھے۔ شروع میں مسجد نبوی بھی سے مقعل دو جرے تھے۔ ان میں ایک حضرت عائشہ کے لئے تھا۔ جیسے میں ایک حضرت مودہ آئی گئیں، یہ جرے یا مکانات بنتے گئے۔ یہ جرے بیسے اور ازواج آئی گئیں، یہ جرے یا مکانات بنتے گئے۔ یہ جرے اینوں کے تھے۔ یہ جرے بینوں کے تھے۔ یہ جرے جرے بینوں کے تھے۔ یہ جرے چھت آئی اینوں کے تھے۔ یہ جرے جھت آئی اور اور دس باتھ لیے تھے۔ یہ میں اینوں کے تھے۔ یہ خرے جست آئی اور اور دس باتھ لیے تھے۔ یہ میں ماتی تھا۔ راتوں کو جراغ نہیں جاتا تھا۔

ترتیب یہ تھی کہ حضرت اُم سلمہ، حضرت اُم حبیب، حضرت رینب، حضرت جوریہ، حضرت میمونہ، حضرت زینب بنت جحش کے مکانات شامی جانب تھے اور حضرت عائشہ، حضرت صغیہ، حضرت سودہ مقابل جانب تھیں۔ ہے مسجد نبوی ﷺ۔

د مسجد نبوی + مدینه + ام سلمه + ام حبیبه + زینب + جویریه ، ام المؤنین + میمونه ، ام المؤنین + زینب بنت جحش + عائشه صدیقه + صغیه ، ام المؤنین + سوده ، ام المؤنین -

پی خجیت حاریث: حدیث کی جت دلیل - حدیث شریف کو کسی اسلامی اصول کے لئے بنیاد ، حجت اور دلیل تشلیم کرنا۔ ۱۹۰۱ اماء الرجال + تدوین حدیث + حدیث -

# ح د

ت حدیدید وه مقام جهال صلح حدیدید بولی - ید مقام مکه سے ۲۲ کا میر کے فاصلے پر ب- اب اس جگه پر ایک مسجد حدیدید قائم ب-

اس كانيانام وشميس" (شم ى كسى) -- حديبيه ملى

مربیب مسلم اصلی اصلی حدید جه قرآن مجید نے "فقسین" کا نام دیا۔ مکہ مرمہ سے ایک منزل کے فاصلے پر ایک کنوال ہے۔ کے اور دینے کے در میان کچھ ڈھائی سومیل کافیصلہ ہے لیکن حدید کے سے فظ دس بارہ میل دور ہے۔ حدید یا گائی کی اس کنویں کے نام سے مشہور ہوگیا تھا۔ یہ معاہدہ بھی چونکہ ای جگہ پر ہوا، اس لئے اس مسلم مدیدید "کہا جا تا ہے۔

یہ وہ کنوال ہے جس کے قریب آنحضرت کھنے کی زندگ اور تاریخ اسلام کا ایک اہم ترین واقعہ پیش آیا تھا جس نے غیر متوقع طور پر مسلمانوں کی تاریخ کا وهارا فتوحات اور دوسری تبلیغی کا میابیوں کی طرف موڑویا۔

قرآن پاک نے اس اہم واقعے کے مختف پہلوؤں کا ذکر فرمایا ہے جس میں اسلائ سید سالاروں اور جرنیلوں کی رہنمائی کے لئے بہت کچھ سمو دیا گیا ہے۔ کتب میرت کے علاوہ قرآن حکیم کی قدیم عربی تفسیروں میں بھی اس کاذکر بڑی تفسیل سے کیا گیا ہے۔

قرآن نے فرکورہ بالاواقع کو انافتحنالک فتحامینا کے الفاظ سے ذکر فرطیا ہے۔ ای وجہ ہے اس کو "سورہ فی " کہتے ہیں۔ اس میں آنحضرت کی ہے فرایا گیا ہے کہ اے محما آئم نے تجھے ایک کھی اور نمایاں فی عطافرہا دی۔ قرآن کے الفاظ فنحا اور مبینا دونوں مبالغ کمایاں فی عطافرہا دی۔ قرآن کے الفاظ ہیں۔ گویا یہ فی نہیں بلکہ ایک بہت بڑی اور نمایاں فی ہے۔ کے الفاظ ہیں۔ گویا یہ فی نہیں بلکہ ایک بہت بڑی اور نمایاں فی ہے۔ مسابقی مسلمان واقع یا ہم کا آغاز آنحضرت بھی اور آپ بھی کے ساتھی مسلمان میں آپ بھی نے دیکھا کہ آپ بھی اور آپ بھی کے ساتھی مسلمان مسجد حرام میں داخل ہوگئے ہیں، کجے کاطواف کررہے ہیں اور عمرہ ختم کرکے سب نے اپنے سرمنڈ ایا بال ترشوا لئے ہیں (یہ عمرے یا جی کا کھو تاہے)۔

بیغیروں کے خواب عام لوگوں کے خوابوں کی طرح نہیں ہوتے۔ وہ بیشہ سے اور باعنی ہوتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے وق کا ایک ذریعہ۔ حضرت ابراہیم الطینی نے اپنے بیٹے کی قربانی کا حکم خواب ہی

میں پایا تھا۔ حضرت بوسف السّیّ نے اپنے بھائیوں، باپ اور مال باپ کو ستاروں، سورج اور چاند کی شکل میں اپنی طرف سجدہ کرتے ہوئے و کی مالیہ صورت ہوئے و کی ایک صورت تھی۔ جب آپ بیٹ نے صحابہ کرام کو اپنا خواب سنایا تو وہ اس کا مطلب فورًا بجھ گئے اور بے حد خوش ہوئے کہ یہ ایک تھم ہے جس ک تعیل میں ہمیں مکہ جانے اور عمرہ اوا کرنے کی سعادت حاصل ہوگ۔ چنانچہ انہوں نے اس خواب کا بیان سننے کے بعد فورًا کے جانے ک چنانچہ انہوں نے اس خواب کا بیان سننے کے بعد فورًا کے جانے ک تیاریاں شروع کردیں۔

صحابه ميس كچھ لوگ تومها جرتھے جن كونهايت تكليف وہ حالات میں اینے شہر مکہ سے نکالا گیا تھا اور تقریبًا چھے سال سے وہ اپنے آبائی شہراس کے گلی کوچوں،اپنے مکانوں کو دیکھنے اور بیت اللہ کی زیارت کے لئے ترس رہے تھے۔ صحابہ میں ایک بڑی تعداد اوس وخزرج کے انسار کی تھی۔ عرب کے دیگر قبائل کی طرح اوس و خزرج کے یہ قبیلے مجى اسلام سے بہلے ہرسال حج كے لئے مكہ جايا كرتے تصاور ان كايك سفران کے اسلام قبول کرنے کاباعث ہوا تھا۔ یہ انصاری بھی جاہیت ك فح كم بجائ اب اسلامي فح اداكرن ك ب عدمشال ته-آنحضرت على في يدخواب غزوه بنومصطل كيدو مبيني بعد اور غزوهٔ احزاب (غزوهٔ خندق) سے تقریبًا ایک سال بعد دیکھاتھا۔ غزوهٔ احزاب میں شکست اور ذلت اٹھانے کی وجد سے مشرکین مکہ کے دلول میں انقام کاجذبہ اور بڑھ کیا تھا۔مسلمان اس صورت حال ہے بے خبرنہ تھے۔ان کومعلوم تھا کہ وہ اپنے شہرے ڈھائی سومیل دور اس توم کے منھ میں جارہے ہیں جو ان کے خون کی بیای ہے اور اگر اتی دور لڑا کی چھڑجائے تو گویا اپنی ہلاکت اور تباہی کو دعوت دیناہے۔ ووسري طرف اس بات كاخطره بهي تفاكه مسلمانول كي اكثريت مدينه خالی چھوڑ کر مکہ کی طرف جلی جائے تو پیچیے مبود بول کی طرف سے بڑی خرابی ہوسکتی ہے، لیکن آنحضرت ﷺ کی رفاقت میں عمرے کے لئے مکہ جانے کا شوق اس قدر غالب تھا کہ مسلمان مردول نے ان خطرات کو نظر انداز کر دیا بلکه ان کی مأتیں، بہنیں، اور بیویال بھی ان کے خطرناک سفر میں مانع نہ ہوئیں۔صحابہ اور صحابیات کو یقین تھا کہ

یہ ایک نبی کا خواب ہے اور اسے جس طرح آپ ﷺ نے دیکھا اور بیان فرمایاہے ای طرح نور اہو تاہے۔

آپ ایک نے مینہ کے آس پاس کے قبائل کے لوگوں کو بھی ساتھ چلنے کی دعوت دی تھی، گرچونکہ ایک تو ان بیس سے پچھ لوگ فئے سنے اسلام بیں داخل ہوئے بھے، اس سلنے ان کے ایمان بھی پخشہ نہیں ہوئے بھے، دو سرے بہت سے لوگ سچ دل سے ایمان بی بی نہیں لائے سے بعنی منافق سے لہذا وہ مسلمانوں کے ساتھ جانے کے نہیں لائے سے بعنی منافق سے لہذا وہ مسلمانوں کے ساتھ جانے کے لئے تیار نہ ہوئے۔ اصل میں ان لوگوں کا خیال بلکہ یقین تھا کہ یہ مسلمان جب مکہ پہنچیں گے تو قریش سے ان کی ضرور جنگ ہوگی اور مسلمان جب مکہ پہنچیں گے تو قریش سے ان کی ضرور جنگ ہوگی اور طاقتور اہل مکہ اور ان کے طیفوں کے مقابلے میں وہ ایسے لی جائیں طاقتور اہل مکہ اور ان کے طیفوں کے مقابلے میں وہ ایسے لی جائیں فرور مسلامت کے کہ ان میں سے کوئی بھی اپنے بیوی بچوں کے پائی زندہ سلامت لوٹ کر نہیں آئے گا۔

قرآن نے منافقوں کے لئے جنہوں نے مسلمانوں کاساتھ نہیں دیا تھا، المعخلفون کا لفظ استعال فرمایا ہے لیعنی پیچیے رہ جانے والے۔ غالبًا ان کو المعنافقون اس لئے نہیں فرمایا کہ ان میں سے بہت سے لوگ بعد میں سچے مسلمان ہو گئے اور مختلف جہادوں میں شریک ہوئے تاہم قرآن نے ان کے دلوں میں چھی ہوئی بات یہ کہد کر ظاہر فرمادی

"تم لوگ یہ خیال کرتے تھے کہ خدا کارسول اور (اس کی ساتھ) مؤمن لوگ بھی اپنے اہل وعیال کے پاس (زندہ) لوٹ کر نہیں آئیں عرکے"

آخر تیاریاں کمل ہوئیں۔ زادراہ اور سواریاں حاصل کر لی گئیں اور مسلمانوں کا یہ قافلہ ذوالقعدہ اور کو مکہ کے پُر خطر سفر پر روانہ ہوگیا۔ خواب کے مطابق آخصور پھنے نے کسی قسم کا بڑا اسلحہ جیسے نیزے برچھیاں تیرو کمال و غیرہ اپنے ساتھ نہ لئے، صرف تلواریں اپنے سامان میں رکھ لیس، کیونکہ عرب کاقد یم زمانے سے یہ قاعدہ چلا آتا تھا کہ سال میں تین مہینے ذوالقعدہ، ذی الججہ اور محرم محترم مہینے قرار دئے گئے تھے۔ ان مہینوں میں عرب کے مختلف علاتوں سے لوگ جے در کے کتاف علاتوں سے لوگ جے کے لئے مکہ آیا اور پھروالی جایا کرتے تھے۔ ان مہینوں میں ڈاکو اور

لئیرے بھی راستوں ہے ہٹ جاتے تھے۔ اس طرح راستے پر آس ہوجاتے تھے تاہم ان لوگوں کو تلواریں اپنے ساتھ رکھنے کی اجازت ہوتی تھی، ای لئے آپ ﷺ نے صرف تلواریں ساتھ رکھنے کی اجازت دی تھی۔

ابھی مکہ کے رائے بی ش سے کہ آپ شے نے بنوکعب کے ایک ہوشیار شخص کو بطور جاسوس آ کے بھیج دیا کہ وہ چوری چھپے جا کر اہل مکہ کے حالات اور ارادے معلوم کرکے اطلاع دے۔

ادھر اہل مکہ بھی ہے خبرنہ تھے۔ان کو پہلے سے اطلاع مل کی تھی کہ آنحضرت وہ ایک کثیر جعیت کے ساتھ کمہ کی جانب آرہے ہیں۔ چنانچہ انہوں نے اطلاع پاتے ہی نہ صرف خود جنگی تیاریاں شروع کر دیں بلکہ مکہ کے قرب وجوار کے صلیف قبائل کو بھی اطلاع وے کر مکہ پنچنے کی تاکید کر دی۔وہ لوگ مسلمانوں کے مکہ کے قریب پنچنے سے پہلے قریش کی مدد کے لئے مکہ پنچ گئے۔

آخضرت علی کے جاسوس نے مکد میں حالات کالوری طرح جائزہ لیا اور آگر بنایا کہ مکہ والے جنگ کی تیار لیوں میں مصروف ہیں اور انہوں سنے اپنے حلیف قبائل کو بھی بلا بھیجا ہے۔ بعض روایتوں کے مطابق اس شخص نے یہ اطلاع بھی دی کہ اہل مکہ نے مسلمانوں کا راستہ روکنے کے لئے خالد بن ولید کو دوسوسواروں کے ساتھ آگے کراع الخیم کی طرف بھیج دیا ہے۔

حضور ﷺ نے یہ اطلاع پاکر اپنا راستہ بدل دیا اور ایک دشوار گزار راستہ اختیار کرلیا تاکہ خالد بن ولید کے دیتے سے ان کی ٹر بھیر نہ ہونے پائے (خالد بن ولید اس وقت تک ایمان نہیں لائے تھے)۔ یوں رسول اکرم ﷺ راستہ بدل کر چلتے ہوئے صدیبیہ کے مقام پر پہنچ گئے اور وہیں پڑاؤ ڈال دیا۔ خالد بن ولید کو جب معلوم ہوا کہ مسلمانوں نے راستہ بدل لیا ہے تو وہ والی مکہ آگے۔

اس سے پہلے مسلمانوں کا یہ قافلہ جب دوالحلیفہ کے مقام پر پہنچاتھا تو آپ ﷺ نے مسلمانوں کو حکم دیا کہ احرام باندھ لیں اور قربانی کے جانوروں کو نشانی کے طور پر قلاوے پہنادیں۔مسلمانوں نے حکم کی تقیل کی۔معتبرروایت کے مطابق مسلمانوں کے ساتھ کل سترجانور

قربانی کے تھے جہیں قلاوے پہنادیے گئے اور لیبک الهم لیک کی صدائیں باند ہونے گئیں۔

نی کریم کی نے ایک محانی کو قریش کے سرداروں کے پاس یہ پیغام دے کر بھیجا کہ ہم جنگ کے لئے نہیں، عمرہ ادا کرنے آئے ہیں۔ ہم عمرہ ادا کرکے اُس کے ساتھ والیس بطے جاکیں گے، گرقریش نے سخت جواب دیا کہ ہم آپ لوگوں کو کہ میں ہرگز داخل ہونے نہیں دیں گے۔ اس کے بعد آنحضرت بھی نے حضرت عثمان کو اپنا پیامبرہنا کر بھیجا۔

اک دوران میں بنوخزاعہ کامردار بدیل بن ورقا اپنے چند آدمیوں کے ساتھ آنحضرت بھٹے کیا آیا اور آپ بھٹے ہے دریافت کیا کہ آپ بھٹے کس مقصد ہے آئے ہیں۔ حضور بھٹے نے جواب دیا کہ ہم عمرہ ادا کرنے آئے ہیں۔ ہمارا جنگ کا کوئی ارادہ نہیں۔ اس کے ساتھ عمرہ ادا کرنے والی بطے جائیں گے۔

بات بدیل کے دل میں بیٹھ گی۔ اس نے واپس جا کر قریش کے مرداروں کو مجھایا کہ مسلمان عمر کے لئے آئے ہیں۔ اڑائی کی کوئی نیت نہیں رکھتے۔ عرب کے دستور کے مطابق اُس سے عمرہ ادا کرنا ان کاحق ہے، لیکن قریش اپنی ضد پراڑے رہے۔ اس پربدیل اپنے آدمیوں کو لے کر ان سے الگ ہوگیا۔

بدیل کے بعد قریش نے احابیش کے سروار حلیس بن علقمہ کو
آنحضور ﷺ کے پاس بھیجا کہ وہ آپﷺ کو اور مسلمانوں کو وہیں

ہونے جانے پر مجبور کرے۔ حلیس آپﷺ کے پاس بہنچا تو
آپﷺ نے اے بھی وہی کچھ فرمایا جو اس سے پہلے بدیل ہے کہہ
چکے تھے۔اس نے حالات کاجائزہ لیا تودیکھا کہ مسلمان احرام باندھے
ہوئے ہیں، لبیک الہم لبیک کی آوازیں بلند ہور ہیں۔ کس نے اسلحہ
باندھا ہوا نہیں ہے۔اس نے قربانی کے جانور بھی دکھے لئے اور اس
بھی یقین ہوگیا کہ آنحضرت ﷺ جو پچھ کہدرہ ہیں، بچ فرمارہ ہیں
اور ان کا جنگ کرنے کا کوئی ارادہ نہیں۔ حلیس نے بھی دائیں جاکہ واقعی
قریش کو بجھانے کی کوشش کی کہ مسلمان جنگ کے لئے نہیں بلکہ واقعی
قریش کو بجھانے کی کوشش کی کہ مسلمان جنگ کے لئے نہیں بلکہ واقعی

گر قریش اپی ضدیر اڑے رہے۔ اس پر طیس بھی اپنے اعراب قبائل کے ساتھ قریش سے الگ ہوگئے۔ کویا قریش کی قوت کا ایک اور ستون ٹوٹ کیا۔

اس سلسلے میں قریش سے ایک اور حلیف اور مدبر عروہ بن مسعود تقفی کانام بھی آتا ہے۔اس کو بھی آنحضرت عظمہ کے پاس اس مقصد ے بھیجا گیا کہ مسلمانوں کو وہیں ہے والیس طلے جائے، پر آمادہ کرے، لیکن حضور ﷺ نے ای سے بھی وہی باتیں کیس جو اس سے پہلے دوسرے سرداروں سے کی تھیں۔ عروہ بڑا ہوشیار اور جہاندیدہ تخص تھا۔ وہ مسلمانوں کے حالات اور حرکات وسکنات کا جائزہ بھی لیتار ہا اورجب وہ قریش کے پاس والس کیا تو اس نے ان سے کہا کہ میں نے بڑے بڑے بادشاہوں کے دربار دیکھے ہیں، لیکن واللہ میں نے کسی بادشاہ کو ایسانہیں دیکھاجس کے اہل دربار اس پر ایسے فدا ہول جیسے محرا ﷺ ) کے ساتھی اس پر اپی جائیں چھڑکتے ہیں۔ یہ لوگ تو محمد (ﷺ) کا تھوک بھی زمین پر گرنے نہیں دیتے بلکہ اے ہاتھوں پر لے كراني چېرول پر ال ليتے ہيں۔ اور جب وہ وضوكر تاب تووضوكا یانی مجی ہاتھوں میں لے کر اپنے بدن اور کیڑوں پر ال لیتے ہیں۔اس ے بچھ جاؤ کہ تہیں کن لوگوں کا مقابلہ کرنا بڑے گا۔ پس تہارے لئے بہتریکی ہے کہ تم ان کو عمرہ اوا کرنے سے مت روکو۔اس سے قریش کچھ زم رہمے،لیکن اپی جھوٹی اناکی وجہ سے کہ عرب کے لوگ مہیں مے قریش نے وب کر مسلمانوں کو اپنے شہر میں داخل ہونے دیا۔اس پر عروہ بن مسعود تقفی بھی ان سے جدا ہو گیا۔

ادھر قریش کے طیف لوگوں کے سردار مسلمانوں کے پاس
آجارہ ہے، ادھر قریش کی سلح ٹولیاں چوری چھپے مسلمانوں کے
خیوں کی طرف جاتیں۔ ان میں ہے بعض کو مسلمانوں نے گرفآر کر
کے آنحضرت کی فدمت میں پیش کیا تو آپ کی ندمت میں پیش کیا تو آپ کی ندمت میں پیش کیا تو آپ کی ندکتے کے
کے کے بعد ان کورہا کر دیا۔ آپ کی نے انہیں بغیر کسی فدکتے کے
دہا کر کے ایک طرف تو ان گرفآر شدگان کو ممنون احسان کیا اور
دوسری طرف اہل مکہ کو اس بات کا شوت مہیا کر دیا کہ جم لڑنے نہیں۔
ترفی بلکہ اس کے ساتھ عمرہ کرنے آئے ہیں۔

قریش اگرچہ اپنے حلیف قبائل کے سرداروں کی میکے بعد دیگر ناکا کی اور ان کے الگ ہوجانے کی وجہ سے خاصے ڈھیلے پڑگئے تھے،
لیکن جب حضرت عثمان ان ان کے پاس پہنچ تو ابان سعیہ نے ان کی امان دی اس طرح ان کا کام آسان ہوگیا، لیکن قریش اپنی اس ضد پر اثرے رہے کہ وہ مسلمانوں کو کے میں داخل ہونے نہیں دیں گے۔ انہوں نے حضرت عثمان سے کہا کہ آپ خود عمرہ ادا کر لیں، مگر حضرت عثمان سے کہا کہ آپ نود عمرہ ادا کر لیں، مگر حضرت عثمان کے حضرت عثمان کو سے میں رانہوں نے حضرت عثمان کو اینے میں کروں گا۔ اس پر انہوں نے حضرت عثمان کو اینے میں روک لیا۔

آنحفرت بیش اور دیگر صحابہ کرام، حضرت عثمان کی واپسی کا انتظار کر رہے تھے۔ جب ان کی واپسی میں ضرورت سے زیادہ وقت لگ گیا تو مسلمانوں کو تشویش ہوئی۔ اس وقت کس نے یہ بات اڑادی کہ حضرت عثمان کو قتل کر دیا گیا ہے۔ اس سے مسلمانوں میں غم وغص کی نہردوڑ گئی اور وہ سخت مشتعل ہو گئے اور انہوں نے محسوس کیا کہ اب جنگ کے سوا کوئی چارہ کار نہیں۔ تب آنحضرت بھی نے مسلمانوں میں بیعت کا اعلان کر اویا۔ آپ بھی نے ایک ورخت کے مسلمانوں سے ایک ایک کر کے بیعت لینا شروع کر دی۔ اکثر مفسرین اور اہل سیرکا قول یہ ہے کہ بیعت کرنے والے مسلمانوں کی شعرین اور اہل سیرکا قول یہ ہے کہ بیعت کرنے والے مسلمانوں کی قداد چودہ سوتھی۔ صرف ایک شخص جدبن قیس نے بیعت نہیں گی۔ تعداد چودہ سوتھی۔ صرف ایک شخص جدبن قیس نے بیعت نہیں گی۔ تعداد خودہ سوتھی۔ اس بیعت کی ایک قابل ذکر بات یہ ہے کہ آخم این ورسرے ہاتھ پر مارکر کہا کہ یہ ہاتھ عثمان شکے لئے ہے اور ان کی طرف سے بیعت کر لی۔

قرآن پاک نے اس بیت کا ذکر ایوں فرایا ہے: لقدرضی الله عن المعنو من بیت کا ذکر ایوں فرایا ہے: لقدرضی الله عن المعنو مندن الذہبایعو نک تحت الشجر ہ (بقیناً الله مؤمنوں سے راضی (خوش) ہوگیا جس وقت دہ ایک درخت کے بیچے (اے جمیاً) تیرک بیعت رضوان" کا بیعت کر رہے تھے) (فتح : ۱۸) اک وجہ سے اس کو "بیعت رضوان" کا نام دیاً گیا ہے۔

ے بیعت رضوان+عثمان بن عفان۔ قریش کو جب ان کے آومیوں نے مسلمانوں کی اس بیعت اور

تادم مرگ لڑنے کے عزم کی خبر پہنچائی تو اللہ تعالی نے قریش کو اس سے ایسا مرعوب کردیا کہ ان کا سارا جوش ٹھنڈا پڑگیا۔ وہ فور آصلح پر آمادہ ہوگئے اور انہوں نے نہ صرف حضرت عثمان کو رہا کر دیا بلکہ اپنے ایک قابل اعتاد مربر اور تجربہ کارشخص سیل بن عمرو کی سرکردگ میں اپنے آمیوں کا ایک وفد بھیجا کہ وہ آنحضرت وہیں ہے نہ اکرات کریں اور صلح کی شرا نظ طے کر کے معاہدہ کرلیں۔

آنحضور ﷺ نے جب سیل اور اس کے ساتھیوں کو اپی طرف آتے و کیما توصحاب سے فرمایا کہ اب ملح کا کام آسان ہوجائے گا۔ سیل اور نبی کریم ﷺ کے درمیان نداکرات ہوئے اور اس کے نتیج میں مسلح نامہ لکھا جانے لگا۔ آپ ﷺ نے مسلح نامہ یاعمد نامہ لکھنے کے لئے حضرت علی کو بلایا اور فرمایا، لکھوبسسہ اللہ الوحمان الوحیم!

اس پرسیل نے اعتراض کیا اور کہا کہ ہم کس رحمان کو نہیں جانتے۔ اس کے بجائے وہ الفاظ لکھوجو ہم میں رائج ہیں۔ آپ ﷺ نے اس کی بات منظور فرمائی اور حضرت علی سے فرمایا، لکھو باسمک اللّف ا

یہ ابتدائیہ کلمہ عرب میں زمانہ جاہلیت ہے رائج عما۔ بی

کریم ﷺ ناس میں کوئی قباحت نہ دیکی اس لئے یک تعمادیا اور

پھر حضرت علی ہے فرمایا کہ تکھو ہداما تاضی علیه محمدرسول

اللّٰه و سهبل بن عمر و .....اس پر بھی سیل نے اعتراض کیا کہ اگر ہم

آپ ﷺ کو خدا کارسول مائے تو پھر جھڑائی کس بات کا تھا، اس لئے

عام قاعدے کے مطابق "محر بن عبداللہ" تکھوا

آپ ﷺ نے فرمایا: خداک قسم! میں خدا کارسول ہوں اور تم مجھے جھلاتے ہو!

نی کریم ایک چونکه به برصورت اس عبدنا مے کی تعمیل چاہے تے، اس لئے آپ بھی نے حضرت علی ہے "محمد رسول اللہ" کے بجائے "محمد بن عبداللہ" لکھنے کو فرمایا، مگر حضرت علی نے کہا کہ میں ان الفاظ کو مثانے کی جمادت نہیں کرسکتا۔ اس پر آنحضرت بھی نے خود اپی انگل ہے یہ الفاظ مثادیتے اور حضرت علی ہے "محمد بن عبداللہ" لکھنے کو فرمایا۔

صلح نامہ صدیبیہ کی شرائط کو مفسرین اور اہل سیر نے مختلف الفاظ میں بیان کیا ہے۔ بعض نے اسے آٹھ شرطوں میں تقسیم کیا ہے، بعض نے چار میں اور بعض نے تین ہی شرطوں میں سمودیا ہے۔ لیکن غور سے دیکھا جائے تو شرطوں میں کوئی فرق نہیں۔ صرف انداز بیان جدا جدا ہے۔ بہرطال یہ شرطیں حسب ذیل ہیں:

( فریقین میں دس برس تک ملے رہے گا۔ لینی ایک دوسرے ہے جنگ نہیں کرس کے۔ جنگ نہیں کرس کے۔

﴿ بَاكُل مِن جو چاہے محمد (ﷺ) كے ساتھ عبد نامے ميں واخل موسكما ہے اور جو چاہے قریش كے ساتھ عبد نامے ميں واخل موسكما ہے ۔

﴿ اگر اللَّ مكه مِن سے كوئى شخص مسلمانوں كے ساتھ جانا چاہے تو اسے ساتھ نہيں لے جايا جائے گا، ليكن اگر محمد (ﷺ) كے ساتھيوں مِن سے كوئى شخص مكم آنا چاہے تو اسے نہيں روكا جائے گا۔

﴿ مَه كَاكُونَى شَحْصَ بِهَاكُ كُرِ مسلمانوں كے پاس چلا جائے تو اے واپس كرديا جائے كا، كيكن اگر كوئی شخص مسلمانوں سے بھاگ كر مكه آجائے تواب نہيں كياجائے گا۔

ک مسلمان اس سال عمرہ نہیں کریں گے، لیکن ان کو ایکے سال عمرہ نہیں کریں گے، لیکن ان کو ایکے سال عمرہ نہیں کریں گے۔ کوئی اسلحہ نہیں اکریں گے۔ کوئی اسلحہ نہیں لائیں گے اور صرف نیمن دن کہ میں قیام کریں گے۔ عہد نامہ کی ان شرا نظامیں سے آخری تین واضح طور سے مسلمانوں کے مفاد کے خلاف معلوم ہوتی ہیں، اس لئے مسلمانوں نے ان کے مفاد کے خلاف معلوم ہوتی ہیں، اس لئے مسلمانوں نے ان کے مفاد کے خلاف معلوم ہوتی ہیں، اس لئے مسلمانوں نے ان کے مفاد آور ہو گا اس کے مسلمانوں نے ان کے مفاد آور ہو گا اور ہو ہوگے، لیکن ول ان شرائط پر سخت رنجیدہ سے اور ہو یہ آخری شق لکھی گئی تو حضرت عمر اس پر صبط نہ کر سکے اور ہو آخضرت بھی انہوں نے عرض کی:

یارسول الله آکیا آپ کی خدا کے برخی رسول نہیں ہیں؟ حضور کی کیوں نہیں! عرا نکیا ہم حق پر اور وہ لوگ باطل پر نہیں ہیں؟ حضور کی کیوں نہیں!

عمرؓ : کیا ہمارے مقتولین جنّت میں اور ان کے مقتولین جبتم میں ں؟

حضور الله : كيول نبين!

عررٌ : تو پھر ہم کیوں اس ذلت کو قبول کریں کہ (احرام باندھ لینے کے بعد) بغیرہ عمرہ کئے واپس چلے جائیں ؟

حضور ﷺ: میں اللہ کا بندہ اور اس کار سول ہوں۔ میں اس کے تھم کے خلاف نبیس کروں گا اور اللہ مجھے ضائع نبیس فرمائے گا۔وہ میرا کہ د گار ہے۔

حضرت عرالی اس پر بھی نہیں ہوئی۔ پھریک سوالات انہوں نے حضرت الوبکر سے بھی کئے۔ انہوں نے بھی ان کو سمجھایا کہ انحضرت بھی خدا کے رسول ہیں۔ وہ جو کھی کرتے ہیں، ٹھیک ہی کرتے ہیں۔

ابھی حضرت عمر اور دیگر صحابہ ای کشکش میں تھے کہ اس جلتی پر تیل کا ایک زبروست چھینٹایہ آن بڑا کہ عین اس وقت جب یہ عہد نامه لکھا گیا اور ابھی اس کی سیابی بھی خٹک نہ ہونے یا کی تھی ایک دل ملا دینے والا واقعہ پیش آگیا۔ ای سیل بن عمرو کے سینے الوجندل اسلام لا چکے تھے اور اس جرم میں انسی ان کے باب نے پابہ زنجر کر کے رکھا تھا اور اس برآئے دن تختیاں اور ظلم ڈھاتا رہتا تھا۔ ابوجندل کسی طرح قید ہے ہماگ کرمسلمانوں کے اس مجمع میں بینج مجئے۔ سہیل نے جب وہاں بیٹے کو دیکھا تو یکارا اٹھا کہ یہ پہلاتخص ہے جےآپ ﷺ نےاس مہدنامہ کاروے ہمارے حوالے کرناہ۔ مكد اور مديند كے ورميان كچم وهائي سويل كا فاصله ب، ليكن حدیدید مکہ سے فقط وی بارہ میل دور ہے۔ ذرا اس منظر کا تصور کیجئے کہ ا یک طرف مسلمان جمع میں دوسری طرف عہد نامہ لکھنے لکھانے والے مشركين كمه بينج جن عين اس وقت ابك مسلمان قدى نهايت قابل رحم حالت میں یاؤں میں زنجیریں پہنے مسلمانوں کے پاس آپہنچتا ہے۔ قریش (جن کا سردار خود اس قیدی کاباب ہے) مطالبہ کرتے ہیں کہ ہمارے اس قیدی کو ہمارے حوالے کیاجائے (تاکہ وہ اسے مکہ والیس

لے جاکر مزید ظلم وستم کانشانہ بنامیں) اور یہ قیدی اپنے جسم کے زخم د کھا

وکھاکر جو ان لوگوں کے مظالم اور سم کارلیوں کی گواہی دے رہے ہیں،
دہائی دے رہے ہیں کہ مجھے ان ظالموں کے حوالے نہ کروائیکن عہد
نامے کی ایک شرط کی پابندی پر مجبورہے۔ آپ کی نے ابوجندل کو
ان مشرکوں کے حوالے کر دیا اور ابوجندل سے فرایا: ابوجندل مبر
سے کام لوا اللہ تمہاری اور تمہارے جسے دوسرے قیدیوں کی رہائی کی
کوئی اور سیل نکال دے گا۔"

مسلمان اس عہد نامے کی بعض شرائط پر پہلے ہی کھٹل میں تھے۔
اس واقع نے انہیں اور بھی حزن و ملال میں ڈبودیا۔ار شاد نبوک بھٹل کے آگے وہ خاموں توہو گئے، لیکن ان کے ول کی کھٹک ایسی آسانی سے کہاں نکل سکی تھی ایک طرف یہ سخت شرائط اور پھر ایک یہ نا قابل برداشت منظر انہوں نے اپنی آنکھوں سے دیکھا اور دو مری طرف اطاعت رسول بھٹٹ ان ان کی بچھ میں نہیں آرہا تھا کہ یہ سب کیا ہورہا ہے اور کیول ہورہا ہے، لیکن اللہ کا پیغبر برحق جو پچھ کر رہا تھا اللہ کے عمر ناسے کی ایک آئی سلمانوں کے لئے عمر ناسے کی ایک آئی سلمانوں کے لئے عمد ناسہ کمٹل ہوگیا۔ سبیل اور اس کے مسلمانوں کے لئے ساتھی ابوجندل کو پا بہ جولال اپ شماعہ نے کر رخصت ہوگئے۔ مسلمانوں پر ایک ساتا چھایا رہا۔ وہ سرچھکائے بیٹے رہے۔ آنحفرت مسلمانوں پر ایک ساتا چھایا رہا۔ وہ سرچھکائے بیٹے رہے۔ آنحفرت مسلمانوں پر ایک ساتا چھایا رہا۔ وہ سرچھکائے بیٹے رہے۔ آنحفرت احرام کھول دو۔

لیکن اس فرمان پر کوئی جگہ سے ندا شا۔ حضور ﷺ نے اس عظم کو تمن مرتبہ دہرایا، لیکن لوگ ایسے حزم وطال میں ڈوب مے تھے کہ ش سے مس ند ہوئے۔

ان لوگوں کے غم واند وہ کا اندازہ ای بات سے ہوسکتا ہے کہ یہ وہ ی لوگ تھے جو اپنے پیغیبر کے اونی سے اشار سے پر جانیں نچھاور کرنے کے لئے ایک دو سرے پر سبقت لے جانے کی کوشش کرتے تھے اور جبنوں نے ابھی ابھی آپ بھی کی وعوت پر حضرت عثمان کی خاطر خوثی خوثی بیت کی تھی، گر اب تین بار تھم وہ رائے پر بھی وہ حرکت میں نہ آسکے۔ آپ بھی اور اٹھ کر اس کیفیت کا اندازہ کر لیا اور اٹھ کر

ایے قیم میں ملے گئے۔لوگ وہیں بیٹے رہے۔

آنحضرت النام المارات میں قرعہ ڈالتے جس کانام نکل آتا اس کوسفریر جاتے،

انی ازواج مطہرات میں قرعہ ڈالتے جس کانام نکل آتا اس کوسفر میں

ساتھ لے لیتے۔ اس سفر کی قرعہ اندازی میں اُمّ المؤسنین حضرت اُمّ

سلمہ کانام نکلا تھا۔ وہی آپ بھی کے ساتھ تھیں۔ جب آپ بھی نے میں داخل ہوئے تو حضرت اُمّ سلمہ نے اس پریٹائی کاسب بوچھا۔

آپ بھی نے سارا قصہ بیان فرادیا۔ اس پر حضرت اُمّ سلمہ نے اُس بھی کہ اس وقت مسلمانوں کے دل غم سے ندھال آپ میں۔ آپ بھی کو مشورہ دیا کہ اس وقت مسلمانوں کے دل غم سے ندھال جیں۔ آپ بھی کو مشورہ دیا کہ اس وقت مسلمانوں کے دل غم سے ندھال دیجے۔ احرام کھول دیا جرام کھول دیا جرام مشورہ کے ہوائی کردی، احرام کھول دیا اور بال منڈ دا (یا ترشوا) لیجے۔ چنانچہ آپ بھی نے اس مشورے پر عمل کیا۔ باہر گئے، قربائی کردی، احرام کھول دیا اور بال منڈ دا (یا ترشوا) لئے۔

مسلمانوں نے جب آپ کی کاس عمل کو دیکھا تو وہ مجی اضے اور شنت نبوی کی پردی میں قربانیاں بھی کر ڈالیں، احرام بھی کھول دیتے اور بعض نے اپنے سر منڈوائے اور بعض نے ترشوائے۔ ترشوائے۔

اس کے بعد والی عمل میں آئی۔ جب یہ قافلہ والی کے سفریں کراع الخیم کے مقام پر پہنچا توسور وَ فَتَحَ نازل ہوئی: فتحنالک فتحا مبینا۔

آپ ﷺ نے مسلمانوں کو یہ آیٹیں سنائیں تو وہ بے حد خوش ہوئے اور ان کے دلول کاسار اغم وحزن دور ہوگیا۔

قدیم مفسرین کا اس بارے میں اختلاف ہے کہ اس فی مین ہے کیا یاکون کی فتح مراد ہے۔ اکثر و بیشتر مفسرین نے اس سے صلح صدیبیہ مراد لی ہے۔ اگرچہ اس وقت حدیبیہ کے عہد نامہ میں فتح کی کوئی الی علامت موجود نہ تھی، لیکن قیام حدیبیہ ہی کے دوران میں حالات نے جس طرح پاٹا کھایاوہ نہایت تجب فیزہے۔

جنگ کے دوران یا بغیرجنگ کے بھی کوئی صلح کامعابدہ عموماً اس صورت میں طے پاتا ہے جب دونوں فرتی برابر کی تکر کے ہوں یا دونوں کامفاد اس صلح میں ہو درنہ صلح محال ہوا کرتی ہے۔ زور آوریا

طاقت ورفراتی ملح نہیں کیا کرتا، اپی شرائط منوایا کرتا ہے۔ یہاں طاقت ورفراتی ملح نہیں کیا کرتا، اپی شرائط منوایا کرتا ہے۔ یہاں طاقت انحضرت بھرف ہے۔ مسلح کی ورخواست ایک انہونی بات ہے؟ یہ مسلم آخضرت بھرف کے حسن تدیر اور ماہرانہ جنگی حکمت عملی کی وجہ سے عمل من کہا تا کہا تھا مسلمانوں کی ایک عظم منح کہد سکتے ہیں اور بعد میں مسلمانوں کو اس معاہدے کی وجہ سے جو فائدے اور فتوحات مامل ہوئیں ان کے پیش نظر اسے منح مبین کہنایالکل بجاہے۔

بہت سے مغرین نے اس فتح مین سے نیبر کی فتح مراد لی ہے۔ بلاشبہ نیبر کی فتح بھی ایک عظیم فتح تھی، لیکن غور سے دیکھا جائے تو ہے فتح بھی مسلح صدیبی ای کے طفیل حاصل ہوئی۔ غزوة نیبر کی تفصیل کے لئے دیکھئے نیبر، غزوہ۔

صلح حدیبیہ کے موقع پر موجود مسلمانوں کی تعداد چودہ سو (یا پندرہ سو) تھی، گریہ مسلمانوں کا کچے شار غزدہ سو) تھی، گریہ مسلمانوں کا کچے شار غزدہ احزاب کے موقع پر ہوا تھا جو خند آل کھودتے وقت ان کے تین ہزار آدی اس کام میں گئے ہوئے تھے تاہم صلح حدیبیہ کو ابھی دوسال بھی پورے نہیں ہوئے تھے کہ مسلمانوں کو مکہ پر لشکر کٹی کرنا پڑی تو اس وقت دس ہزار مجابد آنحضرت بھی تھی کے مسلمانوں کو مکہ پر لشکر کٹی کرنا پڑی تو اس

صلح صدیبیہ کی بدولت ہی آنحضرت ﷺ نے اُس واطمینان کے ساتھ عرب کے روسا اور بڑے بڑے بادشاہوں کے نام وہ تاریخی خطوط ارسال فرمائے جو ان دور دراز علاقوں اور مکول میں اسلام کی بہلی دعوت اور پہلی بیکارتھی جس پر بعض نے لبیک کہا اور بعض نے انکار کیا۔ یوں اسلام کے لئے راہیں کھل گئیں۔

اس عهدنا ہے کے مطابق مسلمان ایکے سال یعنی ے دیں عمرے
کے لئے گئے۔ اب کے ان کی تعداد تقریباً دو ہزارتھی۔ اہل کمہ نے ان
کی آمد پر شہرخالی کر دیا۔ مسلمان تین دن تک نہایت اس، عزت، وقار
کے ساتھ وہاں رہے ادر پھردالیں چلے گئے۔ اس طرح حضور علیہ کا خواب جو ایک دی تھا، بورا ہوا۔

مريبيه ، غروه : غزدهٔ مديبيه ملح مديبيد كادومرانام - المحديبية ملخ -

### الله عديث ارسول الله كاتول، فعل اور تقرير-

مدیث کو "خبر" بھی کہتے ہیں، لیکن بعض علانے مدیث صرف اس روایت کو کہاہے جونی کریم ﷺ اور محابہ وتابعین سے منقول ہو اور خبروہ قرار دی می جس میں بادشاہوں اور گزشتہ زنانوں کی خبریں ہوں۔

چنانچہ جولوگ حدیث وسنت کی تحقیق وجنجو یس مصروف ہوئے انہیں محدث اور جولوگ خبر میں مشغول ہوئے انہیں "اخباری" ہا جاتا ہے۔ جہور محدثین کے خردیک اصطلاح میں حدیث کا اطلاق رسول بھٹا کے قول وفعل اور تقریر پر ہوتا ہے۔ "تقریر" کے معنی یہ بین کہ کسی شخص نے رسول بھٹا کی موجودگی میں بچھ کیا یا کہا اور آپ کہ کسی شخص نے رسول بھٹا کی موجودگی میں بچھ کیا یا کہا اور آپ کہ کسی شخص نے رسول بھٹا کی موجودگی میں بچھ کیا یا کہا اور رہ اور خوایا بلکہ آپ بھٹا خاموش رہے اور اے قائم رکھا۔ ای طرح صحابی اور تابعی کے قول، فعل اور تقریر پر بھی حدیث کا اطلاق ہوتا ہے۔ جو حدیث اساد کے سلسلے سے ہوتی ہوئی بی کر ہم بھٹا تک پنچ اے "مرفوع" کہتے ہیں۔ اور جو حدیث صحابی تک بنچ اے "مرفوع" کہتے ہیں۔ اور جو حدیث تابعی تک بنچ اے "معقلوع" کہاجا تا ہے۔ بعض علائے حدیث نے صرف "مرفوع" اور "موقوف" کو حدیث میں شار کیا ہے۔

صدیث کانی کریم کی تک پہنچا (رفع) ہمی تو صریحا ہوتا ہے اور
کسی حکما ہوتا ہے۔ تولی میں صریحا کو مثال جیسے کسی صحابی کافرمانا کہ میں
نے رسول کی کو بیوں فرماتے ہوئے سایا محابی یا غیر صحابی کافرمانا کہ
تب کی نے اس طرح فرما یا اور فعلی میں صریحا کی مثال جیسے محابی کا
یہ فرمانا کہ میں نے رسول کی کو اس طرح کرتے دیکھا یا آپ کی اس طرح کریا ہے۔ مرفوعا روایت ہے۔ یا اے مرفوع کیا ہے۔ کہ آپ کی اس طرح کیا۔

تقریر میں صریحاک مثال بیسے صحابی یا فیر صحابی کا کہنا کہ فال فیض نے یا ایک شخص نے رسول ﷺ کی موجودگی میں اس طرح کمیا اور آپ ﷺ کی موجودگی میں اس طرح کیا اور آپ ﷺ کے انکار کا تذکرہ نہ لے۔ حکماکی مثال جیسے صحابی کاگزرے ہوئے حالات کے متعلق خبر

ویناجس میں اجتہادی مخبائش نہ ہو اور وہ صحابی آگی کتابول کے متعلق بھی خبر نہ رکھتے ہوں۔ مثلًا انبیا کی خبریں، پیشین گوئی، جنگیں، احوال قیامت اور فتول کے متعلق یاسی فعل فاص کی جزا و سزا کے متعلق خبر دینا کہ ان میں بجزائ کے کوئی صورت نہیں کہ انہوں نے رسول اللہ بھی سے سا ہوگا۔ یا ہحائی کوئی ایسا فعل کریں جس شی اجتہاد کی کوئی مخبائش نہ ہو۔ یا صحائی خبر دیتے ہوں کہ وہ رسول پھی کے زمانے میں اس طرح کرتے تھے، اس لئے ظاہر ہے کہ نبی کریم بھی کا کوئی اس کی اطلاع ہوگی اس حال میں کہ وتی کے نازل ہونے کا سلسلہ قائم تھایا صحائی فرماتے ہوں کہ شخت اس طرح پر ہے اور ظاہر ہے کہ شخت محابہ اور مقابل ہوگی ہوں کہ شخت اس طرح پر ہے اور ظاہر ہے کہ شخت محابہ اور شخل سے مراد شخت رسول بھی تھی اختال رکھا ہے، اس لئے کہ شخت کا اطلاق اس پر ہوتا ہے۔ (ہے تدوین صدیث)

#### ابتم أصطلاحات ومعلومات

سند کے اعتبار سے احادیث کی مشہور انسام: احادیث کوسند کے اعتبار سے اعتبار سے احادیث کی مشہور انسام: احادیث کوسند کے اعتبار سے تعلیم کریں تو اس کی کم از کم دوشمیں ہوتی جیں یا آحاد۔ پھر ان جس سند ہے ہم تک پہنچ رہی جیں وہ متواتر ہوتی جیں یا آحاد۔ پھر ان دو بنیادی انواع کی مختلف انسام جیں۔

حدیث متواتر : الیی خرجس کو اتی تعداد میں لوگ نقل کریں کہ ان سب کا کس جموت پر منفق ہونا عاد تا ممکن نہ ہو۔ یا وہ حدیث یاروایت جس کی سند کے تمام طبقات میں نقالین کی تعداد اس قدر کثیر ہوکہ عقل کے نصلے کے مطابق عاد تا نامکن معلوم ہوتا ہے کہ وہ سب اس حدیث کو گھڑنے پر منفق ہو جائیں ہے۔

مديث متواتر کي اي محتمين ين:

- متواتر تفظی (وہ حدیث جس کے الفاظ متواتر ہوں لیعنی تمام رادلیوں کے الفاظ بھی ایک رہے ہوں؛ اگرچہ اس طرح کی احادیث نہ ہونے کے برار ہیں)
- متواتر معنوی (وہ حدیث جس کے منہوم و مطلب متواتر ہوں۔ اس طرح کی احادیث کی تعداد کافی زیادہ ہے)

ی کا متواتر عملی (وہ صدیث جس کے حکم پر ہر دور میں ایک بڑی جماعت عمل پیرار ہی ہو)

- متواتر طبقہ (وہ خبرجے ایک مخصوص نسل اپنے ہے پہلی نسل اور طبقے ہے نقل کرے)
- متواتر استدلالی (وہ حدیث جس کے دلائل واحکام متواتر ہوں۔ اس کی مثال یہ ہے کہ کسی چیز کے متعلق اشنے دلائل ہوں کہ ان کامجموعہ اس کے حق میں قطعیت کافائدہ دے)

صدیث واحد (آحاد): یه لفظ "احد" سے بنا ہے جس کے معنی ہیں،
ایک لینی جس حدیث کو روایت کرنے والا راوی ایک (واحد) ہو۔
اگرچہ راوی ایک سے زیادہ بھی ہو کتے ہیں، لیکن اصح قول کے مطابق خبر
واحد وہ ہے کہ جو متواتر کی شرائط پر پوری ند اترتی ہو۔ الیمی حدیث
غالب ظن کافائدہ رتی ہے۔ خبرواحد کو قوت وضعف کے اعتبارے اس
طرح تقسیم کیا گیاہے:

(الف) -- خبرمشہور: یہ صدیث کی بنیادی اقسام میں سے تیسری اور آخری قسم ہے (صرف احناف کے نزدیک جب کہ جمہور محد مین کے نزدیک خبر یعنی صدیث کی صرف دو اقسام ہیں۔اول خبر متواتر اور دوم خبردا عدیا آعاد)۔

بروسعید با مریک مطابق "خبر مشہور" ایسی حدیث ہے جس کے ابتدا محد شین کے مطابق "خبر مشہور" ایسی حدیث ہے جس کے ابتدا اور تواتر کی حد کو نہ پنچ ہوں۔ ای طرح اس حدیث کے ناقل عہد صحابہ میں تمن سے کم رہے ہوں اور بعد کے زمانے میں اس سے زیادہ ہوگئے ہوں۔ امت میں بھی یہ حدیث مقبول اور شہرت کی حامل ہو۔ ہوگئے ہوں۔ امت میں بھی یہ حدیث مقبول اور شہرت کی حامل ہو۔ اس کے علاوہ اور بھی احادیث مشہور کے دائر سے میں آجاتی ہیں: الین احادیث جن بین سند واحد کے ساتھ نقل کیا گیا ہو۔ ایسی احادیث جو منقول ہوں۔ ایسی احادیث جن کی کوئی سند موجود نہ ہو۔

(ب) — خبر عزیز: خبر عزیزہ وہ حدیث ہے جس کے سلسلہ سند میں راوگ دوسے کم نہ ہول۔

(ج) - خرغرب: محدثین کے مطابق خرغریب اسی احادیث کو کہتے

ہیں جن کو صرف ایک راوی روایت کرتا ہو خواہ اس طرح وہ سند کے تمام طبقات میں ہویا چند طبقات میں یاصرف ایک طبقے میں، ہرصورت میں وہ صدیث غریب یا خبر غریب کہلاتی ہے حدیث عزیز اور غریب کا تکم: اکابر اہل تحقیق کے مطابق حدیث غریب عام طور پر مجروح ہوا کرتی ہے۔ اس کا مجے اور معتمد ہونا ضروری نہیں، جس طرح حدیث مشہور کا شہرت کی حامل ہونے کی وجہ سے معتمد بھی ہونا کوئی بھینی مشہور کا شہرت کی حامل ہونے کی وجہ سے معتمد بھی ہونا کوئی بھین

خبرمقبول: وہ حدیث ہے جس میں سچائی کا احتمال خالب یعنی اس کا صدق و شبوت راج ہو۔ الیم حدیث کو معروف، ثابت، صالح، قوی اور جید بھی کہتے ہیں۔ خبر مقبول خبر آ حاد ہی کی ایک قسم ہے۔ آحاد کی دوسری قسم خبر مرد و دہے۔

خرمقبول كم محى دوسميس بين:

🛈 مدیث جمجے۔

🗗 مدیث حسن ـ

بعران دونول (مجع اورحسن) کی بھی مزید دودو اقسام ہیں:

(الف) - معيم لذاة

(ب) - حسن لذاة

(ج) — مجيح لغيرة

(د)-حسن لغيرة -

اس طرح اس خبر مقبول کی کل چار اقسام ہوگئیں۔

حدیث سیح : ید ده احادیث بیل جن کی ابتدا ہے کے را نتها تک لیخی
جو داسطہ اخیر سند تک عادل د ضابط را د ایوں ہے متصلاً مردی ہو ا در ہر
قسم کی شذوذ اور علّمت اس میں نہ پائی جاتی ہوں۔ آئمہ حدیث کا اس
بات پر اجماع ہے کہ خبر سیح د لاکل شرعیہ میں ہے ایک دلیل ہے اور
کسی کو اس ہے روگر دائی کرنا جائز نہیں بلکہ اس پر عمل در آمد ضرور ی
ہوتا ہے۔ علمائے حدیث کے مطابق مندرجہ ذیل امور کاسیح حدیث میں
ہوتا ہے۔ علمائے حدیث کے مطابق مندرجہ ذیل امور کاسیح حدیث میں
ہونا ضروری ہے:

(الف) — مدیث یں سند مصل ہولینی سند میں شروع سے لے کر آخر تک رادی اینے اور اوپر والے رادی یا شیخ سے براہ راست

· روایت کو حاصل کرد مابو۔

(ب) - ہرراوی کامسلمان ہونے کے ساتھ ساتھ عاقل وبالغ اور مقی ہونا ضروری ہے۔وہ اس کے علاوہ فسق کامرتکب ند ہوا ہو۔

(ج) - رادی بورے حفظ و صبط کے ساتھ حدیث کوروایت کرے۔ بعنی حدیث حاصل کرنے کے بعد اسے محفوظ کرنے کا بورا اہتمام کرے یہ حفظ و صبط اپنی یاداشت کی بنا پر ہویا وہ اے کس جگہ تحریر کر

(د) — راوی خود ثقه ہو اور اپنے سے زیادہ ثقد وعادل راوی کی مخالفت ند کرے۔

(ح) - حدیث ظاہری صحت کے ساتھ ساتھ الیے مخفی عیب ہے بھی پاک ہوجو صحت حدیث براثر انداز ہو۔

حدیث حسن: یہ وہ حدیث ہے جس کی اساد شروع سے کر آخر تک ہرقسم کی شذوذ اور علّت سے پاک ہو اور اسے متعلاً ایے رادلیوں نے روایت کیا ہوجن کا ضبط کھے کزور ہو۔حسن روایات توت میں کمتر ہونے کے باوجود شرعًا جست و دلیل ہونے میں صحیح کے برابر ہیں۔

سی لغیرہ: یہ دہ حدیث حسن ہے جو کسی دوسرے طرق سے مردی ہو۔ ایسی حدیث کا مقام حسن سے اعلیٰ ہے، لیکن صحح سے مسرب للذا شرعًا جست و دلیل اور لائق عمل ہے کیونکہ اس میں دوسری حدیث کی وجہ سے توت اور صحت میں زیادتی ہوتی ہے۔

حسن لغیرہ: وہ ضعیف روایت جومتعدد طریق سے نقل کی گئ ہو اور سبب ضعف راوی کے فت اور کذب کی وجہ سے نہ ہو بلکہ سبب ضعف روی کے فتل روایت کاعدم اتصال اور جہالت کی وجہ سے ہو۔ الی احادیث کامقام ومرتبہ حسن سے کمترہے۔

خبر مردود: اسلامی اصطلاح می خبر مردود الی صدیث کہلاتی ہے جس میں صدق کو ترجع نہ وی جائے، کیونکہ اس کی مقبولیت کی بعض شرائط یا چند شرائط مفقود ہوں یا قبولیت کی کوئی بھی شرط نہ پائی جائے۔
کسی صدیث کورد کرنے کی دو وجوہ ہوتی ہیں: اول سند میں انقطاع

(سقوط ازسند) بو- دوم را وک پر اعتراض (طعن راوی) بو-

خبر ضعیف: ایسی حادیث جو حدیث حسن کی بعض شرائط هفتود ہوجائے کے باعث حسن کے درجے تک نہ پہنچ سکیں۔ خبر ضعیف پر ممل کرنے کے بارے میں علامیں پھی اختلاف ہے۔ المختر بعض علا میں کہی اختلاف ہے۔ المختر بعض علا جند قیود کے ساتھ فضائل اعمال، مستجبّات و مکر وہات کے سلط میں احتیاط کے ساتھ ضعیف حدیث پر عمل کرنے کو "مستحب" کہتے ہیں۔ خبر معلق: سند کی ابتدا سے یا در میان سے یا آخر ہے اگر اراو ڈیا غیر اراد کی طور پر ایک یا ایک سے زائد راوی کو ساقط کر دیا جائے تو اس کی وجہ سے حدیث کورد کر دیا جاتا ہے۔ یہ سقوط دو طرح کا ہوتا ہے: در الف ) سستوط ظاہر اور واضح ہو (الف) سے سقوط خفی ہو۔ (ب) سستوط خفی ہو۔

علائے حدیث کے نزدیک سقوط ظاہری کی دونسمیں ہیں: (الف) — حدیث معلق: حدیث معلق دہ ہے جس کی ابتدائے سند میں ایک یاایک سے زائد راوی نہ کورنہ ہوں۔الیی حدیث کے متعلق تھم یہ ہے کہ الیی حدیث اتصال سند کے مفقود ہونے کی وجہ سے مردود قرار پاتی ہے اس لئے کہ جس راوی کا ذکر نہیں اس کا حال کسی کو معلوم

(ب) - حدیث مرس : ده حدیث جس کو تا بی روایت کرے اور رسول الله بی موت جائے۔ مرسول الله بی اور تا بی کے در میان میں صحابہ کانام چھوٹ جائے۔ مثال کے طور پر تا بی بیوں کے قال رسول کذا، او فعل کذا، او فعل ہو محاسرة کذا ۔ فقہا کی نظر میں ہروہ حدیث جس کی سند متصل نہ ہو یعنی اس کے تمام راوی نہ کور نہ ہول خواہ اس کی کوئی بھی صورت ہو اس کے تمام راوی نہ کور نہ ہویا آخر کاراوی نہ کور نہ ہویا تمام بے در بے اس حدیث مرسل کہلاتی ہے۔ اسی حدیث مرسل کہلاتی ہے۔ اسی حدیث سول طور پر ضعیف اور مرود دے، کیونکہ وہ شرط جو قبولیت حدیث کے شرور کی ہے تعنی اتصال سند، وہ مفقود ہے۔

حدیث معضل: ایما مدیث جس کی سند کے سی جھی جھے میں سلسل

دویادوے زیادہ کانام تسلسل کے ساتھ حذف کر دیا گیاہو۔ یہ حدیث

بالاتفاق ضعیف اور مردود کے تھم میں ہے۔

خبر منقطع: وه حدیث جس کی سند میں مختلف جگه پر راولوں کا مقوط ہو، لیکن بیہ مقوط مسلسل نہ ہو۔ حدیث منقطع ضعیف اور مردود ہے۔

حدیث مدلس: وہ حدیث جس کی سند میں کسی عیب کوچھپا کر اس کے حسن کوظاہر کر کے پیش کیا جائے۔الیں احادیث ضعیف اور مردوو شار ہوتی ہیں۔ علانے اس عمل کو ہنچ وشنیج کہا ہے۔ اس عمل کو "تدلیس" بھی کہتے ہیں۔(دی تدلیس)

صدیث مرسل خفی: ایسی حدیث جس کورادی نے کسی ایسے شخص سے ببان کیاجس کا اس کے ہم عصر ہونے کے باوجود اس سے ملاقات یا ساع ثابت نہ ہوسکے۔اس حدیث کو تقطع فی السند ہونے کی وجہ سے ضعیف کہا گیاہے۔

معنعن: وہ حدیث جس کوعن فلاں اورعن فلاں کے ذریعے روایت کیا جائے۔اس حدیث کومتصل یا نقطع میں شار کرنے کے بارے میں وورائیں ہیں۔ جمہور فقہا اور محدثین کا قول یہ ہے کہ اس حدیث کو متصل شار کیا جائے بشرطیکہ .....

(الف) --معنعن کاراوی تدلیس لیننی در میان میس کسی راوی کاسقوط نه کرر دا بو-

(ب) -- جن دوراد اول کے درمیان لفظ میمن "آرہا ہو، زماند ایک ہونے کی دجہ سے ملاقات کا امکان موجود ہو۔ لیکن امام بخاری کے خرد یک ملاقات کا شوت ضروری ہے۔

حدیث مونن: وہ حدیث جس کولفظ "ان" کے ساتھ روایت کیا جائے۔اس کے تھم کے دو قول ہیں:

(الف) — امام احمد بن طبل اور ائمه حدیث کی ایک جماعت کے مطابق جب تک اس کا اتصال ثابت نه ہوجائے تو وہ نقطع میں شار کی جائے گا۔

(ب) — جمہور محدثین کا قول ہے کہ یہ حدیث معنمن کے مانند ہے اور معنمن کے لئے جو شرائط ہیں ان شرائط کے ساتھ بیہ متصل میں شار ہوگ۔

طعن راوی : طعن کامطلب ہے کہ راوی کی عدالت، کردار، ضبط اور عقل و خرو کوزیر بحث لا کر اس پر کلام کیا جائے اور کسی خاص وجہ ہے اس کو مجروح قرار دے دیا جائے۔ طعن راوی کے اصولاً دس اسباب بیس جن میں سے پانچ اس کی عدالت سے متعلق ہیں اور آخر پانچ کا تعلق اس کی قوت حافظ ہے ہے:

- 1 كذب
- (۴) تهمت
- 🕑 فتق ليعني ممناه
  - ۴ پدعت
  - 🕲 جہالت
- 🕥 كثراغلاط يعنى زبانى اغلاط
  - 🛭 سوئے حفظ
    - 🔥 غفلت
  - ٠ كثرت وجم
- 😥 ثقه راولول كي مخالفت.

ان دس اسباب كى بناير بحى احاديث كى چند اقسام كى كى بين:

حدیث متروک: وہ حدیث جس کی سند میں ایساراوی ہوجس پر کذب بیانی کی تہمت لگائی گئی ہو۔ یہ بھی حدیث موضوع کی قبیل میں سے ہے۔الیمی حدیث کو قبول نہیں کیاجائے گا۔

حدیث منکر: وہ حدیث جس کی سند میں ایبار اوی ہوجس نے بڑی فلطی کا ارتکاب کیا ہو، شدت سے غفلت کا مظاہرہ کیا ہویافت کا ظہور ہوگیا ہو۔ حدیث منکر انتہائی ضعیف روایت میں سے ایک ہے۔ بھی کبھی راوی کر شت اغلاط، غفلت یافت میں مبتلا ہونے کے ساتھ ساتھ تقد راوی کی مخالفت بھی کرتا ہے، اس لئے ایسی روایت ضعیف اور مردود قراریاتی ہے۔

حدیث معروف: وہ مدیث ہوتی ہے کہ کوئی ثقہ راوی کس ضعیف راوی کی خالفت کرے۔

حدیث معلل: جس بل بظاہر کوئی عیب موجود نہ ہو، مگر اس کے اندر کوئی ایساغیب پایاجا تا ہوجس کی دجہ ہے اس کی صحت کو مجرد شرکر دیاجا تاہے۔

حديث مدرج: وه مديث جوسد كاذكرك بغير نقل كى جائے يا اس كے متن كے آخر ميں بلافصل كچھ الفاظ كا اضاف كرديا جائے۔

حدیث مقلوب: وہ حدیث جس کے الفاظ میں نقدیم مناخر کے ذریعے حدیث میں ردوبدل کر دیاجائے۔مقلوب حدیث کی کی شکلیں ہوسکتیں ہیں:

(الف) -- مقلوب السند: لینی جس کی سند میں تقدیم وتاخیر کردی جائے جیے کسی رادی اور اس کے والد کے نام میں تقدیم وتاخیر کردی جائے۔

(ب) -- مقلوب المتن: لینی حدیث کے متن میں تقدیم و تاخیر کردی جائے، یا چند احادیث میں ہر ایک کی سند کو دوسری حدیث کے ساتھ جوڑویا جائے۔

حدیث مضطرب: وه حدیث جس کو ایک در ہے کی قوت و مرتبہ رکنے والی عثلف صور تول کے ساتھ بیان کیاجائے۔اضطراب کی دجہ سے راوی کی ضبط کرور قرار پاتی ہے، اس لئے روایت ضعف اور مرود دشار کی جاتی ہے۔ ایسی حدیث کامقام حدیث مقلوب کے بعد کا

حدیث مصحف: وہ صدیث جس کے کلمات کو تقد راولوں کی روایت کے خلاف نقل کیا گیا ہولیتی ایسے کلمات سے تبدیل کرنا جو تقد راولوں کے خلاف سے نہ لفظ منقول ہوں اور نہ معنا مصحف کا یہ عمل تقیف کہلاتا ہے۔ اگریہ عمل راوی سے اتفاقا صادر ہوجائے تو اس کی وجہ سے حدیث مردود نہیں ہوگی اور اگریہ عمل راوی کی عادت بن چکا ہوتو اس کا صبط متاثر ہوگا اور حدیث مردود شار ہوگی۔

حدیث شاؤ و محفوظ: وہ حدیث جے کوئی معبول راوی ایسے راوی کے خلاف روایت کرے جو مرتبے کے لحاظ سے اس سے اعلیٰ ہو تو یہ حدیث شاذ و محفوظ کہلائے گی "شاذ" مردود ہے اور "محفوظ" معبول ہے۔ تاہم درجہ قبولیت راولیوں کے احوال کے مطابق ہوگا۔

# علم ناسخ ومنسوخ

جن احادیث کے درمیان جمع و تطبیق ممکن نہ ہو تو علم النائخ المنسوخ ان متعارض احادیث ہے بحث کرتا ہے۔ ان میں بعض کو نائخ اور بعض کو منسوخ قرار دیاجاتا ہے۔ بسا اوقات نائخ کاعلم سیرت اور تاریخ کے ذریعے بھی حاصل کیا جاتا ہے اور بعض دفعہ رسول اللہ اللہ کے ذریعے معلوم ہوتا ہے۔ نائخ ومنسون کے معنی یہ ہیں کہ اللہ کا طرف ہے کئی گوئم کرکے اس کی جگہ کوئی نیا تھم وے شارع کی طرف ہے کئی تھم کوئم کرکے اس کی جگہ کوئی نیا تھم وے دنا۔

نائ اور منسوخ کی بچان ایک مشکل فن ہے۔ کہا جاتا ہے کہ امام شافعی اس فن میں کمال کاورجہ رکھتے تھے۔ نبی کر میم وی کی مراحت، صحافی کے قول، تاریخ اور اجماع اُست کے ذریعے نائ ومنسوخ کی بچان ہوتی ہے۔ علمائے اس فن پرستقل کتا بیں لکھیں ہیں۔

### تستحتب احاديث

الله کے نیک بندول نے علم حدیث پرجتنی محنت کی ہے شامی تی دنیا کے کسی علم پر آئی محنت اور عرق ریزی ہے کام کیا گیا ہوگا۔ محدثین نے اپنی تحقیق اور علم کی بنا پر کتب احادیث کو چار طبقوں میں شار کیا ہے:

(الف ﴿ سِیما طبقہ صحیح بخاری ، صحیح مسلم اور موطا امام مالک پر حشمل ہے۔ان میں متواتر ، صحیح اور حسن ہرتسم کی حدیثیں موجود ہیں۔

(ب) سو و سرے طبقے میں جامع ترفدی ، سنن افی داؤد ، مسند احمد بن صنبل اور نسائی شامل ہیں۔ان میں درج احادیث اگر چہ طبقہ اول کے ورج کی نہیں البتہ ان کے مولفین نے حسب شرائط خود ان میں کس ورج کی نہیں البتہ ان کے مولفین نے حسب شرائط خود ان میں کس سندوی اور سے کئی ماح ماح نو کی اور جود ان سے کئیرعلوم و احکام اخذ کئے۔

بعض ضعف و خفا کے باوجود ان سے کئیرعلوم و احکام اخذ کئے۔

(خ) - تیسرے طبقے کی کتب حدیث میں ضعیف حدیثوں کی تمام قسمیں پائی جاتی ہیں۔ ان کے اکثر راوی مستور الحال ہوتے ہیں۔ ان کتب میں مسئد ابن الب شیبہ، مند طیالی، بیبقی اور طحاوی شامل ہیں۔ ان کتب سے عوام مستفید نہیں ہوسکتے بلکہ صرف جید علما ہی فائدہ اشحا سکتہ ہیں۔

(ج) - چوتھ طبقہ میں احادیث کی وہ نا قابل اعتبار کتابیں شامل ہیں جو بچھے ادوار میں فسانہ کو و اعظوں، صوفیوں، مورخوں اور غیرعادل الل بدعت سے سن کر تصنیف کر دی گئیں۔ ایسی کتب میں ابن مردویہ، ابن الثابین، ابوائنے وغیرہ کی تصانیف شامل ہیں۔ علمائے مدیث اس طبقے کو یکسر مستر کردیتے ہیں، کیونکہ ان کتب کے قابل اعتاد مصاور دماخذ نہیں ہوتے۔

ے محاح ستہ

اس کے علاوہ اور بھی احادیث کی کتب کی اقسام ہیں جن کامختصریا طویل ذکر ان کے رویف و اراندراج میں موجودہ۔

\* حدیث جبریل : ایک معروف اور متند حدیث جو حضرت جبرل الطفی ہے تعلق کی وجہ سے "حدیث جبرل" کہلاتی ہے۔ یہ حدیث کتب حدیث میں چھاس طرح آتی ہے:

"حضرت عمر بن خطاب سے روایت ہے کہ ایک دن ہم رسول اللہ وہ کہ ایک دن ہم رسول اللہ وہ کہ ایک ہے ہیں خطاب سے روایت ہے کہ ایک دن ہم رسول کے کپڑے نہایت سفید اور بال بہت کالے تھے اور اس پر سفر کا بھی کوئی اثر معلوم نہیں ہوتا تھا (جس سے خیال ہو کہ یہ کوئی ہیرونی شخص ہے) اور اک کے ساتھ یہ بات بھی تھی کہ ہم میں سے کوئی اس کو پہچا تنا بھی نہی نہ تھا (جس سے خیال ہوا کہ یہ کوئی باہر کا آوی ہے)۔ چنا نچہ یہ شخص حاضرین کے در میان سے گزرتا ہوا آ محضرت علی کے سامنے آگر دوزانو اس طرح بیٹھ گیا کہ اپنے گھنے حضور بھی کی رانوں پر رکھ دیے دوزانو اس طرح بیٹھ گیا کہ اپنے گھنے حضور بھی کی رانوں پر رکھ دیے اور کہا: "اے محمد اللہ کی اسلام "کیاہے؟"

آنے والے شخص نے آپ ﷺ کا یہ جواب س کر کہا کہ آپ ﷺ نے چ کہا۔

حدیث کے رادی حضرت عمر فرماتے ہیں کہ ہم کو اس شخص پر

بَلْکُ که "احمان"کیاہ؟

تعجب ہوا کہ یہ شخص بوچھتا بھی ہے (جس سے معلوم ہوتا ہے کہ
ناواتف اور لاعلم ہے) اور خود ہی تصدیق اور تاکید بھی کرتا جاتا ہے
(جس سے معلوم ہوتا ہے کہ باخبر اور جانے والا ہے)۔اس کے بعد اس
شخص نے سوال کیا کہ آپ کھی جا کہیں کہ "ایمان" کیا ہے؟
آپ کی نے فرمایا: ایمان یہ ہے کہ تم اللہ کو اور اس کے
فرشتوں اور اس کی کتابوں اور اس کے رسولوں اور روز قیامت کو حق
جانو اور حق مانو اور ہر خیرو شرکی تقدیر کو بھی حق جانو اور حق مانو۔
جانو اور حق مانو اور ہر خیرہ شرکی تقدیر کو بھی حق جانو اور حق مانو۔

اس کے بعد اس شخص نے عرض کیا کہ جمعے آپ بھی
اس کے بعد اس شخص نے عرض کیا کہ جمعے آپ بھی

نی کریم و الله کی عبادت اور بندگی تم اس طرح کروگویا که تم اس کو دکھ رہے ہو۔ اگرچہ تم اس کو نہیں دیکھتے، لیکن وہ تم کو دیکھتا ہی ہے۔"

پھراس شخص نے عرض کی: " مجھے قیامت کے متعلّق بتائیے (کہ وہ کب داقع ہوگی)۔"

آپﷺ نے فرمایا: «جس سے بیہ سوال کیا جارہا ہے، وہ اس کو سوال کرنے والے سے زیادہ نہیں جاتا۔

ال شخص نے کہا کہ پھراس کی کچھ نشانیاں ہی بتاد بجئے۔

آپ اَلَیْ نَهُ اَیْ نَشَانی تو ہے کہ) لونڈی اپی اللہ اور اپ کہ الونڈی اپی اللہ اور اپ آ قاکو جنے گی۔ اور (دوسری نشانی یہ ہے کہ) ہم وکھو گے کہ جن کے پاس پاؤں میں پہننے کے لئے جوتا اور تن ڈھا کئے کے لئے کپڑا نہیں ہے اور جو آبی وست اور بکریاں چرانے والے ہیں، وہ بڑی بڑی ممارتیں بنانے لگیں گے اور اس میں ایک دوسرے ہے آگے نگلنے کی کوشش کرس کے۔"

حضرت عمر مجتے ہیں کہ یہ تفتگو کرے یہ نووار د شخص چلا گیا۔ پھر جھے کچھ عرصہ گزر کیا توحضور ﷺ نے جھے فرمایا:

"اے عمر، تم جانتے ہو کہ وہ سوال کرنے والا شخص کون تھا؟" یس نے عرض کیا، اللہ اور اس کا رسول ﷺ بی زیادہ جانے ا والے بیں۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ دہ جبر ل النظمیٰ تھے۔ تمہاری اس

مجلس میں اس لیے آئے تھے کہ تم او کول کو تمہارادین سکھادیں۔ یہ حدیث صحیم سلم کی ہے۔ صحیح بخاری وصحیم سلم میں حضرت الوہرر واق کی روایت ہے۔ سند احمد میں عبداللہ بن عباس اور الوعامر الججی کی روایت ہے۔ صحیح ابن حبان میں عبداللہ بن عمر کی روایت ہے بھی حضرت جبریل النظیفی امین کی آمد کا یہ واقعہ نقل ہوا ہے۔

### **\* حدیث خرافہ:** عرب کی ایک اصطلاح، ہر حیرت انگیز تصہ -

ایک حدیث جس میں خرافہ نامی ایک شخص کا ذکر ہے: حضرت عائشہ مہتی ہیں کہ ایک مرتبہ رسول الله ﷺ نے اپنے گھروالوں کو ایک قصد سنایا۔ ایک عورت نے کہا، یہ قصہ توحیرت اور تعجب میں بالکل خرافہ کے قصوں جیساہے (عرب میں خرافہ کے قصے ضرب المثل عقد)۔

نی کریم بھی نے دریافت کیا کہ جانی بھی ہوخرافہ کا اصل تصد کیا شا؟ خرافہ بنو عذرہ کا ایک شخص تھاجس کو جنات پکڑ کر لے گئے۔ ایک عرصے تک اس کو انہوں نے اپنے پاس رکھا پھر لوگوں میں واپس چھوڑ گئے۔ وہاں کے زمانہ قیام کے عجائبات وہ لوگوں سے نقل کرتا تھا تو لوگ متحیر ہوجاتے تھے۔ اس کے بعد سے لوگ ہر حیرت انگیز قصے کو "حدیث خرافہ" کہنے لگے۔

کو حدیث عرب الی احادیث جن کو صرف ایک رادی روایت کرتا ہے خواہ اس طرح وہ سند کے تمام طبقات میں ہویا چند طبقات میں یا صرف ایک طبقات میں یا صرف ایک طبقا میں۔ ہر صورت میں وہ "حدیث غریب" یا "خبر غریب" کہلاتی ہے۔ عام علم محدثین نے غریب کو فرو کا نام بھی دیا ہے جب کہ دیگر علما نے ان دونوں (غریب اور فرد) میں اختلاف کیا ہے۔

صدیث غریب کی دو بڑی شمیں ہیں: (الف) غریب اساد (ب) غریب لغوی-

(الف) - غربیب اسنادی: غرب اسنادی وه صدیث ہے جس کو ایک طبقے میں کم از کم ایک بی فرد نے روایت کیا ہو۔ اس کی بھی دو مزید

قسمیں ہیں: اول غریب مطلق (وہ صدیث جس کی سند کے ابتدائی جھے میں غرابت کی صفت پائی جاتی ہو لیعنی اصل سند کی ابتدا میں ایک فرد اسے بیان کر رہا ہو) اور دوم غریب نسبی (وہ حدیث جس کے در میانی کسی طبقے میں صفت غریب پائی جائے لیعنی اولین طبقہ عہد صحابہ یاعہد تابعین میں اس حدیث کے راوی ایک سے زائد رہے ہوں، مگر بعد کے بعض طبقات میں اس حدیث کو صرف ایک فرد نے روایت کیا ہو)۔

(ب) --- غرب لغوى: غرب لغوى عمرادمتين من الله لفظ كا موجود مون عب جس معن قلت استعال كى دجه سه واضح اور ظاهر نه مون - ان الفاظ كى بهترين تفييروه موتى ب جس كى رسول المنظمة في دوسرى كسى حديث من وضاحت فرمادى مو-

این زبان مراک سے اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کرکے نقل فرمائی ہو۔ اس مبارک سے اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کرکے نقل فرمائی ہو۔ اس تعریف کی روسے قرآن مجید اور حدیث قدی میں گی ایک فرق ہیں:

(الف) — قرآن کر یم کے الفاظ و معانیٰ دونوں من جانب اللہ ہوتے ہیں اور الفاظ ہیں جب کہ حدیث قدی کے معانی من جانب اللہ ہوتے ہیں اور الفاظ رسول اللہ بھی کے اپنے ہوتے ہیں۔

(ب) — قرآن كريم كى محض علاوت بھى عبادت ہے، ليكن حديث قدى كى محض علاوت عبادت نہيں۔

(ے) - قرآن کریم کے ثبوت کے لئے متواتر ہونا شرط ہے، حدیث قدی کے لیے شرط نہیں - قرآن کریم معجزہ ہے، لیکن حدیث قدی کی یہ شان نہیں ہے۔

(د) — قرآن کریم کامطلق انکار کفرہے، لیکن حدیث قدی کامنکر کافر نہیں جب کہ یہ متواتر نہ ہو۔

(ح) — قرآن كريم كانزول بالواسط مواهب اليكن صديث قدى كانزول كم المارول كانزول كم بالواسط وركبهي بالواسط -

پ حدیث منصل : وہ مرنوع یا موقوف صدیث جس کی سند اتسال کے ساتھ نہ کور ہولینی تمام رواۃ کا ذکر کیا گیا ہو اور کسی مجمی رادی کاسقوط نہ ہواہو۔

(الف) - مرفوع تولى: وه حديث جس جن بي كريم على كاكولى تول، لفظ قال ك ذريع نقل كيا جائے يا وه لفظ قول كم منهوم كا ادا كرے جيسے امرنهى تضاوغيره-

(ب) - مرفوع تقریری: وہ صدیث جس میں رسول الله الله الله علی کا حیات مبارکہ میں یاان کے سامنے کئے جانے والے عمل کاذکر ہو اور نی کریم اللہ کا اس عمل کے بارے میں انکار فد کور نہ ہو۔

(ج) — مرنوع وصفى: وه حديث جس مين آنحضور على ك جسمانى، اخلاقى، روحانى ياديكر اوصاف حيده كاذكر مو-

(د) — مرفوع عمی: وه صدیث جس کی به ظاہر برنسبت رسول اللہ ﷺ کی طرف ند ہو، لیکن کسی وجہ سے حکماً آپﷺ کی طرف منسوب ہو۔

ا بعن کا مقطوع: وه قول ونعل جس کو کسی تابعی کی طرف منسوب کیاجائے۔ حدیث مقطوع کی اقسام ہیں:

(الف) — مقطوع تولى: مثلًا حضرت حسن بصرى كاوه تول جوكسى بدعت \_ يعنى نماز عليه بدعت \_ يعنى نماز رها مار كابدعت تواكل برزے كى \_

ب ، مقطوع فعلى: مثلاً حضرت ابراہيم بن محد بن منتشر تا بعي كا قول ك حضرت مسروق اپناور ابل وعيال كے در ميان پرده وال كر نماز على مشغول بوجاتے اور ان ك دنيا سے الگ بوجاتے ۔

دونوں طرح کی مقطوع احادیث کا تھم یہ ہے کہ اگریہ حدیث مرنوع کا تھم قرار پائے توسمجھا جائے گا کہ تابعی کو اس کاعلم حضرات محابہ کے واسطے سے حاصل ہوا ہے، اس لئے جمت قرار پائے گا۔اگر مکما مرفوع نہ ہو تو بالاتفاق جمت نہیں ہوگا۔ ایسی احادیث سے استدلال جائز نہیں جب تک یہ کس اعتبار سے مرفوع کے تکم میں

شامل نه ہوں۔

ا وه حدیث جس کی نسبت کس محالی کی الله معالی کی الله معالی کی حدیث جس کی نسبت کس معالی کی طرف کی جائے خواہ قول ہو یا نعل ہو یا تقریر ہو۔ بعض احادیث موتوف مردود کے عظم میں آتی ہیں اور بعض مقبول کے عظم میں حدیث موتوف کی مندرجہ ذیل اقسام ہیں:

موتوف تولى: وه حديث جس ميس سي صحافي كاكو كي ارشاد ذكر كمياً كيا
 هو-

● موتوف فعلى: وه حديث جس يس سى صحابى كانعل ياعمل منقول ہو۔ ● موتوف تقريرى: وه حديث جس يس سى صحابى كى تائيد سكوتى موجود ہوليعنى تابعى كايہ كہنا كمہ يس نے فلال صحابى كے سامنے يا ان كے زمانے ميں ايسا كام كيا اور ان صحابى نے اس پر انكار نہيں كيا۔

\* حدیث اور شنت کا فرق: عدثین کی غالب دائے یہ مدین کی غالب دائے یہ کہ حدیث اور شنت کے الفاظ ایک دوسرے کے مترادف ہیں اور ایک دوسرے کی جگہ استعمال ہوتے ہیں اور ان دونوں کا مفہوم تول ونعل، تقریر یاصغت کونی کریم ﷺ کی طرف منسوب کرنا ہے تاہم بعض علانے ان دونوں الفاظ میں فرق کیا ہے۔

الوالقائي بيان كے مطابق، "حديث" كالفظ "تحديث" فكال الفظ "تحديث" فكال مهابق، "حديث كو بيان كے مطابق، "حديث اس قول، نعل، تقرير كو حديث كمن منسوب مو خهور اسلام حديث كمن غرب لوگ حديث كے لفظ كو اخبار (خردينا) كم عني من استعال كرتے ہے۔ مثال كے طور پر وہ اپنے مشہور ايام كو "احاديث" كمتے تھے۔

جب کہ شنت کے لغوی عن ہیں، واضح راست، مصروف راست، چاتا ہوار جو ہوار است، ہموار راست و توموں کے ساتھ جومعالمہ اللہ نے کیا اور جو سب کے لئے کیساں ہے، قرآن مجید ہیں اے "سنت اللہ" کہا گیا ہے۔ لفظ "سنت" اپن اصل کے اعتبار سے لفظ حدیث کے ہم عنی نہیں ہے۔ اصل لغوی عنی کے اعتبار سے شنت کا اطلاق اس دنی طریقے پر کیا جاتا ہے جس پر نبی کر یم جھٹائنے نے عمل کیا ہو، اس لئے کہ شنت کے لغوی جاتا ہے جس پر نبی کر یم جھٹائنے نے عمل کیا ہو، اس لئے کہ شنت کے لغوی

معنی راستہ اور طریقہ کے ہیں۔ جب کہ حدیث عام لفظ ہے۔ اس میں نبی کریم ﷺ کے اقوال واعمال سب واخل ہیں۔ اس کے برخلاف شنت کا لفظ نبی کریم ﷺ کے اعمال کے ساتھ مخصوص ہے۔

5

ب حرا، عار: مدے تین میل دور ایک غار-اس غاری باکر نی حرا، عار: مدے تین میل دور ایک غار-اس غاری باکر نی کریم بیش عبادت کیا کرتے سے، لیکن اس وقت تک نبوت کا منصب نبیس ملاتھا۔ نبی کریم بیش کامعمول تھا کہ محرے کھانے پینے کا سمال لے جاتے اور مہینوں غار حرایش بند ہو کر اللہ کی عبادت اور مراقبہ میں مشغول ہوجاتے ۔ سامان خور ونوش ختم ہوجاتا تودوبارہ محر آتے اور ضروریات بوری کرکے واپس غار حرایش چلے جاتے ۔ صحح بخاری میں ہے، نبی کریم بیش غار حرایش تخنث یعنی عبادت کرتے سے یہ اور عبادت غور و فکر اور عبرت بذیری تھی۔ نبی کریم بیش کا کا معمول چل رہا تھا کہ ایک روز حضرت جریل النظیمین نے آکر ان کو صورہ اقراکی ابتدائی پانچ آیات سنائیں اور انہیں بڑھنے کو کہا۔ حضورہ اقراکی ابتدائی پانچ آیات سنائیں اور انہیں بڑھنے کو کہا۔ حضوت محمول کا بیتوں میں ہے۔ کو کہا۔ حضوت محمول کا بیتوں کو کہا۔ حضوت محمول کی ابتدائی پانچ آیات سنائیں اور انہیں بڑھنے کو کہا۔ حضوت محمول کا بیتوں کو کہا۔ حضوت محمول کی بیتوں کو کہا۔ حضوت میں کو کہا۔ حضوت میں کو کہا۔ حضوت محمول کی بیتوں کو کہا۔ حضوت میں کو کھا کے کو کھا کی کو کھا کے کو کہا کی کھا کو کھا کے کو کھا کی کو کھا کے کو کھا کو کھا کے کو کھا کہ کو کھا کی کو کھا کی کو کھا کے کھا کو کھا کے کھا کو کھا کہ کو کھا کو کھا کو کھا کی کھا کو کھا کو کھا کو کھا کو کھا کو کھا کے کھا کو کھا کو کھا کی کھا کے کو کھا کے کھا کو کھا کے کھا کو کھا کے کھا کیں کو کھا کو کھا کو کھا کے کو کھا کے کھا کو کھا کے کھا کو کھا کے کھا کے کھا کو کھا کے کھا کے کھا کے کھا کو کھا کے کھا کے کھا کے کھا کو کھا کے کھا کو کھا کے کھا کے

مسجد: مجدحرام-دى كرمد، كبة الله-

ایک جنگ جرب، ایجات: ایک جنگ جو اوس و خزرج کے در میان ازگ کئی۔ بیاث، جنگ +اوس + خزرج + مدینہ۔

پ حرب بن امميد : کفار قرایش بس سے رئیس اعظم - یہ شخص حضرت الوسفیان کا باپ تھا اور الولسب کا خسر - کہا جاتا ہے، اس نے بہلی بار عربی تحریر استعال کی - اس نے شراب بھی ترک کر رکبی تھی۔ حرب بی کریم پیش کے داداعبدالمطلب کاساتھی تھا اور نوتی قائد کے طور پر ان کا جانشین مقرر ہوا تھا اور اس کے بعد قیادت بنوبا می میں آئی - اس قدر قائل آدمی ہونے کے باوجودوہ شخص اسلام کی دولت میں آئی - اس قدر قائل آدمی ہونے کے باوجودوہ شخص اسلام کی دولت میں محروم رہا، صرف اس وجہ ہے کہ اس نے بی کریم وقت کی ذات

مرامی کومعمولی (نعوذ بالله) اور خود کو ایک قائل اور برا آوی مجها-

ات ہے ہے کہ آنحصور کی نے بھی اس میں شرکت کی تھی اور اپنے بات ہے ہے کہ آنحصور کی نے بھی اس میں شرکت کی تھی اور اپنے قبیلے کی طرف سے آپ کی نے تیر اٹھا اٹھا کر دیے تھے۔ یہ لڑائی داعل میں ممنوع مہینوں میں ہوئی۔ جنگ کا تیجہ کچھ نہیں نکلا اور دنوں حریف قبیلوں "یعنی قریش" اور "بنوقیس" میں مسلم ہوگئ۔ اس طرح جنگ فی برختم ہوئی اور علاقے میں امن قائم ہوا۔

پ حرم مدینہ منور کا وہ علاقہ جس کے اردگرد جنگ منوع متح میں ہے اردگرد جنگ منوع متح اس سے مراد ہے مورک وہ علاقہ جس کے اردگرد جنگ منوع متح کے اس کے حدم مدینہ کا نہ ہی منہوم یہ تھا کہ اس کی حدود میں جو شخص چاہے تیام کرسکتا ہے اور وہ پناہ میں مجھا جائے گا۔ حرم کا سیای منہوم تھا کہ نیہ نی اسلامی مملکت کی حدود ہیں۔

مدینہ کے ایک جھے کو حرم قرار دے کرنی کریم ﷺ نے الل مدینہ کو بہت سے فتول سے محفوظ کر لیا اور سیای بوزیش بھی حکم ہوگئ۔ اب نی کریم ﷺ کی اجازت کے بغیر مدینہ سے کوئی کارواں گزر نہیں سکتا تھا۔

حرم کارقبہ بارہ مربع میل تھا۔ سیح بخاری اور سیح مسلم کے مطابق جبل عید ہے بعد جبل قور تک کاعلاقہ حرم میں شامل تھا۔ فتح کمہ کے بعد کعب بن مالک کی زیر گرانی حرم کی حدود کا از سرنو تعین کیا گیا۔ تاہم ابتدا میں جب کہ کمہ کو فتح نہیں کیا گیا تھا، حرم کی حدود اس ہے کم تھیں۔ ایک حوالے کے مطابق عیدے ملع تک کاعلاقہ حدود حرم میں شامل تھا۔ امام ابویوسف کے بیان کے مطابق، بی کریم کی نے فرمان جاری کیا تھا کہ مدینہ میں مہیل کے علاقے میں کھیتی باڑی نہ کی جائے۔ جاری کیا تھا کہ مدینہ میں مہیل کے علاقے میں کھیتی باڑی نہ کی جائے۔ یہ چارمیل کا علاقہ حرم کی حدود میں شامل تھا اور یہیں پر اسلای سلطنت قائم کی گئی۔

پ حرمین الشریقین و مقامات مقدسه یعنی مکداور دیند-ان دونول مقامات کے خاوم کے لئے "خاوم الحرثین الشریفین" کے الفاظ استعمال کئے جاتے ہیں۔ جمکہ + دیند-

پ حمر ميد: ايك ريشي كرزاجس كاذكر قرآن پاك يس آيا -حرير اور ال قسم كے زيب وزينت والے لباس كو اسلام نے مردون كے لئے مكروہ بلك علاكے ايك بڑے مروہ نے حرام قرار ديا ب-البتہ عور توں كے لئے اس كا استعال جائز ہے۔

ح ک

ان کی کنیت "الوالولید انساری" تھی۔ قبیلہ فزرج سے تعلق رکھتے سے ۔ الوالولید انساری " تھی۔ قبیلہ فزرج سے تعلق رکھتے ہے۔ ۲۰ سال کی عمر میں اسلام قبول کیا۔ نبی کریم کی شان میں گئ ایک نعتیں کہیں۔ ۲۰ ابرس تک زندہ رہے اور حضرت علی کے دور فلافت میں وفات پائی۔ حضرت حمان بن ثابت سے گئ احادیث بھی روایت کی جاتی ہیں۔ خزرج + علی بن الی طالب۔

معاشب نسب فسب عماشرے میں مقام، ذات پات وغیرہ۔ حسب کے معنی کرم، شرف اور وہ فغیلت ہے جو اچھے اعمال کی وجہ سے حاصل ہو۔ "حسب" کے معنی رشتے دار کے بھی ہیں۔ اور "نسب" وہ قرابت ہے جو آباد احداد کی طرف ہے ہو۔

🗘 آباد اجداد نبوی عظم۔

در اندام کی ایک اسطلاح جو تین اقسام کی احادیث یمی کی احادیث یمی کے داولوں کے داولوں کے داولوں کے تقد ہونے کی میں کے داولوں کے تقد ہونے پر بورا اتفاق ہوخواہ اس میں کسی دوسری معمولی وجد ہے کے کردری بھی پائی جاتی ہو۔

ا مريث.

گلی کے نام سے بھی موسوم ہیں۔ اسلمی کے نام سے بھی موسوم ہیں۔

 بڑے تھے۔ کنیت ابو محمہ اور خطاب سید اور ریجانتہ البی تھا۔ جب کہ برس نہ صرف آنحضور ﷺ اور دیگر مسلمانوں کاناطقہ بند کیا بلکہ تمام بنو شیہ رسول ﷺ لقب تھا۔ والد حضرت علی کی طرف سے سلسلہ نسب باتم سے برتسم کے تعلقات مقطع کر لئے تاکہ وہ تنگ آگر آنحضور ﷺ کی یہ تھا:

> ابو محرحسن بن على الى طالب بن عبد الطلب. والده حضرت فاطمه كى طرف سے سلسله نسب يه تضا: فاطمه بنت محد بن عبد الله بن عبد البطلب.

اسلامی تاریخ میں حضرت حسن ایک معروف اور اہم شخصیت کے حامل رہے ہیں۔ ان کی زندگ کے بارے میں کتب اِنے تاریخ میں تفصیل سے دیکھا جاسکتا ہے۔

چوٹے بھائی، حضرت علی اور حضرت فاطمہ کے فرزند ان کاسلسلہ چھوٹے بھائی، حضرت علی اور حضرت فاطمہ کے فرزند ان کاسلسلہ نسب ظاہر ہے کہ حضرت حسن کاسلسلہ بی ہے۔ کنیت ابو عبداللہ تھی۔ سیدالشباب اہل الجنته، ریحانته النبی اور سید الشهداء القاب ہیں۔ حضرت سین کا ذکر حضرت امیر معاویہ کے بیٹے نزید کی القاب ہیں۔ حضرت سین کافی مشہور ہے۔ تاریخ اسلامی کی کتب ان بیعت کے حوالے سے کافی مشہور ہے۔ تاریخ اسلامی کی کتب ان وونوں کے متفرق واقعات (قطی نظر اس سے کہ ان میں کتی صداقت ہے) سے ہمری بڑی ہیں۔

# ح ص

# 🗱 ح**صار شعب**: شعب الي طالب كي قيد -

تمام اہل مکہ نے (بنو امیہ، بنونوفل اور بنو عبد مناف کے دو خاندان) مسلمانوں اور بنو ہامیہ، بنونوفل بے تعلقات مقطع کر گئے۔ چنانچہ ان سب کو شعب الله طالب میں قید ہونا پڑا۔ اور ایک عہد نامہ مقاطعہ لکھ کرخانہ کجید ہیں لاکا دیا گیا۔

دراصل کفار مکہ نے جب دیکھا کہ ہاری مخالفت کے باوجود مسلمانوں کی تعداد بڑھ رہی ہے تو الن لوگوں نے بنوبائم پر نہایت تختی کرنے کی شھانی۔ اس مقصد کے لئے انہوں نے نبوت کے ساتویں

برس نہ صرف آنحضور ﷺ اور دیگر مسلمانوں کاناطقہ بند کیا بلکہ تمام بنو

ہائم ہے برتسم کے تعلقات مقطع کر لئے تاکہ وہ نگ آگر آنحضور ﷺ ک

حفاظت ہے وست کش ہوجائیں۔ قریش اور کنانہ کے اکابر کا ایک

اجلاس ہواجس میں قرار پایا کہ جب تک بنوہ ہم نبی کریم ﷺ کو ہمارے

حوالے نہیں کرتے، کوئی شخص نہ ان کے ساتھ رشتہ نا تا کرے گا اور

نہ ان کے ساتھ خرید و فروخت کرے گا۔ اس قرار داوکو ایک کاغذ پر

تریکر کے خانہ کجہ میں لٹکاویا گیا۔

الل شہر نے اس قرار داد کی تخت ہے پابندی کی۔ بنوہ ہم کے ساتھ نہ صرف لین دین بلکہ بول چال بھی قطع کر دی گئے۔ یہ وقت بنوہ ہم کے لئے ایک حوصلہ آزما امتحان تھا۔ ان میں کی افراد مشرک بھی تھے تاہم انہوں نے دیکھا انہوں نے دیکھا کہ تمام کمہ برگانہ ہو گیاہے ، کوئی شخص آنکھ ملانے کا بھی د دادار نہیں اور آنحضرت چھٹے کی جان کو خطرہ بڑھ رہا ہے تو شہرے نکل کر شعب ابوطالب میں مکین ہو گئے۔ "شعب" عربی میں "کھائی" کو کہتے ہیں۔ شعب ابوطالب میں مکین ہوگئے۔ "شعب" عربی میں "کھائی تھی جو بنوہ ہم کی مکیت شعب ابوطالب یہاڑے دائن میں ایک کھائی تھی جو بنوہ ہم کی مکیت تھی اور ابوطالب کے نام ہے منسوب تھی۔

ابولس نے مشرکین سے اتحاد کیا اور اپنے خاندان کے ساتھ شامل رہوا۔

شعب الوطالب ایک قلعے کے مانند تھی جس میں خاندان نبوی ﷺ کویا محصور تھا۔وہ باہر آجانہ کتے تھے۔کفار پہرے پررہتے کہ کوئی شے اندرنہ لے جائے۔

مکہ میں بنوہ آئم کے جونرم دل اقربایا ہدر دہتے وہ انہیں کبی کبھار خفیہ طور سے غلہ جیجنے کی کوشش کرتے تھے۔ قریش مزائم ہوتے۔ الوجہل ایک دفعہ ایسی ہی حرکت میں پٹ گیا۔ قصہ یہ ہوا کہ عکیم بن حزام اپنی چھو پھی حضرت خدیجہ "کے لئے بچھ گیہوں اٹھائے لے جاتے تھے۔ الوجہل ان سے الجھ گیا۔ ایک مشرک نے الوجہل سے کہا جاتے تھے۔ الوجہل ان سے الجھ گیا۔ ایک مشرک نے الوجہل سے کہا کہ حہیں دخل دینے کاحق نہیں، یہ صاحب اپنی پھو پھی کے لئے بچھ غذا سے جاتے ہیں، تم کیوں مزائم ہوتے ہو۔

الوجبل نے ضد کی اور بات باتھا پائی تک پہنچ میں۔ اوٹ کے

جڑے کا ایک بڈی اس مشرک کے ہاتھ آگی اور وہ بڈی البوجبل کے نیخ دی۔اس کاسر پیٹ گیا۔

شعب الوطالب کے محاصرے کے دوران ہاتھی افراد کو اشیائے صرف کی تلاش میں دور دور تک جانا پڑتا تھا۔ رحمن ان کے بیچے جاکر دیگر قبائل کو بھی ان کے ہاتھ چیزیں بیجے ہے روکتا۔ بارہا غذا کی بہت قدّت ہوجاتی، فاقوں پر فاقے گزرجائے۔ بعض دفعہ درختوں کے پول سے بھوک مثابتے تھے۔ ایک بار ایک صاحب کوسو کھا چیڑا زمین پر پڑائل گیا۔ اسے دھوکر بھونا اور سفوف بناکر کھایا۔

بچوں کی حالت بہت دل گداز تھی۔ وہ بھوک پیاس سے تڑ ہے، بلکتے اور چلاتے تھے۔ کفار پہاڑ لوں کی اوٹ میں بیٹھ کر ان کی چیخ بچار سنتے اور خوش ہوتے تھے کہ بنوہا ہم اب گھٹے ٹیک دیں گے، لیکن ان کی یہ مراد برنہ آئی۔

اس حالت میں تین برس گزر کے۔ آنحضور اللہ کی تبلیقی سرگرمیاں پہلے سے بھی بڑھ گئیں۔ آپ کی برابر تبلیغ میں معروف رے۔ کفار کا جہاں تک بس چلتا، طنزہ تفخیک کرتے تھے۔

مصیبت پر مصیبت بطی آئی تھی اور پھر ہر مصیبت ایک پہاڑتی،
لیکن الوطالب کی ہمت میں خم نہ آیا۔ انہیں کی اور کی بھوک کی پروا
تھی، نہ پیاس کی گلر۔ اگر گلر واس کیر تھی تو اس پیکر صداقت کی جس کی
خاطر یہ سب صدے اٹھائے جارہے تھے۔ سوتے جامحے
آنحضور ﷺ کی زندگی کا دھیان رہتا۔ رات کو آپ ﷺ کی جگہ بدل
دیتے اور آپ ﷺ کے بہتر پر کوئی اور پڑر ہتاکہ کوئی کینہ خواہ یابہ خواہ
شخص حملہ آور ہو بھی جائے تو چاہے کی اور کی جان جلی جائے،
آپ ﷺ کی زندگی پر آئے نہ آئے۔

قریش کے چندرخم دل آدمی اس معاہدے کے ظاف تھے۔ بنوہا میں معاہدے کے ظاف تھے۔ بنوہا میں معاہدے کے ظاف تھے۔ بنوہا م کے معمائب پر کڑھتے تھے، لیکن بے بس تھے البذا چیکے دہتے۔ بالآخر ہشام بن عمرونے معاہدہ توڑنے کی بیشیدہ تحریک چلائی۔ زبیر مطعم بن عدی، ابوالبختری اور زمعہ بن اسود نے اس کا ساتھ دیا۔ یہ اشخاص ایک رات مکہ سے باہر ایک پہاڑی پر جمع ہوئے اور فیصلہ کیا کہ کل قرار داد کے ورق کوچاک کردیں گے۔

الله کی قدرت و کھے، اک روز آنحضرت و لئے کی اپنے چیا ابوطالب کو بتایا کہ معاہدے کے حروف کو مٹی کھا گئ ہے صرف وہ جہیں باقی میں جہاں خدا کانام ہے۔

ابوطالب دوسرے دن حرم میں گئے اور اعلان کیا کہ میرے بھیجے (محمد بھیائے) نے مجھے بتایا ہے کہ عہد نامہ کی تحریر کوئے نے کھری کھایا ہے صرف اللہ کانام باتی چھوڑا ہے۔ اگریہ تی ہے توہم ابد تک مجمد ( ایک کی تمہارے حوالے نہیں کریں گے ورنہ آپ ایک ہے کیو ہوجائیں گے۔

و میما توبات درست تقی-ہشام اور ان کے رفقانے کہا، اب اس کاغذ کو بھی چاک کروو۔ بیرظلم اور سنگدلی کانشان ہے۔

الوجبل نے روکنا جاہا، گرنا کام بچے تھیجے کاغذے پرزے اڑاد کے گئے۔ بنوہآم کاقدغن لوٹ کیا اور وہ شہر میں واپس آگئے۔

مشمل ایک مشہور معروف کتاب-اس کتاب کوعلامہ امام محمد بن محمد مشمل ایک مشہور معروف کتاب-اس کتاب کوعلامہ امام محمد بن الجزری شافعی نے مرتب کیا تھا۔اس کتاب کی تالیف کے بعد اتفاق سے مصنف موصوف تیموری فقنے کے زمانے میں تیموری افواج کے زمانے میں تیموری افواج کے زمانے میں تیموری افواج کے زمانے میں کئی لیکن حصن حصین کے مسلسل ختم کی برکت سے انہوں نے اور تمام شہر کے مسلمانوں نے اس فقنے سے بہات پائی اور تیموری فوجیس شہر کامحاصرہ چھوڑ کرچگی گئیں۔
ار دوزبان میں مجھی اس کتاب کے تراجم ہو چھے ہیں۔

پی حصن مرحب : خیرے مشہور یہودی سردار مرحب کاوہ قلعہ جے حضرت علی کرم اللہ وجہ نے فتح کیا۔ یہ قلعہ ایک بہت بلند پہاڑی پر واقع تھا۔ ← خیبر، غزوہ + علی بن الی طالب۔

# ح ض

پ حضر موت: بلاد عرب ميں يمن كے مشرق ميں واقع ايك مملت - اسلام كى آمد سے يہلے اس علاقے ميں قبيلد "مدف" آباد

تھا۔رسول اللہ ﷺ کی ولادت کے قریبی زمانے میں بنو کندہ کے تیس جزار افراد بحرین سے بھرت کر کے میال آب سے۔ بی کریم ﷺ کے دوریش کندہ کے سردار قیس بن اشعث نے اسلام قبول کر لیا تھا۔

آج کل حضرموت جنونی یمن کا حصد ہے۔ یہ ایک پہاڑی سرزین ہے جس ہے جس کے آریار ایک ندی ہے جس میں سے کی ندیاں نگلی ہیں۔ ساحل کے ساتھ ایک طویل پہاڑی سلسلہ ہے جب کہ سب سے اونچا جبل العرشہ ہے۔ پہاڑیوں کا یہ سلسلہ صحرائے اعظم تک پھیلا ہوا ہے۔ جبل العرشہ ہے۔ پہاڑیوں کا یہ سلسلہ صحرائے اعظم تک پھیلا ہوا ہے۔ «اللّا "اس کی اہم ترین بندرگاہ ہے۔

پ حضر کی: کمه کاوه کافرجس کامسلمانوں کے ذریعے اتفاقی قتل غزدہ بدر کاسب بنا۔ بہرر، غزده۔

## ح ف

💸 حفصه: أمّ المؤتنين، زوجِه محترمه، خليفه ثاني حضرت عمر فاروق کي صاحزادي۔

حضرت حفصد کی والدہ کا نام زینب بن مظعون تھا جو حضرت عثمان بن مظعون کی بھیرہ تھیں۔ آنحضور ﷺ کی بنوت سے پانچ سال چیشر حضرت حفصد کی ولاوت ہوئی۔ اس قت قبیلہ قریش کے لوگ فانہ کعبد کی تعمیر نوشی گئے ہوئے شے۔(طبقات)

حضرت حفصد کا پہلا تکاح خنیص بن حذیفہ سے ہوا تھاجو قبیلہ بنوسہم کے فردیتھ۔

حضرت حفصد کے قبول اسلام کازماند وہی ہے جس وقت حضرت عضرت مختر اور دالدین عشر اور دالدین کے شوہر اور دالدین میں ان کے شوہر اور دالدین میں تنے۔ ان وونوں میاں بیوی نے کیجا مدینة النی ویک کی طرف ہجرت فرمائی اور شوہر نے غزوة بدر میں شرکت کی جبال وہ شدید زخی ہوئے اور بعد میں انقال ہوگیا۔

عدت کی مدت بوری ہونے کے بعد حضرت عمرفاروق کو حضرت حفصہ کی عمروا حفصہ کی عمروا

سال تقی۔ حضرت رقیہ جو آنحضور ﷺ کی صاحبزادی اور حضرت عشان عنی کی المیہ تقیس البذا حضرت عش اللہ عشان عثمان تعیم اللہ اللہ عشور عشان عشان عشان کی ہوہ بینی کو اپنی زوجیت میں قبول فرالیں جس پر حضرت عشمان عنی تنظم نے غور کرنے کا وعدہ کیا، لیکن چند روز کے بعد حضرت عثمان شنے اسے نامنظور فرادا۔

پی حضرت عرق نے بی ورخواست حضرت الوبکر کے سامنے
پیش کی جس پر انہوں نے خاموثی اختیار فرائی۔ حضرت عمرفاروق کو
ان کی عدم دلجیسی ظاہر کرنے پر سخت افسردگی ہوئی۔ بعد ازاں نبی
کرمی جس نے ازخود حضرت حفصہ سے نکاح کرنے کی خواہش کا
اظہار فرایا۔ ای طرح ہجرت کے دوسرے یا تیسرے سال حضرت
حفصہ کا نکاح رسول جس نے ہوگیا۔ اس شادی کے بعد حضرت
الوبکر حفظہ ، حضرت عمرفاروق کے پاس تشریف لائے اور فرایا کہ
میرے انکار کا خاص سبب یہ تھا کہ جب آپ میرے پاس یہ رشتہ
کے کر آئے تھے اس وقت یہ بات میرے علم میں تھی کہ ایک مرتبہ
آئے خضرت جس نے اس معالم میں کنارہ کش کرنازیادہ بہتر تھا۔ میں نے اس
میرے لئے اس معالم میں کنارہ کش کرنازیادہ بہتر تھا۔ میں نے اس
ذاتی معالم کو عام کرنا مناسب نہیں سمجھا۔

نی کریم الله کا حضرت حفد سے نکاح کرنے کا مقصد حضرت عشر اور ان کے بااثر قبیلے سے تعلقات استواد کرنا تعا۔ آنحضرت الله اس پر کے اس عمل کو عوام الناس نے نہ صرف بد نظر خسین دیکھا بلکہ اس پر اظہار مسرت بھی کیا۔

حضرت حفد کو جلد غصہ آجاتا تھا اور ترکی بہ ترکی جواب دیا کرتی تھیں جس کا مظاہرہ اکثر و بیشتر مباحثوں کے دوران زیادہ نظر آتا تھا۔ ان کا یہ رویہ حضرت عمر کو ناپند تھا اور اکثر اوقات وہ اپن مساجزادی کو حضور الکی ہے بحث مباحثہ کرنے پر لوکتے رہے اور فرماتے کہ یہ حرکت گناہ میں داخل ہے۔

فرماتے کہ یہ حرکت گناہ میں داخل ہے۔

آنحفرت وللله كوشهد مرغوب تفا- آپ ولله عمومًا تيسر، بهر

کے بعد از داج مطہرات کے بیہاں تشریف لایا کرتے تھے۔ایک مرتبہ جب آپ بھی معرت زیب کے بیال پنج توانبول نے آپ بھی کی خدمت میں شہد پیش کیا جے آپ ﷺ نے بڑے شوق ہے نوش فرمایا۔ یہ شہد ان بھولوں سے نکا ہوا تھاجنہیں مقامی طور پر "منافیر" کا نام دیا جاتا تھا اور ان کی خاص طرح کی خوشبوتھی، لیکن وہ خوشکوار نہ تھی۔بعدیں جب بی کرم ﷺ دوسری بیولیاں کے ہال گئے تو انہوں ن اس ناخوشگوار بو کومسوس کیا اور آپ علی سے اس کاذکر کیا۔ بی كريم اللك في حفرت زينب عالى كاتذكره كرت بوك فرماياك وه آئده مجي شهد ان كو پيش نه كرير - ساته عن آب الله الله الله الله الله الله کھانے کائسم بھی کھائی۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ چونکہ آنحضرت عظیم نہایت صفائی پیند اور خوشبووں کے دل دادہ تھے، اس کے انہیں یہ بات ناگوار گزری کہ کوئی ان کے وہن مبارک کے حوالے ہے ناخو شکوار بوکاذ کر کرے۔اس پر قرآن کی یہ آیت نازل ہوئی کہ "اے تغير اب السيط الله يوايال كوخوش كرف ك واسط ايك چيزكو حرام قرار دے رہے ہیں جے اللہ تبارک و تعالیٰ نے حلال بنایا ہے۔" ال واقع كوتحريم كاحادثه كهاجاتاب جس كى وجد سے خدائے ذوالحلال كى طرف سے وقى كى مغيرورت برى-

وفات

حضرت حفصہ کا وصال شعبان ۳۵ مد کو حضرات امیر معاویہ کے دور خلافت میں ہوا۔ (ابن سعد) حضرت الوہریہ ٹانے جنازہ معیزہ کے مکان سے قبرستان تک بہنچایا اور مروان نے جو اس وقت دینہ منورہ کا حاکم تھا، نماز جنازہ پڑھائی۔ ان کے جعائیوں عبداللہ بن عمر عالم بن عمر اور حضرت عبداللہ بن عمر کے صاحبزادوں سلیم، عبداللہ اور حزہ نے ان کا جسم اطہر جنت ابقت کے قبرستان میں قبر میں اتارا۔ حضرت حفصہ کے بطن سے کوئی اولاد نہیں ہوئی۔ (ابن سعد)

علمى قابليت

ذوالقرنی کے قول کے مطابق، ساٹھ مدیثیں حضرت حفصہ ہے مردی میں جو انہوں نے آنحضرت ﷺ اور اپنے والدبز گوار حضرت

عر سے تی تھیں۔ حضرت حفصہ فد ہمی مسائل کے بارے میں وسطے علم رکھتی تیں۔ ایک مرتبہ حضور وہ آن نے ارشاد فرمایا کہ انہیں امید ہے کہ اصحاب بدر اور صلح حد بیبی سے صحابہ دوزخ میں نہیں جائیں گے۔اس پر حضرت حفصہ نے اپنے بیان میں تصدیق کے لئے یہ قرآنی آیت بیش کی کہ تم میں کوئی بھی ایسانہ ہوگاجو اوپر نہیں جائے گا۔ (۱۹:۱۷) اس پر آنحضور وہ نے ان کی تائید کرتے ہوئے مزید ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ آ کے فرماتے ہیں کہ ہم ان میں سے نیکوکاروں کو بچالیں کے اور کناہ گاروں کودوزخ میں دکھیل دیا جائے گا۔ (سند احمہ)

علم کی جستجو میں حضرت حفصہ کا درجہ حضرت عائشہ کے بعد دو مرے نمبری آتا ہے۔ حضرت حفصہ کو حضرت عمر نے ان کے بھائی حضرت عبداللہ کے ساتھ برسم کی تعلیم و تربیت ہے آراستہ کیا تھا اور ان کا بیشتر وقت لکھنے پڑھنے میں صرف ہوتا تھا۔ حضرت الو بگر نازل شدہ آیات کو حضور و تھائے کی بتائی ہوئی ترتیب ہے درج کر لیا کرتے شے اور وہ مسودہ بھر حضرت عثمان کو بہ حفاظت اپنے پاس رکھنے کو دے دیا کرتے جے وہ حضرت حفصہ کے حوالے کر دیتے تھے۔اس طرح حضرت حفصہ کو قرآن شریف کی بہلی محافظ کا شرف بھی حاصل ہوا اور بعد میں بی مسودات قرآن شریف کی بہلی محافظ کا شرف بھی حاصل ہوا در بعد میں بی مسودات قرآن شمید کے سے کے طور پر عام ہوئے۔

ح ک

کی کنیت ابو خالد تھی۔ کہ میں پیدا ہوئے اور قریش کے قبیلے سے تعلق کی کنیت ابو خالد تھی۔ کہ میں پیدا ہوئے اور قریش کے قبیلے سے تعلق رکھتے تھے۔ نخ کمہ کے ون ساٹھ برس کی عمر میں اسلام قبول کیا۔ نہایت فیاض اور دین وار آدئی تھے۔ چنانچہ اسلام لانے کے بعد بقیہ سائھ سال اسلام کی تبلغ میں صرف کئے اور تقریباً سوغلام بھی آزاد کئے۔ انہوں نے ایک بار غزوہ حنین کے موقع پر پچھ عطیہ نبی کریم کی اسلام کے۔ انہوں نے ایک بار غزوہ حنین کے موقع پر پچھ عطیہ نبیں ٹیں مے۔ لیتے ہوئے عہد کیا تھا کہ آئدہ کھی کی سے عطیہ نبیں ٹیں مے۔

چنانچدان کے بارے میں مشہورے کدانہوں نے مرتے دم تک بھی کس سے عطیہ نہیں لیا۔ البتہ خود اپی فیاضی اور سخاوت کی وجہ سے دو سرول کی حاجتیں لیوری کرتے رہے۔

⇒ فديجه، ام المؤنين + قريش + فغ مكه + حنين، غزوه ...

# **J** と

علف القضول: قبل از اسلام ہونے والے دو معاہدے۔ ان معاہدوں کا مقصدیہ تھا کہ لوگ اپنے شہریم کمی پرظلم معاہدہ دیں گے، خواہ وہ مکہ کاشہری ہویا پردلیں۔ پہلا معاہدہ قبیلہ جرہم کے سرداروں کے در میان ہوا تھا۔ یہ لگ بھگ چار ہزار سال پہلے کی بات ہے۔ جب کہ دوسرا معاہدہ نبی کریم کی کرونے میں کرائے میں کا ہے۔ یہ دوسرا معاہدہ بنو ہائم، بنوز ہرہ، بنو تم اور عارث بن فہر کے در میان ہوا۔ اس معاہدے میں نبی کریم کی گائے نے در میان ہوا۔ اس معاہدے میں نبی کریم کی گائے نے در میان ہوا۔ اس معاہدے میں نبی کریم کی گائے نے در میان ہوا۔ اس معاہدے میں نبی کریم کی گائے نے در میان ہوا۔ اس معاہدے میں نبی کریم کی گائے۔

فدائق م شبر کمہ میں کسی برظلم ہوا تو ہم سب ظلم کے خلاف مظلوم
کی تائید میں ایک ہاتھ بن کر انھیں ہے، چاہے وہ شریف ہویا وضع، ہم
میں ہے ہویا اجنبیوں میں ہے تا آئکہ مظلوم کو اس کا حق نہ مل جائے۔
 ہم حلف کی خلاف ورزی نہیں کرس گے۔

وروز مره کی زندگی میں سب ایک دومرے کی مالی اعانت کریں گے۔

# الله حليه مبارك بي رم الله الله شريف

متیں۔ سینہ مبارک میں ناف تک بالوں کی ہلکی تحریر تھی۔ شانوں اور کلائیوں پر بال تنے۔ ہتھیلیاں پُر گوشت اور چوڑی، کلائیاں لمبی اور پاؤں کی ایریاں نازک اور ہلکی تھیں۔ پاؤں کے تلوے نیج سے ذراخالی تنے، پنچے سے پانی نکل جا تا تھا۔

صحابہ پر آپ اللہ کے حسن وخوبر دئی کابہت اثر پڑتا تھا۔ حضرت عبد اللہ بن سلام جو پہلے یہودی تھے، پہلے پہل جب چبرہ اقدی پر نظر پڑی تو بولے: "خدا کی قسم، یہ جھوٹے کا چبرہ نہیں""سمرہ ایک صحافی بیں۔ان سے کسی نے بوچھا: " آپ ایک کا چبرہ تلوار ساجمکتا تھا؟" بولے: "نہیں، ماہ وخورشید کی طرح!"

یک محالی روایت کرتے ہیں کہ ایک شب کو جب مطلق ابرنہ تھا اور چاند نکلا تھا، میں بھی آپ ﷺ کو دیکھتا تھا بھی چاند کو دیکھتا تھا تو آپ ﷺ مجھے جاندے زیادہ خوب رومعلوم ہوتے تھے۔

حضرت برا محالی کہتے ہیں: "میں نے کسی جوڑے والے کو سرخ (خط کے) لباس میں آپ ہوں نے اوہ خوب صورت ہیں دکیما۔" آپ ہوں کے بیسنے میں ایک خاص سم کی خوشبوتھی۔ چہرہ مبارک پر پہننے کے قطرے موتی کی طرح ڈھلکتے تھے۔ جسم مبارک کی جلد نہایت نرم تھی۔ حضرت انس کہتے ہیں کہ آپ ہوں کا رنگ نہایت کھانا ہوا تھا۔ آپ ہوں کا کیا بیناموتی معلوم ہوتا تھا۔ میں نے دیبا اور حریر بھی آپ ہوں کی جلدے زیادہ نرم نہیں دیکھے اور مشک وغیر میں ہمی آپ ہوں کے بدن سے زیادہ خوشبونہ تھی۔

عام طور سے مشہور ہے کہ آپ ﷺ کا سابیہ نہ تھا، لیکن اس کی کوئی سند نہیں ہے۔

شانوں کے نی میں کبوتر کے انڈے کے برابر مہزمتم نبوت (مہر نبوت) تھی۔ یہ بد ظاہر مرخ ابھرا ہوا کوشت ساتھا۔ سیج مسلم اور شائل ترندی میں حضرت جابر بن سمرہ سے روایت ہے:

"میں نے آنحضرت ﷺ کے دونوں شانوں کے ﷺ خاتم نبوت کو وکھا تھا۔" وکھا تھا۔"

لیکن ایک اور روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ بائیں شانے کے پاس چند مہاسوں کی مجموعی ترکیب سے ایک مستدیر شکل پیدا ہوگی تھی، اس

کو "مهر نبوت" کہتے تھے۔ تمام سیم روایات کی تطبیق سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ دونوں شانوں کے در میان ایک ذرا اجھرا ہوا گوشت کا حصد تھا جس پر تل تھے اور بال اگے ہوئے تھے۔

سرکے بال اکثر شانے تک لٹکتے رہتے۔ فلخ مکہ میں لوگوں نے دیکھا کہ شانوں پر چار گیسو پڑے تھے۔

مشركين عرب بالول مين مانگ نكالتے تھے۔ آنحضرت ﷺ چونكہ كفاركے مقابلے ميں اہل كتاب كى موافقت بيند كرتے تھے، اس ليے ابتدا مين اہل كتاب كى طرح بال چموٹے ركھتے تھے بھر مانگ نكالنے ليے ليے ديے شائل ترقدى كى روايت ہے۔ معلوم ہوتا ہے كہ جب مشركين كا وجود نہ رہا ان كى مشابهت كا احتمال بھى جا تاربا، اس لئے آخرز مانے ميں مانگ نكالنے لگے۔

بالوں میں اکثر تیل ڈالتے تھے اور ایک دن چ*ے کنگھی کرتے تھے۔* ریش مبارک میں گنتی کے چند سفید بال ہونے پائے تھے۔ دڑ شائل نبوی

ب حملید: وور جالمیت میں حرم کمہ کے رہنے والے تین طبقول میں ایک - دراصل ج اور حرم کمہ کے مراسم ولوازم کے نقطہ نظرے زمانہ جالمیت میں عرب قبائل تین طبقوں میں تقسیم تھے: ایک تو یک "حلہ" اور دیگر دو "حمس" اور "طلس" کہلاتے تھے۔ ← حرم کمہ ، حس۔

\* علیمہ سعارید: نبی کریم اللہ کی رضائی والدہ جو نبی کریم اللہ کی رضائی والدہ جو نبی کریم اللہ کی رضائی والدہ جو نبی کریم اللہ کی کہ اپنے کے لئے اپنے گاؤں اپنے گھر لے گئیں۔

حضرت علیمہ سعدیہ کا تعلق قبیلہ بنوسعد بن بکرے تھا۔ عرب میں رواج تھا کہ بچوں کو ان کی مائیں دودھ نہیں پلاتی تھیں بلکہ دوسری خواتمن دودھ پلاتی تھیں۔ چنانچہ حضرت علیمہ سعدیہ، بی کرم کی ایک کو دودھ پلانے کے اپنے ساتھ لے کرچلی گئیں۔

حضرت حليمه سعديه بنت الى دوئب كانى غريب تهين ـ ان كے شوہر كانام "الحارث" تھا۔ حليمه سعديه كابينًا عبدالله اور دوبيٹيال

انیسہ اور شیمانھیں۔اس طرح یہ تینوں نبی کرمیم ﷺ کے رضائی بہن جھائی ہوئے۔

## 5

♣ حمراء الاسمد: مينه منوره بي تقريبًا آنه ميل كه فاصلي پر ايك گاؤل بيال ۱۹ جرى مين مسلمانون اور كفار كه درميان ايك لاائى موئى تقى جي "غزوة حمراء الاسد" كيت مين - حي حمراء الاسد، منووه - حياء - حياء الاسد، منووه - حياء - حياء

جہ حمراء الاسمد، غروہ: فردہ حمراء الاسد جو غروہ اصد والی پر وا۔ اس غروہ کا قصد کچھ ہوں ہے کہ غروہ اصد والی پر جب ابوسفیان (جواب تک اسلام نہیں لائے تھے) روحائے مقام پر پہنچ تو انہیں احساس ہوا کہ احد کی لڑائی میں مسلمانوں کی ختہ حالی سے فائدہ انممنا چاہئے۔ نبی کر بم بھی کو کفار قریش کے حوالے سے یہ اندیشہ تھا۔ چنا نچہ آپ بھی نے زخوں سے قریش کے حوالے سے یہ اندیشہ تھا۔ چنا نچہ آپ بھی نے زخوں سے چور چور اسلای اشکر کو تھم ویا کہ کوئی واپس نہ جائے اور خود مدینہ سے آٹھ میل کے فاصلے پر واقع مقام "حمراء الاسد" میں قیام کیا۔ اس علاقے میں قبیلہ خزاعہ جو اب تک اسلام نہیں لایا تھا، لیکن اسلام کا طرف دار تھا، اس کا مردار معبد خزائی مسلمانوں کی فلست کی خبر من کر مخبر ن کر سخورت بھی ہے ملا اور پھر ابوسفیان کے پاس جاکر معبد نے کہا کہ حمد ایک اس مروسامائی ہے آرہ ہیں کہ ان کامقابلہ ناممن ہے۔ یہ بات من کر ابوسفیان نے واپنی مکہ کی راہ ئی۔

اگرچہ اکثر کتابوں میں اسے غزوہ حمراء الاسد کے طور بیان کیا گیا ہے، لیکن علامہ شبلی نعمانی نے لکھا ہے کہ مور خین نے تکثیر غزوات کے شوق میں اسے ایک نیا غزوہ بنایا ہے اور "حمراء الاسد" کا ایک عنوان قائم کیا ہے۔

حمزہ بن عبد المطلب: بی کریم ﷺ کے چا اور عبد الطلب کے بیٹے۔ "ابو عمارہ" کنیت تھی۔ آنحضور ﷺ ے عمر

میں دو سال بڑے تھے اور آپ ﷺ کے رضائی بھائی بھی تھے۔ بی کریم ﷺ کو ان سے گہراجذباتی تعلق تھا۔

ابتدائے اسلام میں ہی مسلمان ہوگئے تھے اور آنحضور بھی کی ہر لحظہ خدمت اور حفاظت کیا کرتے تھے۔ آنحضور بھی نے دینہ ہجرت کی تو آپ بھی ہجرت کی جہاں ہجرت کی تو آپ بھی ہجرت کی جہاں رسول بھی نے انہیں حضرت زیر گا بھائی بنایا۔ کسی اسلامی ہم میں حضرت ترز اُن کا بھائی بنایا۔ کسی اسلامی ہم میں حضرت ترز اُن کو سب ہے پہلے اسلامی پرچم دیا گیا۔ غزوہ بدر اور غزوہ اصدینی اپنی دووت کا کوارے بڑی دیدہ دلیری ہے لار ہے تھے کہ ہند کے اصدینی اپنی دووت کا کوارے بڑی دیدہ دلیری ہے لار ہے تھے کہ ہند کے بسیح ہوئے ایک غلام "وحشی" نے دور ان لزائی چھپ کر حضرت تمزہ حضرت تمزہ حضرت تمزہ ایک چھوٹانیزہ جو حبشیوں کا خاص ہتھیار ہے کھنے کا دا جو حضرت تمزہ اس زخم کی تاب حضرت تمزہ اس زخم کی تاب نہ لگا سکے اور شہید ہو گئے۔

ہندنے حضرت حزہ کی لاش دیمیں تو ان کا پیٹ چاک کر کے کلیجا نکالا اور چیاگئ، نیکن گلے سے نہ اتر سکا تو اگل دیا۔ ہند کو "جگر خوار" ای واقعے کی بناپر لکھا جاتا ہے۔

غزدہ احدیم مسلمانوں کا کافی جانی اور مالی نقصان ہوا تھا۔ چنا نچہ جب نی کریم ﷺ مدینہ تشریف لائے تو دیکھا کہ مدینہ میں غم وحزن کا عالم ہے۔ نی کریم ﷺ کو محسوس ہوا کہ سب کے اعزاد اقرب اپنی اپنی میتوں پر رو ہے ہیں، لیکن حمزہ کا کوئی نوحہ خواں نہیں ہے۔ رقت کے جوش میں آپ ﷺ کی زبان سے بے اختیار الفاظ نکلے:

"ليكن محزه كاكوكى رونے والانہيں" انصار نے يه الفاظ سے تو تڑپ اٹھے۔

ج حمس : وہ نام جونی کرمیم ﷺ کے زمانے میں حرم مکہ کے رہے والوں کو دیا جا تا تھا۔ ج اور حرم مکہ کے مراسم و لوازم کے نقط نظرے زمانہ جاہمیت میں عرب قبائل تمین طبقوں میں تقسیم تھے: حمس، حلہ اور طلس۔

"المحبر" كے مصنف ابن جيب نے لكھا ہے كہ قريش كے تمام افراد لينى خزاعه ، مكه كے رہنے والے ، اجنبى ، بيرون مكم ، قريش كى

لڑکیوں کی اولاد .... یہ سب حمل میں شامل ہے۔ ایک بار قریش نے سوچا کہ ہم حضرت براہیم النظافیٰ کی اولاد ہیں اور حرم مکہ میں رہتے ہیں، اپنی حیثیت کو وو سرول ہے ممتاز کرنے کے لئے ہمیں کچھ کرنا چاہئے۔ چنانچہ انہوں نے جج میں عرفات جانا ترک کرویا۔ بعد میں اور قبائل کو بھی قربت اور رہتے واری کی بنا پر ہی امتیاز عطاکیا۔ اس کے ماتھ کچی ہوں وغیرہ کے ساتھ کچی یا عمرے پر آئے ساتھ گھی، دی، پنیر، اونی فیموں وغیرہ کے ساتھ کچی یا عمرے پر آئے موٹ کو گوں کی خواف قدوم کے لئے ہمام کر لیا۔ اجنبیوں پر یہ پابندی لگا دی کہ طواف قدوم کے لئے اہل حرم ہے لباس لے کر استعال کریں ور در نہ برہنہ رہیں۔ بیرونی لوگوں نے یہ پابندیاں فورًا قبول کرئیں، لیکن ور نہ ہوئی تو اسلام نے یہ تمام خرافات فتم کردیں اور جب اسلام کی آمد ہوئی تو اسلام نے یہ تمام خرافات فتم کردیں اور مثیازات مثاد کے۔ پرائی باتوں میں ہے صرف احرام کی حالت میں شکار، ناخن تراشے اور ہم بستری جسے امور پر پابندی ہر قرار رکھی۔ شکار، ناخن تراشے اور ہم بستری جسے امور پر پابندی ہر قرار رکھی۔

پ حملتہ العرش : وہ آٹھ فرشے جوعرش علی کو اٹھائے ہوئے میں۔ سورہ مؤکن میں ہے کہ جو فرشے (عرش اللی کو) اٹھائے ہوئے میں اور جو فرشتے اس کے گردا گرد میں وہ اپنے رب کی تبیچ و حمید کرتے رہتے میں اور اس پر ایمان رکھتے میں۔ (آیت سات)

بیضادی کے مطابق مملتہ العرش وہ آٹھ فرشتے ہیں جو اپنے مرتب کے لحاظ سے تمام فرشتوں سے افضل ہیں۔ وہ اسٹے لیے ہیں کہ الن کے پاؤں زمین کی آخری تہہ تک اور سرسب سے بلند جنت تک پنچ ہوئے ہیں۔ تمام کائنات الن کی ناف تک بھی نہیں پہنچ عتی۔ اگر ہم الن کے کانوں سے لیے کر کندھوں تک کا فاصلہ طے کرنا چاہیں تو ہمیں سات سوسال لگ جائمیں۔

پہ حمنہ بنت بحش : جمش کی بٹی اور حضرت زیب کی رضائی بہن۔ وہ حضرت مصعب بن عمیر کے ساتھ اسلام میں داخل ہوئیں اور انبی سے نکاح ہوا۔ نبی کریم وہ اللہ کے ساتھ بن مدینہ کی طرف جرت کی اور کئی جنگوں میں حصہ لیا۔ غزوہ احد میں جب حضرت طرف بحرت کی اور کئی جنگوں میں حصہ لیا۔ غزوہ احد میں جب حضرت مصعب بن عمیر شہید ہو گئے تو انہوں نے حضرت طلح سے نکاح کیا۔

ان سے دولڑ کے محمر (لقب محمد سجاد) اور عمران ہوئے۔

حضرت زینب کے انتقال (۲۰ ہجری) کے بعد کسی وقت انہوں نے وفات پائی۔

### ح ن

\* حنطله بن الى عامر: صابی رسول الله و تبیله اول سے تف باب اسلام کانهایت و ثمن تھا۔ اگرچه ابتدا میں اسلام کے آئے تھے، لیکن غزوہ احد میں شرکت کی۔ ای جنگ میں لڑتے ہوئے شہید ہوئے اور فرشتول نے انہیں و شتول نے انہیں و شیار نے

**-**¢او*ل+انصار+احد،غزو*ه-

\* حنظلہ بن ربیع: صحابی رسول الله اور نی کریم الله کے اسلام من ربیع الله کا تب کہا ہے گئے کے کا تب وقیف کے کا تب وقیف کے پاس سفیر بنا کر رسول الله نے بھیجا تھا۔ چند احادیث بھی ان سے روایت کی جاتی ہیں۔

🖒 وحی + طائف، غزوہ + بنو ثقیف۔

پ حنیف، وین جو اسلام ہے پہلے ابعض لوگوں نے اسلام ہے پہلے ہی ابعض لوگوں نے اختیار کر لیا تھا اور اسلام کی دعوت سے پہلے ہی شرک ہے کنارہ کش ہوکر توحید خالص کو اختیار کر لیا تھا۔

دین ابرائی کا بنیاری اصول "توحید خالص" شی لیکن امتداد زمانه، شیطانی بهکاوول اور انسانی مرشت کے باعث یہ اصول شرک آلود ہوگیا تھا بلکہ خود خانہ کجہ میں بتول کی پرستش ہوتی تھی۔ تاہماس کو خداکی مرضی یا مصلحت کہتے کہ اس کے باوجود توحید کاسلسلہ بالکلیہ ختم نہیں ہوسکا تھا۔ عرب میں کہیں کہیں اس کے بلکے سے آثار نظر آتے تھے۔ جولوگ صاحب بصیرت تھے ان کویہ منظر نہایت نفرت آگیز معلوم ہوتا تھا کہ عاقل و بجھ دار انسان ایک بے جان اور بے عقل جسم کے سائنے سرچھکائے۔ چنانچہ اس بنا پر بہت سے صاحب عقل جسم کے سائنے سرچھکائے۔ چنانچہ اس بنا پر بہت سے صاحب عقل جسم کے سائنے سرچھکائے۔ چنانچہ اس بنا پر بہت سے صاحب عقل

اپناردگردہت پرتی کے ماحول کے باوجودہت پرتی کو کم عقلی اور بے وقونی گردائتے تھے۔لیکن اس شعور کا سلسلہ آنحضرت ﷺ کی آمدے کچھ ہی عرصہ پہلے شروع ہوتا ہے۔

ملامہ شبلی نعمائی نے ابن اسحاق کے حوالے سے لکھا کہ ایک دفعہ کسی بت کے سالانہ میلے میں ورقہ بن نوفل، عبداللہ بن جمش، عثمان بن الحویرث، زید بن عمرو بن نقیل شریک ہے۔ ان لوگوں کے دل میں اچانک یہ خیال آیا کہ یہ کیا ہے ہودہ پن ہے۔ کیا ہم ایک پھر کے سامنے سرجھ کاتے ہیں جو نہ سنتا ہے، نہ دیجھتا ہے، نہ کسی کا نقصان کے سامنے سرجھ کاتے ہیں جو نہ سنتا ہے، نہ دیجھتا ہے، نہ کسی کا نقصان کر سکتا ہے، نہ کسی کوفائدہ ، نچاسکتا ہے۔ یہ چاروں قریش کے خاندان سے تھے۔ ورقہ حضرت خدیجہ شے مم زاد تھے۔ زید حضرت عمر کے چچا تھے۔ عثمان عمر کے جیا ہے۔ عبداللہ ابن جش حضرت حزہ کے بھانے شے۔ عثمان عبدالعزیٰ کے بیتے۔ عثمان عبدالعزیٰ کے بیتے۔ عثمان عبدالعزیٰ کے بیتے۔ عثمان عبدالعزیٰ کے بیتے۔ عثمان

یہ سلسلہ آگے بڑھا تو زید، دین ابرائیمی کی تلاش میں شام گئے۔
وہاں عیسائی پادر بول سے ملے لیکن کسی سے تسلی نہ ہوئی۔ چنانچہ اس
اجمالی اعتقاد پر اکتفاکیا کہ "میں ابراہیم کانہ ہب قبول کر تاہوں۔"
صحیح بخاری (باب بنیاد الکعبہ سے پہلے) میں حضرت اسا منت الوبکر
سے روایت ہے کہ میں نے زید کو اس حالت میں دیکھا کہ کعبہ سے چیاہ کا کے لوگوں سے کہتے تھے کہ اے اہل قریش آئم میں سے کوئی شخص بجز کیا ایراہیم النظافیلا کے دین پر نہیں ہے۔

### دىن خنىفى

اس بارے میں کچھ نہیں کہا جاسکتا کہ "دین ابراہیم" کو "دین حفی "کیوں کہتے ہیں۔ قرآن پاک میں یہ لفظ موجود ہے، لیکن اس کے معنی میں اختلاف ہے۔ مفسرین لکھتے ہیں کہ چونکہ اس دین میں بت پرستی ہے انحراف تھا اس لئے کو "حنی " کہتے ہیں کیونکہ "حف" کے معنی انحراف کے ہیں۔ عبرانی اور سریانی زبان میں "حنیف" کے معنی منافق اور کافرے ہیں۔ ممکن ہے کہ بت پرستوں نے یہ لقب دیا ہو اور موحدین نے فخریہ تبول کر لیا ہو۔

یہ بات بھی کثرت سے معلوم ہوتی ہے کہ عرب خصوصاً مکہ اور

مینہ میں آنحضور ﷺ کی آمد تک متعدد اشخاص بت پرتی سے منحرف ہو گئے تھے اور دین ابراہیمی کی جستجو میں تھے۔

پ حنیف بن رأب: صحابی رسول الله اور عنیف بن رأب خاندان عمروبن عوف سے متھے۔ سلسلہ نسب یہ ہے: صنیف بن رأب (ریاب) بن عارش بن امیہ بن زید بن سالم بن عوف بن عمرو بن عوف الانصاری وی۔

غزدہ اصد سے قبل اسلام قبول کیا اور احد سیت بعد کے تمام غزوات میں شرکت کی - غزوہ موتدان کا آخری غزوہ تھا۔ای غزوہ میں شہید ہوگئے۔

اوس+انصار+احد،غزوه۔

## 🕊 حليف، بنو 🕁 بنوطيفه-

دوه وادی جہاں قبیله بنوطیفه آباد تھا۔ یہ علاقہ ریاض شہرے قریب ہے۔ ایک اندازے کے مطابق یہ وادی لگ بھگ ڈیڑھ سومیل لمبی ہے۔

پختیں، واری: کمہ سے تقریباً پیس میل دور ایک وادی جہال ہوازن اور تقیف نای قبائل آباد تھے۔ یہیں پر غزوہ حنین بھی واقع ہوا۔ ہوازن، بنو + ثقیف، بنو + حنین، غزوہ۔

وقت تھا کہ مکہ فتح ہوچکا تھا اور لوگ جوتی درجوتی اسلام میں ہوا۔ یہ وہ وقت تھا کہ مکہ فتح ہوچکا تھا اور لوگ جوتی درجوتی اسلام میں وافل ہو رہے تھے۔ لیکن دوسری جانب بعض الیمی طاقتیں بھی تھیں جن کو اسلام کا یہ چھیلاؤ ایک آنکھ نہ بھا تا تھا۔ ان میں چیش چیش "ہوازن" اور" ثقیف" کے قبیلے تھے۔ جب بی کریم چیش کمہ فتح کرنے چلے تھے اس وقت بھی ان کو یہ غلط فہی ہوئی کہ شاید اسلامی لشکر ان کی طرف اس وقت بھی ان کو یہ غلط فہی ہوئی کہ شاید اسلامی لشکر ان کی طرف آرہا ہے اور ان قبیلوں نے مسلمانوں سے لزنے کی تیاری کرلی۔ تاہم جب اسلامی لشکر نے کہ کارخ کیا تو ان کو چین آیا، گر ان قبائل نے جب اسلامی لشکر نے کہ کارخ کیا تو ان کو چین آیا، گر ان قبائل نے مسلمانوں سے لڑنے کی تیاری کرلی تھی اور وہ اس تیاری کو کام میں لانا والیتے تھے۔ اس کے علاوہ ہو از ن اور ثقیف کے رؤسایہ بھی بھے تھے جسے جاتے ہے۔ اس کے علاوہ ہو از ن اور ثقیف کے رؤسایہ بھی بھے تھے

کہ مکہ کی فتح کے بعد اب مسلمان ان کارخ کریں گے۔ چنانچہ ان قبائل نے آپس میں ٹل کر مشورہ کیا کہ مسلمانوں پر (جو اس وقت مکہ میں جمع میں) ٹل کر ایک بڑا حملہ کر دیا جائے۔

یہ معاملہ طے ہونے کے بعد ہوازن اور ثقیف کے قبائل کے افراد بڑے زور وشور سے مسلمانوں کے خلاف جنگ کے لئے تیاری کرنے لگے۔ جوش کا یہ عالم تھا کہ ہر قبیلہ اپنے تمام اہل دعیال لے کر آیا کہ ان کے بیچے اور عور تیس تک ان کے ساتھ تھیں کہ اگر ان پر کوئی آئے آئی تو ان کے لئے اپنی جانوں کی بازی لگادیں گے۔

اس معرکے میں اگرچہ ہوازن اور ثقیف کی تمام شاخیں شریک تھیں، مگر کعب اور کلاب الگ رہے۔ فوج کی سرداری کے لئے اگر جیہ انتخاب مالك بن عوف كابه وانتها (جو قبيله بهوازن كارئيس عظم تها)ليكن مشیر کی حیثیت سے ورید بن صمته بھی ان کے ساتھ تھا۔ درید بن صمته عرب کا ایک مشهور قبیله جشم کاسردار تھا۔ وہ این شاعری اور بہادری کی وجہ ہے بوری عرب میں مشہور تھا اور اس کی شاعری یاد گار اور دلوں کو گرمانے والی شاعری شار کی جاتی تھی۔اس زمانے میں اس ک عمرسوے تجاوز کر بھی تھی اور وہ ہڈلیوں کاڈھا نیجارہ گیا تھا، لیکن چونکہ عرب اے خوب مانتے تھے اس کئے اس معرکے میں اس کی شرکت دونوں تبائل کے جنگجوؤں کو گرمانے کے لئے ضروری خیال کی گئے۔ ۔ چونکہ عرب اس کو ما نتا تھا اور اس کی رائے اور تدبیر پر تمام لوگوں کا اعماد تھا، خود مالک بن عوف نے اس سے شرکت کی درخواست کی۔ جنانچہ درید کو پلنگ پر اٹھا کر اس کومیدان جنگ میں لایا گیا۔اس نے بوچھا کہ یہ کون سامقام ہے؟ اسے بتایا گیا کہ اوطال! اس نے کہا، ہاں یہ مقام جنگ کے لئے موزول ہے۔اس کی زمین نہ بہت سخت ہے نه بہت نرم۔ پھر اس نے لوچھا کہ یہ بچوں کے رونے کی آواز کیسی آرای ہے؟ درید کو بتایا گیا کہ نے اور عورتیں ساتھ آئی ہیں کہ کوئی تخص پاؤں ہیجھے نہ ہٹائے۔

ورید نے نہا: جب پاؤل اکھر جانے ہیں تو کوئی چرروک نہیں سکتی۔ میدان جنگ ہیں صرف تلوار کام دیتی ہے۔ بدشتی سے اگر شکست ہوئی تو عور تول کی وجہ سے اور بھی ذلت ہوگ۔

دریدی رائے تھی کہ میدان ہے ہٹ کرکسی محفوظ مقام پر فوجیں جمع کی جائیں اور وہیں اعلان جنگ کیا جائے ۔ لیکن مالک بن عوف نے اس رائے کو قبول نہیں کیا۔

نی کریم اور ان کی تیار اول و تقیف کے ان عزائم کی خبر تھی اور اب آب ان کی تیار اول کے باخر تھے تاہم آپ ان کی تیار اول کے عبداللہ بن الی جدرد کو ہوازن و تقیف کی جاسوی کرنے اور ان کے بارے میں تازہ ترین رپورٹ لانے کو بھیجا۔ حضرت عبداللہ بن الی جدرد کئی دن تک کفار میں رہ کر ان کی فوج کی رپورٹ لائے اور آگر آخر کے تخری کر کم ان کی خبردی ۔ چنانچہ نی کر کم ان کو تاریخ ان کی حبروزا ان کے مقابلے کے لئے مسلمانوں کو تیار کرنا پڑا۔ اس موقع پر سامان رسد و حرب کے لئے قرض کی ضرورت بڑی تو عبداللہ بن ربید (ابوجہل کے لئے مرض کی ضرورت بڑی تو عبداللہ بن ربید (ابوجہل کے لئے مالی کے تیس ہزار در ہم قرض لئے گئے۔ ای طرح صفوان بن امیہ (جو اب تک مسلمان نہیں ہوا تھا) ہے سو زرین اور ان کے لواز مات ادھار لئے گئے۔

جب اسلای نوج کی تیاری مکتل ہوگی توشوال ۸ بجری (جنوری فروری ۱۳۰۰ء) میں بارہ ہزار مسلمانول اکی جانب سے یہ بات جاری ہوئی کہ اب ہم یرکون فالب آسکتاہے؟

لیکن جب حنین کے مقام پر اسلائی فوجوں اور کفار کی فوجوں کا مقابلہ ہوا تو نقشہ ہی دو سرا تھا۔ رسول ﷺ نے نظر اشمار دیجھا تو رفقائے خاص میں ہے بھی کوئی پہلومیں نہ تھا۔ حضرت ابوقآدہ جو شریک جنگ تھے، ان کابیان ہے کہ جب لوگ ہماگ نکلے تومیس نے ایک کافر کو دیکھا کہ ایک مسلمان کے سینے پر سوار ہے۔ میں نے عقب ایک کافر کو دیکھا کہ ایک مسلمان کے سینے پر سوار ہے۔ میں نے عقب مرکز رجھے اس نے شانہ پر تلوار ماری جوزرہ کو کاٹ کر اندر اترگی۔ اس نے موثر محمد اس نے حضرت عمر کودیکھا تو پوچھا کہ مسلمانوں کاکیا موکر گریزا۔ ای اثنامیں نے حضرت عمر کودیکھا تو پوچھا کہ مسلمانوں کاکیا حال ہے؟ وہ ہولے کہ قضائے الی بھی تھی۔

وران جنگ ایک بار تویہ حال ہوا کہ نمی کریم ﷺ تنہارہ گئے۔ آنحضور ﷺ نے دائیں جانب و کیما اور پکارا: یامعشر الانصار! دوسری جانب ہے آواز آئی:ہم حاضر جس!

آپ ﷺ نے بائیں جانب مرکر دیکھا اور وہی آواز وی۔ جاب میں وہی آواز آئی۔ آپ ﷺ سواری سے اتر پڑے اور جلال نبوت کے تبح میں فرمایا: میں اللہ کابندہ اور اس کا بیفیر ہوں۔

حضرت عباس کی نہایت بلند آواز تھی۔ نبی کریم ﷺ نے ان سے کہا کہ مہاجرین وانسار کو آواز ووا حضرت عباس ؓ نے نعرہ مارا: یامعشر الانصار (اوگروہ انصار)

یا اصحاب الشبحرة (اواصحاب التجره لینی است بیعت رضوان والے)

ان آوازوں کا صحابہ کرام کے کانوں میں پڑنا تھا کہ تمام توج دفعہ پلٹ پڑی۔ جب لوگوں کے گھوڑے کشکش اور گھسان کی وجہ ہے مر نہ سکے تو انہوں نے زر ہیں بھینک دیں اور گھوڑوں سے کود پڑے۔ دیکھتے ہی دیا سکے سنر آدی مارے مجے اور جب ان کا علم بروار عثمان بن عبداللہ مارا کیا تووہ بھی تابت قدم نہ رہ سکے۔ مشہور شاعر در یہ بن صمہ بھی۔ مارا کیا۔

قرآن پاک میں اس احسان کوسورہ توبہ (چوتھی آیت) میں کیمواس طرح بیان کیا گیاہے:

"اور حنین کادن یاد کر وجب تم این کثرت پر نازال تھے، لیکن وہ کچھ کام نہ آئی اور زمین باوجود و سعت کے تگی کرنے لگی پھرتم پیٹھ پھیر کر بھاگ نے اور مسلمانوں پر تسلی بھاگ نے اور مسلمانوں پر تسلی نازل کی اور الیی فوجیس بھیجیں جو تم نے نہیں دیکھیں اور کافروں کو عذاب دیا اور کافروں کی سزایی ہے۔"

کفار کی شکست خور دہ فوج فرار ہوگئ۔ کچھ اوطاس میں جمع ہوئی اور کچھ طائف میں جاکر پناہ گزین ہوئی جس کے ساتھ سید سالار لشکر مالک بن عوف بھی تھا۔

جب كه مسلمانول ميس به حضرت ايمن عبيد، يزيد بن زمعه، مراقة من عبد الله، مرق بن سراقه مراقة بن مراقة مراقة بن مراقة بن حياب شهيد موتة بن مراقة بن حياب شهيد موتة ب

### ح ی

پ حبیدر: حضرت علی کالقب جوآپ کی والدہ حضرت فاطمہ بنت اسد نے انھیں دیا تھا۔ عدہ میں خیبر کی لڑائی میں حضرت علی نے مرحب یہودی کے جوائی رجز میں اپنا یہ لقب استعال فرمایا تھا۔ چنانچہ فتح خیبر کے بعد ان کی شجاعت کی بنا پر ان کا نام "حیدر کرار" زبان زد علی بن ائی طالب۔

\* حیلید: مقام عقراے قریب علاقہ جہاں مسلمہ کذاب نے سب سے پہلے جموئی نبوت کادعویٰ کیا تھا۔ "بسلمہ کذاب۔



## ح و

پ حوض کوش: جنت میں موجود ایک حوض قرآن پاک سورہ کوٹر میں اس حوض کا ذکر کیا گیا ہے۔ آنحضور ﷺ کے سفر معراج (اسرا) کے حوالے ہے اس کاذکر بھی ملتا ہے۔ ہاسرا۔

\* حولیطب بن عبد العرکی: صحابی رسول الله کنیت ابو محرشی مکد کے دورابعد ۸۰ برس کی ابو محرشی مکد کے نورابعد ۸۰ برس کی عمر میں اسلام قبول کیا اور (غالبًا غزوہ حنین کے لئے) بی کریم الله کنی کے اس کے بعد حضرت حویطب مخروہ حنین اور غزوہ طائف میں آنحضرت الله شریک رہے۔ حویطب بن عبد العزی کا انتقال حضرت امیر معادیہ کے دور میں موا۔ اس وقت ان کی عمر ایک سویس برس تھی۔

خ

# خ ا

### بازتطين

رسول الند الشيئ نے صرف دفاع کی خاطر اور وہ بھی بڑے تائل کے ساتھ ہتھیار اٹھائے تھے۔ جب اسلام کے پرانے وشنوں کی احتفانہ شرخ تم ہوگی تو ان کاصرف ایک ہی کام اور ایک ہی مقصدرہ کیا کہ عرب اور دیگر ممالک میں پر اس طور پر اسلام کی تبلیغ کی جائے۔ حدیبیہ ہے والہی کے بعد جہال وہ اٹل مکہ سے پر اس بقائے باہمی پر مفاہمت میں کامیاب رہ اور خیبر فتح کئے بغیر — فتح مکہ کا توذکر ہی کیا ہے۔ پغیبر اسلام نے بیرونی ممالک میں قاصدروانہ کرنا شروع کر ورئے ہے ہے جس انہوں نے بازنطی فرمال روا، والی مصر، شاہ حبشہ اور شاہ ایران کے نام مراسلے ارسال کئے جن میں بان فرمال رواول کو اسلام قبول کرنے کی وعوت وی گئی تھی۔ ان ممالک کارورہ کر چکے تھے اور فران کی زبان کی ورئے کے ایم کے بیاجو پہلے ہی ان ممالک کارورہ کر چکے تھے اور وہاں کی زبان کی ورئے کے تھے۔

انقلاب کے نتیج میں ہر سراقدار آیا تھا۔اس نے انبی دنوں ایرانیوں پر زبردست فتح حاصل کی تھی اور انہیں اپنی مملکت کے ان حصوں ہے مار بھگایا تھاجس پر انہوں نے قبضہ کرر کھا تھا۔ فطری طور پر شہنشاہ ہرقل عرب کے کسی باشندے کے سامنے جھکنے کو تیار نہیں ہوسکتا تھاجب کہ عرب کا ایک حصتہ خود اس کی سلطنت کی ایک نوآبادی تھا۔ ہرقل نے اینایک سردار کو محض اس کے پیمانسی دے دی تھی کہ اس نے اسلام قبول كرايا تفا-اس في سلم سفير كوقتل كرف والے كور نركو پناه دى جس نے بین الا توامی قوانین اور اصول و تواعد کی صریح خلاف ورزی ك تقى - جب يغير الله في في سفير ك قتل كابدلد لين ك لئ فوجى مهم موتہ بھیجی توہر قل نے ایک زبر دست فوج کے ساتھ اس کامقابلہ کیا۔ اس كاروبيه ايك ب اصول ظالم اور جابر باوشاه كاتها مسلمان مورخول کے مطابق ایک بڑے یاوری نے اسلام سے رغبت کا اظہار کیا تو لوگوں نے اس کی تکابوئی کر دی۔ ممکن ہے اس واقعے کے باعث ہی ہر قل نے اسلام کے متعلّق بے توجہی برتی ہو، حال آنکہ انہی ونوں اس توہم پرست باد شاہ نے بعض ڈراؤنے خواب و<u>یکھے تھے</u>اور اس نے علم نجوم کی بعض کتابوں میں جو اس کے کتب خانے میں موجود تھیں اور جن كاوہ اكثر مطالعہ كرتا تھا، رسول ياك ﷺ كے بارے ميں بعض پیشگوسُوں کابھی مطالعہ کر رکھاتھا۔

رسول الله الله على خطول كے جواب ميں كم وبيش نرم زبان ميں انكار كے متراوف تھے۔ انسانی معاشرے ميں فرجب اور ماورا كے طبيعيات اعتقادات كے بارے ميں سب سے زيادہ قدامت پرتى اور تعصب كار فرما رہتا ہے، ليكن اليا دائى جے اپنے دعوے پر كمتل يقين ہو، كھى ماليس نبيس ہوتا۔ اگر شروع ميں اسے كاميانى نه بھى ہوتودہ براہ روست يا بالواسط ذرائع سے بار بار ابن كوشش بروت كار لا تا ہے۔

ایرانیوں اور باز نطینیوں دونوں نے عرب کے اندر اور گردونواج میں این نوآبادیاں قائم کرر کھی تھیں۔ انہوں نے عرب کوئی کوغلام بنا کر رکھا تھا اور وہ ان سے دو مرے درج کے شہریوں کا ساسلوک کرتے تھے۔ وہ عربوں کو کمترنسل تصور کرتے تھے۔ نبی کریم بھی نے براہ راست یونانیوں (رومیوں) سے رابطہ پیدا کرنے سے قبل ان سے رابطہ کافیصلہ کیا۔

سینٹ پال کے دور میں عرب نہ صرف دور دور تک آباد سے بلکہ انہوں نے دمش کے شالی علاقے میں چھوٹی موٹی سرداریاں ہمی قائم کر رکھی تھیں۔ اس وقت اس علاقے کا حکمران حارث (ار میس) نامی ایک مخص تھا۔ رسول اللہ ﷺ کے دور میں اس علاقے میں عرب قبیلہ عسان آباد تھاجس نے عیسائیت قبول کرلی تھی۔ رسول اللہ ﷺ نے اس قبیلے کے مختلف سرداردل کے نام خط بھی ججوائے اور انہیں اسلام قبول کرنے کی دعوت دی۔

نی کرم علی نے بہلا خط حادث این شمیر کو لکھا، گر اس نے رسول ﷺ کی دعوت مسترد کردی۔ جلد ہی اس کا انقال ہو کہا۔ یہ ۸ ھ کاواقعہ ہے۔ پھراس کے جانشین جبلہ الایہم کو بھی ای طرح کانامہ بھیجاگیا۔ اس کے قبول اسلام کے بارے میں متضاد روایات ملتی ہیں۔ رسول ﷺ نے حاکم بصرہ کے نام بھی اسلام کا دعوت نامہ ارسال کیا۔ یہ خط حارث این عمیر الازدی کے کر گئے، گر عبیائی سروار شربیل این عمرو الغسانی نے رسول اللہ ﷺ کے سفیر کو گر فار کر کے قتل کر دیا۔ عیسائی سردار کا بیہ فعل تمام بین الاقوامی اصول و قواعد کی تھلی خلاف ورزی تھا۔ رسول اللہ ﷺ نے سفیر کے قتل کا تاوان طلب کیا اور مطالبہ کیا کہ مجرم کوسزادی جائے .لیکن شہنشاہ ہر قل نے مسلمانوں کی چھوٹی مہم کے مقابلے میں ایک لاکھ سیاہ مشتمل وہ فوج روانہ کر دی جو اس نے ایران کی مہم کے لئے بھرتی کی تھی اور انجی اے فارخ نہیں کیا گیا تھا۔ رسول اللہ ﷺ نے اس مہم کے لئے تمن ہزار افراد پرشتمل فوج خشکی کے راہتے اور کچھ کمک سمندر کے راہتے بھوائی تھی۔مسلم فوج کاہرقل کی فوج سے موتہ کے مقام پرمقابلہ ہوا۔ مسلمان شمن کی تعداد ہے خائف نہیں تھے۔ جنگ شروع ہوئی۔

مسلمانوں کے دوسینئر جرنیل، کمانڈر، انچیف، زید بن حارث ادر ان کے نائب جعفر طیار ابن ابوطالب شہید ہوگئے۔ اس کے بعد فوت نے فالد بن ولید کوسید سالار منتخب کیا۔ انہوں نے ڈیمن کو بھاری جانی نقصان بہنچایا اور اسلامی فوج کو بندر تنج بیجیے بٹالائے۔ ڈیمن کوسلم فوج کا تعاقب کرنے کی جرأت نہ ہوئی۔

اسلانی فوج مدینہ میں وارد ہوئی جس کے بعد رسول پاک ﷺ نے غزوہ تبوک کی تباری شروع کردی۔ ۹ ھیں رسول خدا ﷺ تیں ہزار افراد برشتمل فوج لے کر نگل۔ رائے میں اسلامی فوج جس مبکہ یزاؤ ڈالتی، وہاں ایک مسحد تعمیر کر دی جاتی۔انہوں نے پورے شالی عرب اور جنوبی فلسطین پرمسلمانوں کی بالاوشی قائم کر لی۔اسلامی فوج نے دومة الجندل، مقنه ابنیه ، جرما اور اذرح پر قبضه کرلیا۔ په تمام شهر ہاز نطینیوں نے خالی کر دئے تھے۔ان میں ایلیہ کی بندر گاہ زبر دست اہمیت کی حامل تھی۔ علاقے کی عرب آبادی نے جومسائیت قبول کر حکی ، تھی، ظالم بازنطینیوں کے خلاف بغاوت کر دی تھی۔ وہ روادار اور اصول پرست مسلمانوں کے سائے میں زندگی بسر کرنے پر خوش تھے۔ ان علاقول برمسلمانوں کا قبضه متحکم ہوگیا اور اب روی شہنشاہ ان میں مداخلت نبیس کر سکتا تھا تاہم ابھی اسلامی مملکت کی سرحدول کی صورت حال متحكم نه تقی\_ چنانچه ژیره سال بعد ایک اور نوجی مهم روانه کی گئی۔ یہ فوج عین اس روز روانہ ہوئی جس روز رسول اللہ ﷺ کا وصال ہوا۔ اس فوج کو جیمیخ کا فیصلہ رسول اللہ نے کیا تھا۔ چنانچہ ظیفہ ابوبکر صدل ﷺ نے آپﷺ کا فیصلہ برقرار رکھا۔ فوج کا کمانڈر اسامہ ابن زید کو مقرر کیا گیا۔ اس فوج نے اسلامی مملکت کی حد در کو مزید شال میں وسعت دی اور جلد ہی فلسطین مسلمانوں کے زیر

مصر

مصر سلطنت بازنطین کا ایک حقیہ تھاجب ایرانیوں نے اس پر

قیضہ کر لیا۔ انہوں نے قبطیوں سے فیاصانہ سلوک کیا جو بازنطیٰی طومت کے "ند ہی مظالم" سے نگ آچکے تھے۔ ایرانیوں نے قبطیوں میں سے ایک شخص کو ان کا حکمران بنا دیا ہے مقوقس کا خطاب دیا گیا۔
ایرانیوں کو جب نینوا کے مقام پر ہرقل کے ہاتھوں ہزیمت اٹھانا پڑی تو وہ مصر بھی خالی کرنے پر مجبور ہو گئے۔ غالباً یکی دور تھا جب رسول اللہ ﷺ نے قبطیوں کے سردار کو خط کلما اور اسے اسلام قبول کرنے کی دعوت دی۔ قبطی سردار نے رسول اللہ ﷺ کے خط کا نہایت مود بانہ جواب دیا ہم مقوقس کے قبول اسلام کا معاملہ حل نہ ہوسکا۔ مقوقس نے اسلامی سفیر کو متعدد تھا کف دئے جو وہ اپنے ساتھ مدینہ مقوقس نے اسلامی سفیر کو متعدد تھا کف دئے جو وہ اپنے ساتھ مدینہ مقوقس نے اسلامی سفیر کو متعدد تھا کف دئے جو وہ اپنے ساتھ مدینہ مقوقس نے اسلامی سفیر کو متعدد تھا کف دئے جو وہ اپنے ساتھ مدینہ

#### حبثيه

حبشہ کاعلاقہ یمن کے قریب تھا اور باب المندب کی تنگ کھاڑی اے یمن سے جدا کرتی تھی۔ ظہور اسلام سے بہت پہلے مکہ سے حبشہ کے نہایت قریبی اقتصادی تعلقات قائم تھے۔ کہا جاتا ہے کہ یہودی حکمران ذونواس نے عیسائیوں پر نہ ہی اختلاف کی بنابر اتنے مظالم کیے ک حبشہ کے عیمائوں نے یمن پر حملہ کر دیا اور اس پر قبضہ کر لیا۔ لیکن فائٹے عیسائیوں کے جرنیلوں کے درمیان حسد ورقابت کی آگ بِهِرُكِ اتَّفِي اور وہ ایک ووسمے کی گردنیں کا تُنْتِے لَّکے۔ اس خون ریزی اور جنگ وجدل کے بعد ابرہہ حبشہ کے باد شاہ کی طرف ہے يمن كاكور ترين كيا۔ وہ ندہب كے معالم ميں بڑاكثر اور بث وحرم تھا۔ یہ وہی ابرہہ ہے جس نے کعبنۃ اللہ کوبر باد کرنے کے لئے مکہ پر حملہ کیا تھا کیونکہ وہ کعبہ کو عرب میں عیسائیت کے فروغ کی راہ میں سب سے بڑی رکاوٹ تصور کرتا تھا۔ اس کی فوج میں ایک ہاتھی تھاجو اس نے مکہ پر حملے میں استعمال کیا۔ وہ فوج لے کر طائف ہے گزرا گر اس نے لات کے بت خانہ کونہیں چھیڑا کیونکہ اہل طائف نے مکہ کی راہ بتانے کے لئے اے رہنمافراہم کئے تھے۔ قرآن یاک کی سورة الفیل (۱۰۵) ای وقت ناز ہوئی تھی جب ان لوگوں میں ہے بہت ہے بقید حیات تھے جنہوں نے مکہ پر ابر ہد کاحملہ یہ چیثم خود دیکھا تھا۔ گویہ لوگ اسلام کے مخالف تھے گر انہیں سورہ فیل کے نفس مضمون کی

تردیدی جرات نہیں ہوئی۔ سورہ فیل میں بتایا گیاہے کہ "اصحاب فیل
کو جانوروں کے جسنڈ نے مکمل تباہی ہے ہمکنار کیا جہوں نے ان پر
کنگریاں برسائیں۔ " یہ واقعہ ای سال رونما ہوا تھا جس سال بی
کرمے ﷺ تولد ہوئے تھے۔

اس کے بعد جلد ہی ایرانیوں نے یمن پر نوج کشی کی اور حبشہ کی حکومت کے مخالف بینیول کی مدد سے حکمرانوں کو مار بھگایا۔

حضور اکرم ﷺ نے جن مختلف حکمرانوں کو خطوط لکھے ان میں حبشه کاشاہ نجاشی بھی شامل تھا۔مسلمانوں سے نجاشی کے تعلقات اس خط سے بہت سملے سے قائم تھے۔حضور ﷺ کے اعلان ہوت سے کوئی پائج سال بعد مکه میں الل اسلام پر اتنے مظالم وھائے مجھے کہ انہوں نے مادر وطن سے ہجرت کر کے سمند ریار کے ملک حبشہ میں بناہ لینے کا فيصله كيا- رسول خدا ﷺ نے اينے عم زاد جعفر ابن ابوطالب كو ديا تضا۔ اگلے سال اہل مکہ نے دوسفار تیں حبشہ بھیجیں تاکہ مسلمانوں کو حبشہ سے نکال کر اہل مکہ کے حوالے کیا جائے، مگر دونوں سفارتیں ناكام رئيں۔ جب مكه والوں كاوو سرا وفد حبشه گيا تورسول الله ﷺ نے بھی اپنا ایک سفیر حبشہ بھیجا تاکہ اہل مکہ کی سازش کامقابلہ کیا جا سے۔اس دور کی حبشہ کی تاریخ معلوم نہیں ہو تکی،جس کے باعث بیہ تطعی اندازہ نہیں ہوسکتا کہ حبشہ کے جس شاہ نجاشی نے تکی مسلمانوں کویٹاہ دی تھی اور وس سال بعد جس نجاشی نے اہل مکہ کے ووسرے وفدے ملاقات کی تھی دہ ایک شخصیت تھی یاد و مختلف افراد تھے۔ تیاس کیا جاتا ہے کہ یہ ایک ہی شخصیت تھی اور پیغیر ﷺ سے اس کے تعلّقات نہایت ووسّانہ تھے۔ تاریخ شاہد ہے کہ رسول اللہ عظم نے اسے خط لکھا تھاجس میں اسلام قبول کرنے کی دعوت دی گئی تھی۔ کہا جاتاب كهشاه نجاتى في اسلام قبول كرلياتها تاجم وه اين رعاياكو قبول اسلام کی ترغیب نہیں دے سکا تھا۔ نجاشی کا قبول اسلام اس حقیقت ے بھی ثابت ہوتا ہے کہ امام بخاری کے مطابق نجاشی کی وفات کی خبر ملتے پر رسول اللہ ﷺ نے مینہ میں اس کی غائبانہ نماز جنازہ کا اہتمام کیا تھا۔ رسول اللہ ﷺ نے شاہ نجاثی کے جانشین کو بھی خط لکھا تاہم اس نے اسلام قبول نہیں کیا، مگر حبشہ کے بہت سے شہری مشرف بہ

اسلام ہوئے جن میں شاہ نجا تی کا ایک بیٹا بھی شامل تھا۔

یہ بات قابل ذکر ہے کہ حبشہ کو بازنطیٰ سلطنت کی نوآبادی نہیں بلکہ دوست ملک اور حلیف ظاہر کیا گیا ہے۔ ممکن ہے ایہ اہم ند ہبیت کی بنا پر کیا گیا ہو، کیونکہ دونوں ملک عیبائیت کے بیروکار تھے۔

عرب میں حبشہ کے کئی شہری بھی ملتے ہیں۔ موذن رسول ﷺ حضرت بلال ' کوجیثی ای بنا پر کہا جاتا تھا کہ وہ حبشہ کے رہنے والے تھے۔ ایک اور شخص یاسر تھاجس کا تعلق نوبیا ہے تھا۔ رسول اللہ ﷺ نے اے آزاد کر دیا تھاجس کے بعد وہ بی کریم ﷺ کا خادم بن کرمدینہ میں جاگزین رہا۔ مگریہ افراد عرب میں کسے اور کہاں ہے آئے، اس کا علم نہیں ہوسکا۔ کیا آئییں حبشہ ہے اغوا کرکے عرب میں بہ طور غلام فرونست کیا گیا تھایا کوئی اور ہاجرا تھا۔

#### ابراك

بازنطیٰ سلطنت کی طرح ابران نے بھی عرب میں نوآبادیاں قائم کر رکھی تھیں۔ کو عربوں کے درمیان باہمی اختاافات تھے، وہ ایک و مرے کے سخت مخالف تھے مگر ان میں انا اور عزّت نفس کا احساس بہت زیاوہ تھا۔ یک وجہ ہے کہ وہ بیشہ بہترین وفادار حلیف ثابت ہوئے ہیں۔ چنانچہ بنو عسان باز نطینیوں کے نہایت وفادار طیف تھے۔ای طرح حیرہ (موجودہ کوف) کے لوگوں کے ایران سے تعلقات تھے اور وہ ایران کے حلیف تھے۔ایک وقت تھا کہ حمرہ کے حکمرانوں نے اپنے وتیرہ سے ایران کے شاہی خاندان میں اتنا اعماد بیدا کرلیا کہ ولی عبد شہزادہ بہرام گور کو بچین میں بدائن کے شاہی محل میں رکھنے کے بجائے حیرہ بھیج دیا گیا تاکہ بہاں اس کی پرورش اور تربیت کی جاسکے۔ لیکن بعد کی نسلوں کے زمانے میں صورت حال بالکل بدل گئ - ایک شاہ ایران نے خواہش ظاہر کی کہ والی حیرہ کی بیٹی شاہی حرم میں جمیحی جائے، گر حیرہ کے گورنر نے انکار کر دیا۔ چنانچہ شہنشاہ نے گورنر کو مدائن طلب كيا جهال اسے قتل كر ديا كيا۔ اس بر عربوں نے حكومت ایران کے خلاف علم بغاوت بلند کر دیا۔ شاہ ایران نے عربوں کوسبق سکھانے کا فیصلہ کیا اور حمرہ پر فوج کشی کر دی۔ عربوں نے ڈٹ کر مقابله کیا اور شاہی فوج کو جنولی عراق میں ذوقار کے مقام برشس نہس

کھیں نبی کرمیم بھی نے خسرو پرویز کو اسلام کی دعوت و کا اور اسے خط کھا۔ یہ کہنا مشکل ہے کہ آیار سول بھی اسلام کا یہ خط خسرو پرویز نے وصول کیا تھا، یا اس کے کسی جانشین کو طا تھا۔ کیونکہ بالکل انہی د نول ایرانیوں کو نیخوا کے مقام پر کمٹل تبائی کا سامنا کرنا پڑا تھا۔ شہنشاہ ایران کو خود اس کے بیٹے نے قتل کر دیا تھا اور پایہ تخت مدائن شہنشاہ ایران کو خود اس کے بیٹے نے قتل کر دیا تھا اور پایہ تخت مدائن سفیرے نہایت تو بین آمیز سلوک کیا گیا اور اے بے عزتی کر کے ایرانی دربارے نکال دیا گیا۔ ترفدی کی ایک حدیث کے مطابق ایران رسول اللہ بھی کی خدمت میں حاضر ہواجس کا مقصد سابق باد شاہ کی رسول اللہ بھی کی خدمت میں حاضر ہواجس کا مقصد سابق باد شاہ کی طرف سے مسلمانوں کو پہنچائی جانے والی اؤیت کا مداوا کرنا تھا۔ ایران کی یہ ملکہ غالبًا پوران دخت تھی جو مختصر عرصے کے لئے تخت ایران پر جلوہ گور ہی۔ وہ اس بات سے خوف زدہ تھی کہ عرب میں نوآبادیات جلوہ گور ہی۔ وہ اس بات سے خوف زدہ تھی کہ عرب میں نوآبادیات

تخت ایران کے خلاف علم بغاوت بلند کئے ہوئے ہیں۔

دراصل شاہ ایران سے مایوس ہو کرنی کریم بھی نے اپی تمام تر توجہ عرب میں ایرانی مقبوضات پر مرکوز کر دی تھی کیونکہ ان ایرانی مقبوضات کی نہ صرف رعایا بلکہ حکران طبقے کا بڑا حصّہ بھی عرب تھا۔
یمن، عمان، بحران (بحران کو میشتر کتب میں بحرین، کا کھا گیاہے، مگر قدیم عرب اس علاقے کو "بحران" عربی کتب اور حوالے کے مطابق قدیم عرب اس علاقے کو "بحران" کہتے تھے۔ یہ موجودہ بحرین نہیں ہے بلکہ یہ وہ علاقہ ہے جو سعودی عرب کے مشرقی سرحدی صوبہ الحساء پرشمل ہے) اور جزیرہ نمائے عرب کے انتہائی شال مشرقی علاقے ایرانی مقبوضات پرشمل تھے۔ عرب کے انتہائی شال مشرقی علاقے ایرانی مقبوضات پرشمل تھے۔

یمن میں صورت حال خاص طور پر بڑی شکین تھی۔ یمن ثقافتی اعتبار سے نہایت ترقی یافتہ علاقہ تھا اور انتہائی شان دار ماضی کاحاش تھا۔ یمن میں روم اور ایتھنٹرے بھی پہلے مہذب حکومتیں قائم تھیں۔ رسول الله ﷺ کے ظہور ہے صرف ایک نسل قبل یمن میں عظیم الثان سلطنت قائم تقی جس کی حدود میں نه صرف بورا جزیرہ نماعرب بلکه وہ وسيع علاقے بھی شامل تھے جوبعد میں بازنطیٰی اور ایر انی سلطنوں کاحصتہ ہے ۔ اسب کی ایرانیوں کی غلامی کے خلاف نبرد آز ما تھا۔ یمنی ایرانیوں کی غلامی سے نجات حاصل کرنے کے لئے یمن میں آباد تمام ایرانیوں، ایرانی کنسل حکام اور فوجیول کوقتل کرنے کی سازشوں میں مصروف تھے۔اس موقع پرنبی کرمیم ﷺ کی طرف ہے اہل یمن کو قبول اسلام کی دعوت کامیالی ہے ہمکنار ہوئی۔ پہلے خالد ابن ولید اور پھر حضرت علیٰ کو اس علاقے میں بھیجاگیا۔ چنانچہ جہال یمن کے بہت سے قبائل آسانی سے دائرہ اسلام میں داخل ہو گئے، وہاں نجران کے عیسائیوں نے مسلمانوں کی اطاعت قبول کر کے امن سے رہنے کو ترجیح دی۔ یمن کا ایرانی گور نرباذان بھی آتش پرتی ہے توبہ کرکے حلقہ بگوش اسلام ہوگیا۔ رسول اللہ ﷺ نے باذان کو گورنر کے عبدے پر بر قرار رکھا اور کچھ عرصہ بعد جب وہ وفات یا گیا تورسول اللہ نے اس کے بیٹے شہر کوگورنرمقرر کر دیا۔

رسول الله ﷺ نے یمن کی انتظامیہ کے لئے مدینہ سے بہت ہے

لوگوں کو بھیجا۔ یہ سب لوگ نہایت پر بیزگار اور صالح مسلمان شار بوتے تھے اور ان بیں ہے بعض مثلًا ابو موگا الاشعری، یمن الانسل حقے۔ انہوں نے یمن بیں بطور نج، اساد، نیکس کلئٹر اور عام انظای افسرول کی حیثیت بیس نمایاں خدمات انجام دیں۔ محاذبین جبل انسپئر جزل تعلیم کے عہدے پر فائز کیے گئے۔ انہوں نے یمن کے ایک ایک علاقے کا دورہ کیا اور ہر جگہ دی تعلیم کے انظامات کئے۔ رسول اللہ بھی نے پند فوجی دہے یمن کے اس بت خانے کو مسمار کرنے کا کی بھیج جے کعبہ کا بہسر تصور کیا جاتا تھا۔ جب اس بت خانے کو گرایا گیا اور بت شکول پر بتوں کا کوئی غضب نازل نہ ہوا تو عوام کے دلول میں موجودہ خدشات بھی دور بمن کے سام مے ایا۔ حرف نجران کا جوگئے۔ جلد بی مملی طور پر پورا یمن اسلام لے آیا۔ حرف نجران کا عیمائی قبیلہ اور اکاد کا یہودی خاندان باتی رہ گئے جو اپنے اپنے نہ ہب مرفائی جیمائی قبیلہ اور اکاد کا یہودی خاندان باتی رہ گئے جو اپنے اپنے نہ ہب مرفائی جھے۔

نجران کے عیسائی نہ ہی معالمات میں بے حد منظم تھے۔ ظہور اسلام سے قبل وہال غیر ملکی سیحی مبلغ تک آتے تھے۔ابیا ہی ایک مبلغ اٹلی کا گر مینتس تھاجس نے بنو نجران میں مسحیت کو بڑھایا۔ یہودی بادشاہ ذونواس نے نہ ہی اختلاف کی بنایر بنو نجران پر جو مظالم توڑے ان کی بنایر اینے ند بہ پر ان کا اعتقاد اور بھی رائخ ہو گیا۔ انہول نے ا پنا ایک و فد بھی مدینہ بھیجاجس کی قیادت ان کابشپ اور اس کانائب کر رب تصاس سے ظاہر ہوتا ہے کہ نجران میں کلیساکی مضبوط تظیم قائم تھی۔ وہ مدینہ اس امید پر گئے تھے کہ پیغمبر کو تثلیث و صلیب کے عقیدے کا قائل کرلیں گے۔ چنانچہ انہوں نے دینہ میں عقائد پر بحث ومباحثہ بھی کیا۔ رسول اللہ اللہ اللہ علیہ عند اکرات کے دوران ان کی اجماعی عبادت کاوقت ہوگیا۔ ندا کرات مسجد نبوی میں ہورہے تھے۔ چانچہ عیمائی وفد عبارت کے لئے والس اپنے کمپ میں جانا چاہتاتھا، مررسول الله على في مهمان نوازي ك ارفع جذب ك تحت كها: اگر آب لوگ پیند کریں تو آپ معجد میں ہی عبادت کر سکتے ہیں۔ مورخول کابیان ہے کہ عیسائی وفدنے مشرق کارخ کر کے عبادت کی۔ غالبًا انہوں نے اس مقصد کے لئے صلیبیں بھی نکال لیں (جووہ لباس

کے اندر کلے میں پہنے ہوئے تھے)۔ مسلمان جسس کے گہرے جذبات کے ساتھ انہیں عبادت کرتے دیکھتے رہے۔ عبادت کے بعد عیسائی وفد نے بھر خدا کرات شروع کر دئے۔ رسول اللہ ﷺ نے ان کے سوالوں کے مسکت جواب دئے اور مزید کہا:

"اگر تمہارا اطمینان نہ ہو تو آئے ہم خدا ہے رجوع کرتے ہیں۔
آئے ہم دونوں (فرق) اللہ ہے دعا کریں کہ دہ ہمارے در میان فیصلہ
کرے اور ہم دونوں میں ہے جو جھوٹا ہو اس پر عیمائی وفد نے غور
بال بچوں پر اپنا غضب نازل کرے۔" اس پر عیمائی وفد نے غور
کرنے کی مہلت آئی۔ انہوں نے تنہائی میں اہم مشورہ کیا۔ انہوں
نے دانشمندی ہے کام لیتے ہوئے سوچا: اگر محمد (کھیٹی) واقعی اللہ کے
رسول کھیٹی ہیں تو ان کی بدوعا ہمیں دونوں جہانوں میں تباہ کرکے رکھ
دے گ۔ بہترہ کہ ان ہے معاہدہ صلح کر لیا جائے۔ چنانچہ انہوں
منے رضا کارانہ طور پرسلم حکومت کی بالادی تسلیم کر لی اور رسول خدا
کو انظامی اور نہ بی معاہدات میں ممثل آزادی دی گئے۔ انہیں اختیار تعا
کو انظامی اور نہ بی معاہلات میں ممثل آزادی دی گئے۔ انہیں اختیار تعا
کو انظامی اور نہ بی معاہلات میں ممثل آزادی دی گئے۔ انہیں اختیار تعا
کہ دہ جے چاہیں بشپ وغیرہ ختنب کرئیں اور اس انتخاب کی توشق
اسلامی حکومت ہے کرانا لازم نہ تھا۔ رسول اللہ کھیٹی نے تھم دیا کہ وہ
اسلامی حکومت ہے کرانا لازم نہ تھا۔ رسول اللہ کھیٹی نے تھم دیا کہ وہ

یمن کے متعدد دو سرے قبائل نے بھی اپنے و نود مدینہ بھیجے اور اسلام قبول کیا۔ یمن کاوسیجے و عریض علاقہ تین سال کے اندر کسی جنگ کے بغیراسلامی سلطنت کے زیر تگیں آگیا۔

#### عمان

عمان کے عرب جنوب مشرق میں ایک ریاست تھی جہاں جاندی کے دو بیٹے جیفر اور عبد مشترکہ طور پر حکومت کرتے تھے۔ نبی کریم بیٹی کی دعوت پر انہوں نے اسلام قبول کرلیا۔ چنانچہ رسول اللہ بیٹی نے اپنے وعدے کے مطابق دونوں کو عمان کی حکومت پر برقرار رکھا۔ اس طرح پیغبر ضدا بیٹی نے یہ اشارہ بھی دے ویا کہ اسلام میں مشترکہ حکومت روا ہے، تاہم رسول اللہ بیٹی نے عمان میں

ابنا ایک نمائدہ مقرر کردیا جومسلمانوں کی تعلیم وغیرہ کی نگرائی کرتا تھا۔ عمان کاعلاقہ اقتصادی اعتبار ہے بڑا اہم تھا۔ اس کی بین الاقوا ی بندرگائیں اور وہاں کے تجارتی میلے اسلامی مملکت کے لیے وقار اور قوت کاباعث نے۔

یہ علاقہ زبر وست اقتصادی اجمیت کا حامل تھا۔ وبا اور مقترکے مقامات پر سالانہ تجارتی میلے منعقد ہوتے تھے جن میں کئی ممالک کے جارشریک ہوتے۔ دباعرب کی دوبڑی بندر گاہوں میں سے ایک تھی۔ اس کے تجارتی میلے میں عرب کے کونے کونے سے ہی نہیں بلکہ چینی، ہندی، سندھی، اور مشرق و مغرب سے تاجر اپنا مال تجارت لے کر شریک ہوتے تھے۔ چینی تاجر بڑی کشتیوں میں اپنے ملک سے سیدھے شریک ہوتے تھے۔ چینی تاجر بڑی کشتیوں میں اپنے ملک سے سیدھے دیا آتے تھے۔

جب یہ علاقد غیر کمی تسلط سے آزاد ہو کمیا تورسول الله ﷺ نے دباکا اللہ کورنر دباکا رہے والا ایک مسلمان تھا۔
اس کے فرائض میں دباکی بندرگاہ، شہراور منڈی کی دیکھ بھال شامل تھی۔

### بحران

موجودہ بحرین جو فلیج عرب و فارس میں جزیرہ نما عرب کے مشرق میں واقع ہے ان دنوں اوال کہلاتا تھا۔ ان دنوں جس ملاقے کو بحرین

(جران بیشتر عربی کتب بیس اس علاقد کو جران لکھاگیا ہے تاہم اسے بحرین ہمیں کہا اور لکھا جاتا تھا) کہتے تھے (بحرین کا لغوی ترجمہ دوسمندرہ) وہ سعودی عرب کا ایک حصہ سعودی عرب کا ایک حصہ ہے۔ غالبًا ظہور اسلام کے وقت اس علاقے میں موجودہ قطر بھی شامل تھا۔ قطر فلیج کو دو حصول میں تقسیم کرتا ہے اور یہ لیوں سمندرول کی تخلیق کا باعث بنتا ہے۔ بہر حال اس علاقے (بحران یا بحرین) کے گور نر المنذر ابن ساوہ نے اسلام قبول کر لیا۔ وہ اسلامی حکومت کا نہایت پرجوش منظم ثابت ہوا۔ تاریخ میں رسول اللہ بھی کے اس کے نصف درجن سے زائد خطوط کا ذکر آتا ہے۔

#### ساوه

حیرہ (کوفہ) کے جنوب مشرق میں ساوہ کا علاقہ ہے۔ رسول اللہ ﷺ کے ایک خط کا ذکر لمآہ ہے جو حضور ﷺ نے ساوہ کے بادشاہ کے نام لکھا تناہم اس خط کی کوئی تفصیل نہیں لمتی ۔ یہ بادشاہ بھی عربی لنسل تھا اور اس امر کے قوی امکانات ہیں کہ اس نے ایرانیوں ک باخ گزاری سے نجات پانے اور آزادی حاصل کرنے کے لئے اسلام قبول کرلیا ہوتا ہم اس سلسلے میں بھتی بات کہنا ممکن نہیں۔

### *ہندوستان*

کیا رسول ﷺ اسلام کے ہندوستان سے کوئی تعلّق سے؟ اس ضمن میں کچھ یقین سے تو نہیں کہاجاسکالیکن اسے ناممکن بھی قرار نہیں دیا جاسکا۔ عرب تجار ظہور اسلام سے قبل بی سندھ اور اس کی

بندرگاہوں پربہ کشرت آتے جاتے ہتے۔ ہندی تاجر بھی جنوب مشرقی عرب کی بین الاقوامی بندرگاہ دبائے تھے۔ ہندی تاجر بھی شرکت کرتے سے۔ اس امر کا بھی توی امکان ہے کہ بندی تاجر یمن بھی گئے تھے کیونکہ یمن کے حکم ان سیف ابن ذی یزن نے ایک بار ایرانی شہنشاہ کو اطلاع دی کہ اس کے ملک پر "کودل" نے تبضہ جمالیا ہے اس کی احداد کی جائے۔ "کون سے کوے ؟"کری نے وضاحت چابی: "یہ احداد کی جائے۔ "کون سے کوے ؟"کری نے وضاحت چابی: "یہ بندی کوے بیں یا جیشہ سے آئے ہیں؟"

شبنشاه ایران کے ذبین میں یہ سوال آئی نہیں سکتا تھا اگر یمن اور
اس کے درمیان محکم تعلقات نہ ہوتے۔ جہاں تک دبا کا تعلق ب
رسول پاک بھی خود وہاں جا بھی تھے۔ چنا نچہ کوئی تجب خیزا مرنہیں
کہ جب قبیلہ تل حارث کا وقد مدینہ گیا تورسول اللہ بھی نے پوچھا:
"یہ کون لوگ ہیں جو ہندی معلوم ہوتے ہیں" (ویکھے ابن ہشام صلاف ابن سعد ۲/۱ مرائے۔ نبائی ۱۲/۲۵) ابن صغبل کے مطابق الوہریہ جو یمنی انسل تھ، کہا کرتے تھے کہ "رسول خدانے ہم سے وعدہ کیا تھا کہ ہندوستان کی طرف ایک مہم بھیجی جائے گی۔ اگر میں وہاں (ہندوستان میں ہلاک ہوجاؤں تو میں وہی آزاد شدہ غلام الوہریہ اگر میں حجی و سالم والی آجاؤں تو میں وہی آزاد شدہ غلام الوہریہ رہوں گا۔" رسول پاک بھیلے سے ایک اور حدیث بھی منسوب کی جاتی ہے۔"

چنانچہ بخیر دوالکفل (جوکفل ہے آیا ہو) کے بارے یس کہاجا تاہے کہ کفل دراصل کیل وستو کی عربی شکل ہے، وہ ریاست جس میں گوتم بدھ پیدا ہوا تھا۔ ایک اور توضح اس طرح ہے کہ «کفل" کے لفظی معنی "خوراک" کے ہیں۔ اور گوتم بدھ کے والد کے نام سدودھن کے معنی بھی "خوراک" کے ہی ہیں۔ قرآن تکیم کی سورة التین میں ہے: "انجیر ادر زیتون کی قسم اور طور سیناکی اور اس شہر (مکہ) کی، جو امن والا مفسرین اس بارت پر شفق ہیں کہ اس آیت مبار کہ میں شہرے مراد کمہ ہے۔ کوہ سینا ہے مراد مومیٰ الطَلِیٰ کی کا سینائی پہاڑے اور زیتون ترکی کے لوگوں کے دوگوں کے دوگوں کے

حفرت عیسی الطّنظ کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ جہاں تک انجیر کے درخت کا طرف ہے جو جنگلی درخت کی طرف ہے جو جنگلی

انجیرے۔ بدھ کو بڑ کے در دُنت کے نینجے ہی ٹروان حاصل ہوا تھا، کسی سند کے در دُنت کے اپنے ہی ٹروان حاصل ہوا تھا، کسی

اور پیغیرکی زندگی میں بڑکے درخت کو کوئی اہمیت حاصل نہیں رہی۔ بر ہنیت کاجہاں تک تعلق ہے قرآن میں ایک زر گرسامری کا قصنہ

برہ بیت ، بہل ملک سے ہران میں ایسار روس مران مصد بیان کیا گیاہے جس میں اچھوت (لامساس) کی طرف واضح اشارہ ہے۔ راجا سامری (جسے پورپ والے زمورین zamorin لکھتے ہیں) کالی کٹ اور مالا بار کے علاقوں میں آج بھی معروف ہے جہاں اس کا خاندان برطانوی راج کے دوران حکمرائی کرتا تھا۔ اس سامری کا انجیل کے سامری ہے کوئی تعلق نہیں جو موسی النظیمی کے بعد کے دور میں ہوا ہے، جب کہ سامری سنار یہودیوں کا حلیف تھا اور وہ حضرت موسی

اور ان کے بھالی بارون النَّلِیٰ کے عبد میں موجود تھا۔

تركستان

ترکی کے لوگوں کے بارے میں تو بہت ہی کم مواد موجود ہے۔
علامہ بلاذری اپنی کتاب انساب الاشراف (۱-۴۸۵) میں روایت
کرتے ہیں کہ اسلام کی پہلی شہید خاتون حضرت سمیہ عمار بن یاسرک
والدہ تھیں۔ انہیں الوجہل نے شہید کیا تھا۔ ان کا اصل نام پائٹے تھا
اور ان کا تعلق ایران کے علاقہ کسگر سے تھا۔ پائٹے کوجدید ترکی میں
"یاموک" کہتے ہیں جس کے لغوی معنی کیاس کے ہیں۔

### چين

\* خارجہ بن حذافہ سمی: عرب سے بہترین شہوارجو فتح مکہ کے زمانے میں مسلمان ہوئے۔ حضرت عمرؓ کے زمان خلافت میں فتح مصر کے موقع پر جنگی خدمات سرانجام دیں۔ حضرت عمرؓ نے

مصری مہم کے لئے جن چار افراد کو افسر مقرر کیا تھا، ان میں ایک آپ استھے۔ حضرت عمرو ابن العاص نے انہیں بعد میں مصر کا حاکم مقرر کیا۔ جنگ صفین کے بعد خارجیوں نے حضرت علی، حضرت معاویہ اور عمرو بن العاص کے بن العاص کے خلاف سازش قتل کے سلسلے میں عمرو بن العاص کے بجائے انہیں شہید کر دیا۔ یہ رمضان ۱۲۰ ھے کا واقعہ ہے۔ حضرت خارجہ سے چند احادیث بھی مروی ہیں۔

البیک خارجہ بین فرید: صحابی رسول اللہ اور حضرت البریکر صدیق کے خسر۔ حضرت خارجہ کا تعلق قبیلہ خزرج کے خاندان اغبر سے تھا۔ بیعت عقبہ کے موقع پر اسلام قبول کیا۔ جبرت کے وقت حضرت البریکر صدیق نے دینہ آگر انہی کے ہاں قیام کیا۔ حضرت خارجہ نے اپنی ایک بین حضرت البویکر صدیق سے کیا تھا۔ حضرت افریکر صدیق سے کیا تھا۔ حضرت اُم کلاؤم اُنہی کے بطن سے پیدا ہوئی تھیں۔ حضرت فارجہ بن زید نے غزدہ بدر میں امیہ بن خلف کو ہلاک کیا۔ غزدہ اُمد میں امیہ بن خلف کو ہلاک کیا۔ غزدہ اُمد میں شہید ہوئے اور وفات پائی۔ ان کے بینے سعد بن رہتے بھی ای غزدہ میں شہید ہوئے۔ دونوں باپ بیٹے کو ایک بی قبر میں دفن کیا گیا۔

ابتدائی ابتدائی سعید العاص: صحافی رسول ایندادر دور میں مسلمان ہوئے لہذادیگر صحابہ کرام کی طرح انہیں بھی اپنادر کو افتین کی جانب سے سخت اذیتول کاسامنا کرنا پڑا۔ چنا نچہ موقع پاکر کمہ ہی میں روبوش ہوگئے۔ بعد میں بیوی اور بھائی کے ساتھ عبشہ کو ہجرت کی ۔ غزدہ خیبر کے موقع پر دینہ طیبہ ہجرت کی اور پھر تمام غزدات میں شرکت کی ۔ خفرت خالد بن سعید العاص پڑھے لکھے تھے، اس لئے نبی شرکت کی ۔ حضرت خالد بن سعید العاص پڑھے لکھے تھے، اس لئے نبی کر کم کی ان سے خطوط کھوایا کرتے تھے۔ آپ کی نے انہیں کر کم کی ان سے خطوط کھوایا کرتے تھے۔ آپ کی نے انہیں ابو بکر صداتی سے اختلاف کی بنا پڑگور نری سے بک دوش ہوگئے تا ہم بعد انہوں نے خلیفہ اول حضرت ابو بکر صدیق کے ہاتھ پر بیعت کر لی تھی۔ شام کی فتو صات کے دور ان جام شہادت نوش کیا۔

دے ہجرت مدینہ + الیو بکر صداتی الم صداتی اکبر۔

\* خالد من عرفط: صحابی رسول المسل حضرت خالد کسی وجہ ہے کسی بھی غزدے میں شرکت نہ کر سکے۔ بی کریم کے دصال کے بعد فقوعات ایران میں دھتہ لیا۔ جنگ قد سید میں حضرت سعد بن الب وقاص نے انہیں اسلامی فوج کے ایک دستے کا امیر مقرر کیا۔ امیر معاویہ کی طرف ہے ان کے مخالفوں سے لڑے اور الب حوسا کو قتل معاویہ کی طرف ہے ان کے مخالفوں سے لڑے اور الب حوسا کو قتل کیا۔ حضرت خالد کا ۲۰۰ ھیں کو فیہ میں انقال ہوا۔ ان سے چند احادیث بھی مردی ہیں۔

\* خالر میں ولید: صحابی رسول کی اور معروف مسلم جرنیل - آنحضور کی حضرت خالد بن ولید کے خالو تھے - ابتدا میں اسلام کے سخت مخالف تھے اور اپنے والد کے ساتھ مل کر اسلام کے خاص طور پر غزوة احد میں انہی کی جنگی حکت علی کی وجہ ہے مسلمانوں کو شکست ہوئی تھی ۔

بچپن سے تیر اور تلوار کے ماحول میں پرورش پائی تھی، اس کئے بہت نڈر اور ہاہمت اور پھر تیلے تھے۔ ایک دفعہ نبی کریم ﷺ نماز پڑھ رہے تھے کہ حضرت خالد نے سوچا، کیول نا آپ ﷺ پر حملہ کردیا جائے، لیکن پھر خیال آیا کہ ان کی حفاظت توخدا کر رہا ہے۔ اس کے بعد اپنے ارادے سے باز آئے اور رسول اللہ ﷺ کی محبت دل میں بعد ایج گی۔

لیکن انہوں نے ابھی تک اسلام قبول نہیں کیا تھا کہ ایک ون ان کے بھائی نے جومسلمان ہو چکے تھے، خط لکھا کہ وہ اسلام قبول کرلیں۔ چنا بچہ یہ خط پڑھ کر ان کی آتش عشق بھڑک آٹھی اور وہ ہے تابانہ مدینہ منورہ جا کر آنحضور ﷺ کی خدمت اقدی میں حاضر ہوئے اور اسلام قبول کرلیا۔

اسلام لانے کے بعد اپن تمام صلاحیتیں اسلام پر لگا دیں۔ حاکم شام کا مقابلہ کرنے کے لئے جب اسلای لشکر تیار ہوا تو اس میں حضرت خالد بن ولید بھی شامل تھے۔ شام کے لشکر کی تعداد ایک لاکھ تھی جب کہ اسلامی فوج کی تعداد صرف تمن ہزار تھی۔ ابتدا میں مسلمانوں کو کافی نقصان ہوا، لیکن جب اسلامی لشکر کی کمان حضرت خالد بن ولید کے ہاتھوں میں آئی تو انہوں نے ڈمن کے لشکر کے چھکے

جیمٹراوئے۔

ای طرح مسیلمہ کداب کے کئی لاکھ نشکر کو صرف میرہ ہزار مسلمان فوجیوں کی مدوسے شکست فاش وی۔ حضرت الوبکر صدیق نے انہیں کئی مہمول میں لشکر کا امیر مقرر کیا اور انہوں نے اللہ کی توفیق سے غیر بینی معرکے سرانجام دئے۔

حضرت عمر فاروق نے ضلیفہ بننے کے بعد انہیں معزول کر دیا۔ لوگوں نے جب اس کی وجہ دریافت کی توحضرت عمرفاروق کاجواب یہ تھا کہ لوگ یہ بیجھنے لگے تھے کہ جنگ میں فتح خالد بن ولید کی وجہ سے ملتی ہے، اس لئے لوگوں کالقین اللہ پرے کزور ہوتا جارہا تھا۔

ا تنابر اجرنیل جس نے ساری زندگی میدان جنگ میں گزار دی اس نے بسر مرگ پر انقال کیا۔ آخری عمر تک انہیں شبادت نہ پانے کا افسوس رہا۔ ان کا من وفات ۲۱ھ ہے۔

خ ب

\* خیاب بن الارت: صحابی رسول بی جن کا قبیلہ بنو جمیم سے تعلق تھا۔ لوہار کا کام بھی کرتے تھے۔ اُمّ انمار کے غلام تھے۔ بالکل ابتدائی زمانے میں بی اسلام قبول کر لیا تھا۔ ان کو بھی دیگر صحابہ کی طرف بے تحاشا تکالیف دی گئیں۔ اس قدر تکالیف کہ حضرت عمر اور حضرت علی بان کی تکالیف کویاد کرکے رود ہے تھے۔

حضرت ابوعبدالله خباب بن ارت زمان جہالت میں غلام بناکر فرونت کردئے گئے تھے۔ کمہ آئے تو پہاں آئن گری کا کام شروع کیا، بہاں تک کہ انہیں رسول اللہ ﷺ کی دعوت کا پتا چلا تو اسلام قبول کرلیا۔ بس پہیں ہے ان کے لئے مصائب و آلام کا ایک نہ ختم ہونے والاسلسلہ شروع ہوا۔ حضرت خباب اسلام لانے والے چھے فرد تھے، اس لئے انہیں "سادس اسلام" کے لقب سے یاد کیاجا تا ہے۔ طالب بائمی لکھتے ہیں:

حضرت خباب ہے حالات کی سینی مخفی نہ تھی لیکن انہوں نے اپنے اسلام کو ایک دن کے لئے بھی اخفامیں نہ رکھا۔ جو نہی انہوں نے

ا ہے اسلام کا اعلان کیا، کفار کی برق عمّاب ان کے آستانۂ عافیت پر کوندنے گی۔ انہوں نے بے کس خباب یر ایسے بیمانہ مظالم ڈھائے کہ انسانیت اور شرافت سریبیٹ کر رہ گئے۔ وہ ان کے کیڑے اتروا کرد بختے ہوئے انگاروں پر لٹاتے اور سینے پر جماری پھرکی مل رکھ ویتے۔ مجھی انگاروں پر لٹا کر ایک قوی بیکل آدن ان کے سینے پر بیٹھ جاتا تاکه کروث ندیدل مکیں۔خباب صبرواستقامت کے ساتھ ان ا نگارون پر کباب ہوتے رہے حق کہ زخموں سے خون اور پیپ رس رت كر ان ا نگاروں كو مُصنّدُ ا كر ديتے – ايسے لرزه خيز مظالم كے باوجود كيا عجال كدان كے پائے استفقال ين ذرائجي اغرش آئي ہو-اى طرح ظلم سے سے بھے عرصہ گزرگیا تو ایک دن فریاد لے کر سرور کونین ﷺ کی فدمت میں پنیج معیم بخاری میں ہے کہ حضور ﷺ اس وقت کعبد کی ولورا کے سائے میں روائے مبارک مرکے نیچے رکھے ہوئے لیٹے تھے۔خباب یے حضور ﷺ ے عرض کیا، "یارسول اللہ! آپ اللہ یاک سے ہارے لئے وعاکیوں نہیں کرتے؟" یہ س کر حضور ﷺ سنبعل كرييف كي، آپ على كاچرة اقدى سرخ بوكيا اور آپ نے فرمایا:

" تم ہے پہلے گزشتہ زمانے میں ایسے لوگ بھی ہوئے ہیں کہ لوب کی تنگھیوں ہے ان کا کوشت نوجی ڈالا گیا۔ سوائے ہڈیوں اور پھُوں کے پچھے نہ چھوڑا گیا۔ اسی ختیوں نے بھی ان کا دین پر اعتقاد متزلزل نہ کیا۔ ان کے سرول پر آرے چلائے گئے، چیر کر بچ ہے وو کلزے کر وئے تاہم دین کو نہ چھوڑا۔ انٹداس دین کو ضرور کامیاب کرے گا اور تم دکھے لوگے کہ اکیلا سوار صنعا (یمن) ہے حضر موت تک جائے گا اور سوائے انٹد عز د جل کے کسی ہے نہیں ڈرے گا۔"

حضور ﷺ کارشادات س کر حضرت خباب م کاحوصلہ دوچند ہو کمیا اوروہ خاموثی ہے اپنے گھر چلے گئے۔

حضرت خباب کی آقا آئم انمار تبھی نہایت قسی القلب عورت تھی۔ ملامہ ابن سعد کا بیان ہے کہ وہ حضرت خباب کو قبول اسلام کی سزا میں تبھی لوہ کی زرہ بہنا کر دھوپ میں لٹاتی اور کبھی تیتے ہوئے لوہ سے ان کاسر داغا کرتی تھی۔ رحمت عالم ﷺ اُتم انمار کے مظالم کا حال

سنتے تو صد درجہ ملول ہوتے اور خباب کی ول جوئی فرماتے۔ اس بد بخت عورت کو جب حضور ﷺ کی دل جوئی کاعلم ہوتا تووہ خباب پر اور شدت سے ظلم ڈھانا شروع کر دیتی۔ جب اس کی ستم رانیوں کی کوئی صدو نہایت ہی نہ رہی تو حضرت خباب پٹے سرور عالم ﷺ کی ضدمت میں حاضر ہوکر در خواست کی:

" یا رسول الله، وعا فرمائے که الله تعالی مجھے اس عذاب سے نجات دے۔"

حضور على في عند مرد" اللي خباب كي مدد كرد"

علامہ ابن اثیر نے لکھا ہے کہ حضور ہوگئی کی وعا کے بعد آم انمار
کے سریس ایسا شدید در دشروع ہوگیا جو کسی طریقے ہے کم ہونے ہیں نہ
آتا تھا اور وہ کتوں کی طرح بھوئکتی تھی۔ لوگوں نے بتایا کہ جب تک
لوہ سے تہادا سرنہیں داغا جائے گا اس در دمیں کی نہ ہوگی۔ آم انمار
شدت کرب سے تڑپ رہی تھی۔ اس نے حضرت خباب "بی کویہ کام
تفویض کیا کہ وہ گرم لوہ سے اس کا سر داغیں۔ چنانچہ جوگرم لوہا
حضرت خباب " پر استعمال ہوتا تھا وہی اس پر استعمال ہوائیکن اس
علاج کے باوجود اسے کوئی فائدہ نہ ہوا اور چند دنوں کے بعد وہ تڑپ
تڑپ کر ننگ اجل کالقمہ بن گئی۔

مشرکین نے حضرت خباب کو جسمانی ایزائیں دینے پرئی اکتفانہ کیا بلکہ انہیں مالی نقصان پہنچانے کے لئے عہد شکن سے بھی دریخ نہ کیا۔ مشہور مشرک عاص بن واکل کو حضرت خباب کا پچے قرض دینا تفا۔ یہ جب تقاضا کرتے تو وہ کہتا، "جب تک تم محمد شکنا کا دین ترک نہ کروگ ایک کوڑی بھی نہ دول گا۔"خباب فرماتے، "جب تک تم دوبارہ زندہ ہو کر اس دنیا میں نہ آؤگے میں محمد شکنا کا دائن نہیں جھوڑسکا۔"

عاص کہتا، "تو پھرانتظار کروجب میں مرکر دوبارہ زندہ ہوں گا اور اپناں اور اولاد پر متصرف ہوں گا تو تمہار اقرضہ چکادوں گا۔" عاص کا یہ کہنامسلمانوں کے عقید ہ نشرو حشر اور ایمان بالا خرت پر ایک طرح کی تعریفی تھی۔ سیح بخاری میں ہے کہ اس واقعہ پر قرآن حکیم کی یہ آیت نازل ہوئی:

اَفَرَءَيْتَ الَّذِي كَفَرَ بِأَيْتِنَا وَقَالَ لاَوْتَيَنَّ مَالاً وَّ وَلَدًا ۞ اَطَلَعَ الْغَيْبَ اَمَّا مَ اللَّهِ وَلَدًا ۞ اَطَلَعَ الْغَيْبَ اَمِاتَحُدَ عِنْدَ الرَّحُمْنِ عَهْدًا ۞ كَلاَّ سَنَكُتُبُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُّ لَهُ مِنَ الْغَذَابِ مَدُّا ۞ وَنَرِ ثُمُمَا يَقُولُ وَ يَأْتِيْنَا فَرَدًا ۞ ـ

(سورهٔ مرتم، ع ۱۱۱)

مظلوم خباب سال ہاسال تک مصائب و آلام کی چی ہیں پنے رہے تا آنکہ ہجرت کا حکم نازل ہوا اور وہ ہجرت کرکے مینہ چلے گئے۔
انہوں نے ایڈاؤں کے ڈر ہے ہجرت نہ کی تھی بلکہ ان کے پیش نظر محض رضائے الی کا حصول تھا۔ مسند احمر ضبل میں خود حضرت خباب محض رضائے الی کا حصول تھا۔ مسند احمر ضبل میں خود حضرت خباب ہجرت کی تھی۔ علامہ ابن اثیر صاحب "اسدالغابہ" کا بیان ہے کہ ہجرت کی تھی۔ علامہ ابن اثیر صاحب "اسدالغابہ" کا بیان ہے کہ میں حضور بھی نے خباب اور خراش ابن صمہ کے غلام میں شروع کے در میان مواخات کرادی۔ لیکن مستدرک حاکم کی روایت کے مطابق ور میان مواخات کرادی۔ لیکن مستدرک حاکم کی روایت کے مطابق موا تو حضرت خباب مرد کا نات ہوگئی کی رفاقت میں شروع ہوئے۔ ہوا تو حضرت خباب مرد کا نات ہوگئی کی رفاقت میں شروع ہوئے۔ کر آخر تک تمام غزوات میں نہایت پامردی سے شریک ہوئے۔ خلفائے راشدین کے عہد میں جب فتوحات کادروازہ کھلا تو حضرت خباب جست رویا کر تے اور فرمات:

"ہم نے رضائے اللّٰی کی خاطررسول اللّٰہ ﷺ کے ساتھ ہجرت کی اور ہمارا اجراللہ کے دے رہا۔ پھر ہم میں ہے بعض تو ایسے تھے کہ مرگئے اور دنیا میں اپنے اجر کا بچھ بھی پھل نہ کھایالیکن بعض کا پھل پک کیا اور وہ اے تو رُکر کھارہ ہیں۔ مصعب نے نے احد میں شہادت پائی تو ان کو گفتا نے کے لئے ایک چھوٹی کی چا در کے سواہمارے پاس کوئی چیزنہ تھی۔ اس چا در سے ان کا سر ڈھا نکتے تو ان کے پاؤں نگے رہ جاتے

اور پاؤل ڈھاکتے تو سر برہند ہوجاتا۔ آخر حضور ہوگئی کے علم کے مطابق ہم نے ان کاسر چادر سے ڈھانکا اور پاؤل پر اذخر (ایک سم ک مطابق ہم پر بارش کی طرح مصاب اللہ کافضل ہم پر بارش کی طرح برس رہا ہے۔ جھے ڈر ہے کہ اللہ تعالی نے ہمارے مصائب کا بدلہ ہمیں کہیں دنیای میں توہیں دے دیا۔"

متعددردایات سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت خباب نے آخری عمر میں کوفہ میں اقامت اختیار کرلی تھی۔ وہیں ۳۵ھ میں شدید بہار ہوئے۔ پیٹ کو سات جگہ سے داغا گیا۔ اس سے انہیں بہت تکلیف ہوئی اور فرمایا:

"اگر حضور ﷺ نے موت کی تمنا ہے منع نہ کیا ہوتا تو میں اپنی موت کی دعا کرتا۔"

ای نازک حالت میں کچھ لوگ عیادت کے لئے آئے اور انتائے گفتگو میں کہا: "ابوعبداللہ خوش ہوجائے کہ دنیا چھوڑنے کے بعد حوض کوثر پر اپنے بچھڑے ہوئے ساتھیوں سے ملاقات کریں کے۔"

یه سن کر ان پر گربه طاری هو کمیا اور فرهایا:

"والله إميس موت سے نہيں گھبراتا، تم نے ان ساتھيوں كاذكركيا جنہوں نے دنيا ميں كوئى اجر نہيں پايا۔ آخرت ميں انہوں نے يقينا اپنا اجر پاليا ہو گاليكن ہم ان كے بعد رہے اور دنياكی نعتوں سے اس قدر حضہ پاياكہ ڈر ہے كہيں وہ ہمارے اعمال كے ثواب ہی ميں نہ محسوب ہم وائے۔"

وفات سے پچھ دیر پہلے ان کے سامنے کفن لایا کیا تو اشک بار ہوکر بڑی حسرت سے فرمایا:

" یہ تو پوراکفن ہے افسوس کہ حمزہ کو ایک چھوٹی ی چادر میں کفنایا گیا جو ان کے سارے بدن کو بھی نہیں ڈھانگ علی تھی۔ پیر ڈھانگ جاتے تو سرکھل جاتے تھے۔ آخر ہم فیان کے ان کے یاؤں کو اذخر ہے ڈھانگ کر کفن کورا کیا۔"

بھرانہوں نے وصیت کی اہل کوفد کے معمول کے مطابق مجھے شہر کے اندروفن نہ کرنا ہلکہ میری قبرشہرکے باہر کھلے میدان میں بنانا۔ اس

وصیت کے بعد انہوں نے دائی اجل کو لبیک کہا۔ وصیت کے مطابق تدفین شہر کے باہر ہوئی۔ اس کے بعد اہل کوفہ نے بھی اپنے مرد ب ان کی قبر کے قریب دفن کرنے شروع کر دیے۔ مستدرک حاکم کی روایت کے مطابق حضرت علی کرم اللہ وجہ ان کی تدفین سے پہلے صفین سے کوفہ پہنچ گئے اور انہوں نے بی نماز جنازہ پڑھائی۔ لیکن ابن اشیر کابیان ہے کہ حضرت علی خباب کی وفات کے کی دن بعد کوفہ بہنچ اور ان کی قبر کے ہاس کھڑے ہوکر دعائے مغفرت کی۔ وفات کے دولات کے وفات کے وفات کے دولات کے دولات

حضرت عمرفاروق اور دوسرے تمام صحابہ کرام حضرت خباب گی ہے حد تعظیم و تکریم کرتے تھے۔ حضرت عمر کے عہد خلافت میں خباب ان کے پاس تشریف لے جاتے تو وہ انہیں اپنی جائے نشست پر اپنے ساتھ بھاتے تھے۔ علامہ ابن اثیر کا بیان ہے کہ ایک مرتبہ حضرت عمر نے حضرت عمر کے حضرت عمر کو کیڑا اٹھا کر اپنی پشت فرائش کی۔ حضرت خباب نے نے حضرت عمر کو کیڑا اٹھا کر اپنی پشت وکھائی تو وہ حیران رہ گئے۔ ساری پشت اس طرح سفید تھی جے کی مبروص (برص کا مریض) کی جلد ہوتی ہے۔ حضرت خباب نے فرایا:
مبروص (برص کا مریض) کی جلد ہوتی ہے۔ حضرت خباب نے فرایا:

میری پشت کی چربی اس کو بجهارتی گی۔"
حضرت خباب آکٹر رسول اکرم بھی کی خدمت میں عاضر ہوتے
سے اور آپ بھی ہے دین کی تعلیم حاصل کرتے تھے۔ سند احمد عنبل میں ہے کہ ایک رات حضرت خباب حضور بھی کی خدمت میں حاضر
ہوئے تو دیکھا کہ آپ بھی نے ساری رات نماز پڑھے ہوئے گزار
دی۔ شبح ہوئی تو خباب نے عرض کیا:

"یا رسول الله میرے مال باپ آپ پر قربان، آج رات آپ بین فریان، آج رات آپ بین فری ہے۔" آپ بین نے جیسی نماز پڑی اس سے پہلے بھی نہیں پڑی۔" حضور فیل نے فرما با:

" یہ بیم ورجاکی نماز تھی۔ میں نے بارگاہ رب العزت میں اپی اُمت کے لئے تین چیزوں کی دعامائی تھی جن میں سے دو چیزی تومنظور کر لی گئیں اور تیسری قبول نہیں ہوئی ۔ جو دعائمی قبول ہوئیں وہ یہ

تھیں کہ اللہ دشمنول کو بھے پر غلبہ نہ وے اور اللہ میری اُمت کو کسی ایسے عذاب سے ملاک ہوئی مقدم سے مرشتہ اُمثیں ہلاک ہوئی تھیں۔

تھیں۔

علامہ ابن اشحر کہتے ہیں کہ حضرت خباب ہاہمہ جلالت قدر بے صد متلسر المزاج تھے۔ ایک مرتبہ وہ بہت سے اصحاب کے در میان تشریف فرماتھ۔ ان اصحاب نے حضرت خباب سے در خواست کی کہ آب ہمیں کسی بات کا عظم کریں تاکہ ہم اس پر عمل کریں ۔

انہوں نے فرمایا، "میں کون ہوں جو کسی بات کا تھم کروں ۔ مکن ہوں اور خود اس پرعمل ند کرتا ہوں۔ "
ہوں۔ "

حضرت خباب ہے تینتیس حدیثیں مروی ہیں۔ ان میں دومتنق علیہ، دو میں بخاری اور ایک میں مسلم منفرد ہیں۔ ان سے روایات کرنے والوں میں ان کے فرزند عبداللہ کے علاوہ حضرت ابوامامہ بالی فرینائی، قیس بن ابی حازم، مسروق بن اجدع، علقمہ بن قیس اور امام میں میسے اکابر اُتمت شامل ہیں۔

میں میں میں میں میں اسلام کے ابتدائی میں میں ابتدائی میں میں میں میں ابتدائی شہدا میں اسلام کے ابتدائی شہدا میں انہیں خوب لڑے حضرت ضبیب دینہ کے رہنے والے تھے۔ غزوہ بدر میں خوب لڑے اور غزوہ احد میں انہیں بذیل کے آدمیوں نے گرفار کر کے مکہ بہنچادیا۔ وہاں انہیں غلام بنا کر بنو حارث کو فرونت کر دیا گیا۔ بنو حارث نے انہیں رسیول سے باندھ کر نیزوں سے زخمی کرنا شروع کیا، یہاں تک کہ وہ شہید ہوگئے۔

حضرت خبیب کے بارے میں ایک واقعہ بیان کیاجا تاہے کہ جب انہیں شہید کر دیا گیا توزمین ای وقت شق ہوئی اور حضرت ضبیب "بن عدی کی لاش مبارک اس میں ساگئ۔

خ ت

ختم نبوت: ایک اسلای اصطلاح، ایک بنیادی اسلای

عقیدہ۔اس عقیدے کی روے محمد رسول اللہ ﷺ اللہ کے آخری نی بیں اور آپ ﷺ اللہ کے آخری نی بیس آئے گا۔ بیں اور آپ ﷺ کے بعد قیامت تک کوئی نی نہیں آئے گا۔ دہ ختم نبوت، تحریک۔

🗱 ختم نبوت، تحريك: تحيد نم نوت.

آنحفرت و المحمرة المحتال المح

ای طرح ان جموثے "مرعیان نبوت" میں ایسانام بھی شامل ہیں جنہوں نے آنحضرت ویکی گئی کی ان حادیث مبارک جن میں حضرت میسلی علیہ السلام کے "قرب قیامت" میں "نزول" کاؤکر ہوا ہان کی آڑمیں "سیح موعود" ہونے کا دعویٰ کیا۔

چنانچہ بائبل کے مطابق حضرت علی النظینی الیے "جموٹے معیان نبوت" کے بارے میں فراتے ہیں:

"بیوع نے جواب میں ان ہے کہا کہ خبردارا کوئی تم کو گراہ نہ کردے۔ کیونکہ بہتیرے میرے نام ہے آئیں گے اور کہیں کے میں مسلح ہوں اور بہت ہے لوگوں کو گراہ کریں گے۔"

(متی باب۲۳ - آیت ۵۰۳)

جھونے مرعیان نبوت کے سلسلے میں آنحضرت کے اللہ معنرت عیرت عیری النظام کی فدکورہ بالا پیشین گوئیوں کے حوالے سے کفرو ارتداد کی فہرست میں ایک معروف نام "مرزاغلام احمد قادیانی" کا بھی آتا ہے۔

قاديانی،قاديانيت

مرزاغلام احدقادیانی سکھ حکومت کے آخری عبد ١٨٣٩ء یا ١٨٣٠ء

من ضلع گورداسپورے قصبہ "قادیان" میں بیدا ہوا۔

مرزا قادیاتی نے اپنے گھریر بی ابتدائی تعلیم پائی۔اس نے مولوی فضل اللی، مولوی فضل احمد اور مولوی گل علی شاہ سے "نحو" اور "منطق" کی کتابیں پڑھیں۔ "طب" کی کتابیں اپنے والد مرزا غلام مرتضیٰ سے پڑھیں جو ایک حاذق طبیب تھا۔ مرزا قادیاتی کو اپنی طالب علمی کے زمانے میں کتابوں کے مطالع میں بڑا انہاک تھا۔ وہ اپنے بارے میں لکھتا ہے:

"ان دنوں میں جھے کتابوں کے دیکھنے کی طرف اس قدر توجہ تھی گویا میں دنیا میں نہ تھا۔ میرے والد صاحب مجھے بار باریکی ہدایت کرتے تھے کہ کتابوں کامطالعہ کم کرنا چاہئے کیونکہ وہ نہایت ہمدردی سے ڈراتے تھے کہ صحت میں فرق نہ آوے۔"

( قادیانیت مطالعه وجائزه میرا مر<u>۹)</u>

ندکورہ بالاسلسلہ زیادہ دن تک جاری نہیں رہا اور مرزا قادیانی کو اپنے والد کے اصرار پر آبائی زمیں داری کے حصول کے لئے جدوجہد اور عدالتی کارروائیوں میں مصروف ہونا پڑا۔ چنا نچہ مرزا قادیانی اس بارے میں کیا کہتاہے، طاحظہ ہو:

" جیمے افسوں ہے کہ بہت ساوقت عزیز میرا ان جھگڑوں میں ضائع ہوا اور اس کے ساتھ ہی والدصاحب موصوف نے زمین واری امور کی نگرانی میں مجھے لگا دیا۔ میں اس طبیعت اور فطرت کا آدمی نہیں تھا۔" (الیشام وا)

مولانا سید الوالحسن علی ندوی صاحب این کتاب "قاویانیت مطالعہ و جائزہ" میں "ملازمت اور مشغولیت" کے زیر عنوان مرزا قادیانی کے بارے میں صغحہ ۱۹ پر لکھتے ہیں:

"مرزاصاحب نے سیالکوٹ شہر میں ڈبٹی کمشنر کی بھری میں قلیل استخواہ پر ملازمت کرلی تھی۔ وہ ۱۸۶۳ء سے ۱۸۹۸ء تک چارسال ای ملازمت میں انہوں نے انگریزی کی بھی ملازمت میں انہوں نے انگریزی کی بھی الیک دو کتابیں بڑھیں۔ اسی زمانے میں انہوں نے مختاری کا امتحان دیا لیکن اس میں ناکامیاب رہے۔ ۱۸۹۸ء میں وہ اس ملازمت سے استعفا دے کر قادیان آگئے اور یدستور زمین داری کے کاموں میں استعفا دے کر قادیان آگئے اور یدستور زمین داری کے کاموں میں

مشغول ہوگئے۔ گر اکثر حصہ وقت کا قرآن شریف کے تدبر اور تفسیروںادر حدیثوں کے دیکھنے میں صرف ہوتا تھا۔"

مرزا قادیانی نے ۱۸۵۲ء ہے ۱۸۵۳ء میں پہلانکا گائی اپ خاندان میں «حرمت نی بی" نامی خاتون ہے کیا۔ مرزا کی اس بیوی ہے دو لڑکے مرزا سلطان احمد اور مرزافضل احمد ہوئے۔ بعد میں اس پہلی بیوی کو مرزا قادیانی نے ۱۸۹۱ء میں طلاق دے دی تھی۔ اس کے علاوہ ۱۸۸۲ء میں دو سری شادی «فصرت جہاں" نامی خاتون ہے کہ۔ مرزا غلام قادیانی کی بقیہ تمام اولادیں اسی خاتون ہے ہوئیں جن کے نام درج ذیل ہیں: () عصمت ﴿ بشیر ﴿ مرزا بشیر الدین محمود احمد شوکت ﴿ مرزا بشیراحمد ﴿ مرزاشریف احمد ﴿ مبارکہ بیگم ﴿ مبارک احمد ﴿ امة النصیر ﴿ امادِ النصیر ﴿ النصیر ﴾ النصیر ﴿ النصیر ﴾ النصیر ﴿ النصیر ﴿ النصیر ﴿ النصیر ﴿ النصیر ﴾ النصیر ﴿ النصیر ﴾ النصیر ﴿ النصیر ﴿ النصیر ﴾ النصیر ﴿ النصیر ﴾ النصیر ﴿ النصیر ﴾ النصیر ﴿ النصیر ﴾ النصیر ﴾ النصیر ﴿ النصیر ﴾ النصیر ﴾ النصیر ﴿ النصیر ﴾ النصیر ﴾ النصیر ﴾ النصیر ﴾ النصیر ﴿ النصیر النصیر ﴾ النصیر ﴿ النصیر ﴾ النصیر ﴿ النصیر ﴾ النصیر ﴿ النصیر النصیر النصیر ﴾ النصیر النصیر النصیر النصیر النصیر ﴾ النصیر النصیر النصیر النصیر النصیر النصیر النصیر ﴾ النصیر ا

مرزا قادیانی کے ندکورہ بالا مختفر سواکی خاکے بعد اب آتے ہیں مرزا کے دعویٰ مسیحیت اور بوت کی طرف۔ مرزا قادیانی نے ۱۸۹۱ء میں "مسیح موعود" ہونے کا دعویٰ کیا۔ چنانچہ اس دعوائے مسیحیت کے حوالے سے مرزا قادیانی نے اپی کتاب میں اپنے بارے میں کیا کیا کفریہ اقوال نقل کئے وہ ملاحظہ ہوں۔ "کشتی نوح" (سے میں کیا کیا کفریہ اقوال نقل کئے وہ ملاحظہ ہوں۔ "کشتی نوح" (سے میں کھا مرومانی خزائن" (جواسات) پر مرزا قادیانی نے اپنے بارے میں کھا

"مرجب وقت آگیا تووہ اسرار مجھے سمجھائے گئے۔ تب میں نے معلوم کیا کہ میرے اس دعوائے سے موعود ہونے میں کوئی نئی بات نہیں ہے۔ یہ وہی دعویٰ ہے جو "براہین احمدیہ" میں بار بار بہ تصریک کھاگیاہے۔"

ذرا آگے چل كر مرزا قادياني مزيد كہتاہے:

"اور یکی عیسیٰ ہے جس کی انظار تھی اور الہائی عبار تول میں مریم اور عیسیٰ ہے جس کی انظار تھی اور الہائی عبار تول میں مریم اور عیسیٰ ہے جس کی استعمال کو اور عیسیٰ بن مریم ہے جو آنے والا نشان بنادیں گے اور تیز کہا گیا کہ یہ وہی عیسیٰ بن مریم ہے جو آنے والا تھاجس میں لوگ شک کرتے ہیں۔ یہ حق ہے اور آنے والا ایک ہے اور مشک مختل نافہی ہے ہے۔" («کشی نوح» مریم» "روحانی خزائن" عاد مریم معنف مرزاغلام احمد قادیانی)

اهتبار "ایک علطی کا ازاله" صلا، روحانی خزائن ۱۸ مناع پر مرزا قادیانی کهتاہے:

" مجھے اس خدا کی قسم ہے جس نے مجھے بھیجا ہے اور جس پر افترا کرنالعنتیوں کا کام ہے کہ اس نے مسلح موعود بنا کر مجھے بھیجا ہے۔"

(قادیانی ند ب کاعلمی محاسبه م<u>د ۳۰۸</u>

مزید کہتا ہے: "میرا دعویٰ یہ ہے کہ میں وہ سے موعود ہوں جس کے بارے میں خدا تعالیٰ میام پاک کتابوں میں پیش کو کیاں ہیں کہ وہ آخری زمانے میں ظاہر ہوگا۔" ("تحفہ کولڑویہ" م<u>190</u>"روحانی خزائن" خدا کولڑویہ" م<u>190</u>"روحانی خزائن" خدا کے اس کا مصنفہ مرزاغلام احمہ قادیانی )

" حقیقة الوی" مه ۱۳ پر مرزا قادیانی کہتا ہے: "ای طرح اوائل اس میرایی عقیدہ تھاکہ جھ کوئے ہے کیانبت ہے۔ وہ نبی ہے اور خدا کے بزرگ مقرین میں ہے ہاور اگر کوئی امر میری فضیلت کی نبت ظاہر ہوتا تو بی اس کو جزوی فضیلت قرار دیتا تھا، گریور میں خدا کی وی بارش کی طرح میرے پر نازل ہوئی۔ اس نے جھے اس عقیدے پر قائم نہ رہنے دیا اور صرح طور پر نبی کا خطاب جھے دیا گیا۔ گراس طرح سے ایک پہلوے نبی اور ایک پہلوے آئی۔ "(ایشام 100)

ندکورہ بالاحوالہ جات ہے یہ بات عیاں ہے کہ مرزا قادیاتی نے ہمرپورانداز ہے سے موعود ہونے کادعوی کیا۔اور یہ کہ اپنی خانہ ساز مسیحت کے نہ مانے والوں کو نافہم اور لعنتی قرار دیتے ہوئے تمام پاک کتابوں میں موجود پیش گوئیوں کو اپنے حق میں بتایا۔ای حوالے سے دو سری جانب جب مرزا صاحب نے یہ محسوس کر لیا کہ اس کی خانہ ساز مسیحیت کے جھوٹے کرشے دیکھنے کے لئے آٹھ اور ول کے اندھے تمان کی کافی تعداد میں جمع ہوگئے ہیں، اور یہ کہ ہر طرف ہے داد مل رتی ہے تو مرزا قادیاتی نے "مطابی کا دوری" کا خود ساختہ عقیدہ نکال کرا ہواء میں نبوت کا دعوی کر دیا۔ اس حوالے سے مرزا تادیاتی نے اپنی جھوٹی نبوت پر کیا کیا تفریہ اتوال نقل کئے ملاحظہ ہوں:

" جھے بروزی صورت نے نبی اور رسول بنایا ہے اور اس بنا پر خدا نے بار بار میرانام نبی اللہ اور رسول اللہ رکھا کمرر وزی صورت میں میرا اللہ اللہ عمر صطفیٰ ﷺ ہے۔ ای لحاظ سے میرانام

محمد اور احمد موال پس نبوت اور رسالت کسی دو سرے کے پاس نبین گئے۔ محمد کی چیز محمد کے پاس بی ربی۔" ("ایک غلطی کا ازالہ" "روحانی خزائن" ع۱۸ ملاح مصنف سرزاغلام احمد قادیانی ۱۰ (قادیانی ندب کاعلی محاسب ما۲۵۲ ۲۵۳)

مزید کہتا ہے: "لیس چونکہ میں اس کارسول بعنی فرستادہ ہوں مگر بغیر کسی نئ شریعت اور نے دعوے اور نے نام کے بلکہ ای نبی کر میم خاتم الانبیاء کانام پاکر اور ای میں ہو کر اور اس کامظہرین کر آیا ہوں۔" ("نزول اسے" سے" روحانی خزائن" مااس نہ ۱۵ مااسے، مصنفہ مرزاغلام احمد قادیانی (ایشنام ۲۵۳)

پھر کہتا ہے: "اس تکت کویاور کھوکہ میں رسول اور نبی نہیں ہوں۔
لینی بد اعتبار نی شریعت اور نئے دعوے اور نئے نام کے اور میں
رسول اور نبی ہوں۔ بینی بداعتبار ظلیت کالملہ کے۔ میں وہ آئینہ ہوں
جس میں محمدی شکل اور محمدی نبوت کا کائل انعکاس ہے اور میں کوئی
علیحدہ شخص نبوت کا دعویٰ کرنے والا ہوتا توخدا تعالیٰ میرانام محمد اور
احمد اور مصطفیٰ اور مجتبیٰ نہ رکھتا۔" ("نرول اسے" مس ماشیہ "رومانی
خزائن" عماملہ مصنفہ مرزاغلام احمد قادیانی)

ان میں "ظلی و بروزی" کا جوعقیدہ پیش کرے مرزا قادیاتی نے خود کونی اور رسول بتایا ہے، یہ عقیدہ عیسائیوں کے "عقیدہ تشکیث" کا بالکل ہم شکل اور ہم معنی ہے جس کے مطابق حضرت عیسیٰ علیہ السلام "اقنوم" دو کم کے اعتبار سے خدا کے "بیٹے" اور خدا ہی کا دوسرا "مظہر" تھے جو خود "خدا" ہونے کے باوجود حضرت عیسی علیہ السلام کی شکل میں دنیا میں جنم لے کر انسانوں کے "موروثی" کناہ کی نجات کی شکل میں دنیا میں آئے تھے۔ (معاذ اللہ) یکی وجہ ہے کہ حضرت کے لئے اس دنیا میں آئے تھے۔ (معاذ اللہ) یکی وجہ ہے کہ حضرت مولانا سید محمد علی موتیری" قادیاتی فرق و "جدید عیسائی" کہا کرتے تھے، جس میں یہ وجہ بھی شامل ہے کہ مرزا نے "سیح موعود" ہونے کا دعوی کیا تھا۔

اپی جھوٹی نبوت کے حوالے سے مرزا قادیائی مزید کیا کہتا ہے ملاحظہ ہو: "ونیا میں کوئی نبی نہیں گزراجس کانام جھے نہیں دیا گیا۔سو جیسا کہ براجن احمد یہ میں خدائے فرمایا ہے کہ میں آدم ہوں، میں نوح

انی صفات بیان کرتے ہوئے مرزا قادیانی کہتاہے:

"كالات متفرقد جوتمام انبيايل پائے جاتے ہے، وہ سب حضرت رسول كريم بي ان سب سے بڑھ كر موجود ہے اور اب وہ سارے كمالات حضرت رسول كريم سے ظلى طور پر بم كوعطا كيے محت اس لئے ہمارا تام آوم، ابراہيم، موكا، نوح، واؤد، لوسف، سليمان، كيل، عيسى وغيرہ ہے .... بہلے تمام انبياظل ہے۔ ني كريم كى خاص خاص صفات ميں اور اب ہم ان تمام صفات ميں ني كريم كے ظل بيں۔ " صفات ميں اور اب ہم ان تمام صفات ميں ني كريم كے ظل بيں۔ " (ارشاد مرزا غلام احمد تادياتی صاحب، مندرجہ اخبار "الحكم" تاديان، اپريل

وعوائے مسیحت اور نبوت سے پہلے مرزا قادیانی اپ گاؤل قادیان میں اپن زندگی عسرت و تنگی کے ساتھ کمنای میں بسر کر رہا تھا۔ چنانچہ اپنے ماضی اور حال کو ایک موقع پر بیان کرتے ہوئے مرزا قادیانی کہتا ہے: "ہماری محاش اور آرام کا تمام مدار ہمارے والد صاحب کی محض ایک مختص آمدنی پر شخصر تھا۔ اور بیرونی لوگول میں ایک شخص بھی نہیں جاتا تھا اور میں ایک گمنام انسان تھا جو قادیان جیسے ویران گاؤل میں زادیہ کمنای میں ٹراہوا تھا۔

پھربعد اس کے خدائے اپنی پیش گوئی کے موافق ایک دنیا کومیری طرف دجوئ دے دیا اور الی متواتر فتوحات ہے جاری دوگی کہ جس کا شکر یہ بیان کرنے کے لئے میرے پاس الفاظ نہیں۔ جھے اپنی حالت پر خیال کرکے اس قدر بھی امید نہیں تھی کہ دس روپیہ ماہوار بھی آئیں گے۔ مگر خدائے تعالی جو غریوں کو خاک میں سے اٹھا تا اور متنگروں کو خاک میں سے اٹھا تا اور متنگروں کو خاک میں کے میں بقینا کہد

سكتابول كداب تك تمن لاكه ك قريب روبيد آچكا ب اور شايدان سة زياده بو-" (قاديانيت مطانده وجائزه س<u>۲۲)</u>

مرزا قادیانی کامقعد ہی مسلمانوں کو گمراہ کرنا اور اپنی جھوٹی نبوت کے سہارے مال وزر حاصل کرنا تھا، لہذا انگریزوں کے اس "فود کاشتہ پودے" کے بارے میں مرزا قادیانی ہی کے سالے مرزا شیر علی مرزا قادیاتی کے بارے میں آنے جانے والے لوگوں کو مرزا کی اصل حقیقت کے بارے میں بتاتے رہتے تھے۔ چنانچہ میاں بشیر الدین محمود احمد مرزا شیر علی کے اس طرز عمل کے بارے شی اپنی تقریر میں کیا کہتا ہے،

"مرزاشيرعلى صاحب جوحضرت ميح بوموعود عليه الصلوة والسلام کے سالے اور (ان کے فرزند) مرزا افعنل احمد صاحب کے خسر تھے، انبیں لوگوں کو حضرت مسیح موعود علیہ السلام کے پاس جانے ہے رو کئے كابرا شوق تفا-رائے يس ايك برى كمي تشيع لے كريش جائے - تشيخ کے دانے چھیرتے جاتے اور منھ سے گالیاں دیتے چلے جاتے۔ بڑا اليراب، لوگول كولوشنے كے الئے دكان كھول ركھى ب- بہشتى مقبرے کی سڑک پر دار لضعفا کے پاس بیٹھے رہتے۔ بڑی کمی سفید داڑھی تھی۔ سفیدرنگ تفار تیم باتھ میں لئے بڑے شان دار آدی معلوم ہوتے تھے اور مغلیہ خاندان کی بوری یاد گار تھے۔ تشہیج لئے میٹھ رہتے۔ جو كوكى نيا آدى آتا، اے اپنے پاس بلا كر بھاليتے اور سجمانا شروع كر دیے کہ مرداصاحب سے میری قریکارشے داری ہے۔ آخریس نے كيول ندا سے مان ليا۔ اس كى وجد يكى بےكد ميں اس كے حالات سے اچھی طرح واقف ہوں۔ میں جانتا ہوں کہ یہ ایک د کان ہے جولوگوں کو لوثے کے لئے کھولگی ہے ... میں مرزا کے قریبی رشتے داروں میں سے موں۔ بیں اس کے حالات سے خوب واقف موں۔ اصل بیں آرنی کم تھی۔ بھائی نے جائیداد سے بھی محروم کر دیا۔ اس لئے یہ د کان کھول لی ہے۔ آب لوگوں کے پاس کتابیں اور اشتبار پہنچے جاتے ہیں۔ آب مجھتے ہیں کہ پتانہیں کتنا بڑا بزرگ ہوگا۔ پتا توہم کو ہے جو دن رات اس کے پاس رہے میں۔ یہ باتمی میں نے آپ کی فیرخوابی کے لئے آب كو بتاكى بي-" (ميال بشير الدين محود احد صاحب كى تقرير، جلس

سالانه ۱۹۳۵ء مندرجد اخبار "الفضل" قادیان نمبراه، ۱۳۳۶ مورخد ۱۱۲ پریل ۱۹۳۷ء)

ورسری طرف اس حقیقت ہے بھی انکار نہیں کیا جاسکا کہ مرزا قادیانی ہندو سان پر اس وقت کی انگریزی حکومت کا آلہ کار تھا۔ یک وجہ تھی کہ مرزا قادیانی نے تحریری و تقریری مقامات کے ساتھ ساتھ علی طور پر بھی انگریزی حکومت کا ساتھ دیا جس کے بتیج میں مرزا قادیانی کے دعوی مسیحیت اور نبوت نے خوب عروج حاصل کیا۔ کیونکہ مرزاکی بشت پر انگریزی حکومت کا ہاتھ تھا، اس حوالے ہے موال ناصفی الرحمٰن الاعظی اپی کتاب فقد قادیا نیت اور مولانا ثناء اللہ امر تری میں فراتے ہیں:

"مرزا قادیانی ۱۸۷۵ء پی ند بی اینج پر نمودار ہوئے اور ایک مناظراسلام کے روپ پیس اسلام کی پر زور اور جذباتی و کالت کر کے عام مسلمانوں کو بہت جلد اپنی طرف مائل کر لیا۔ ای دوران آپ نے تصوف کاروپ دھار کر مختلف حکمتوں اور تدبیروں سے خلق خدا پر اپنی مقصد کے لئے بڑی زر فیز ثابت ہوئی۔ چند برسوں پیس آپ کا ایک مقصد کے لئے بڑی زر فیز ثابت ہوئی۔ چند برسوں پیس آپ کا ایک وقت اور شدا کا دوت تار ہوگیا۔ اب آپ نے پر پُرزے نکا لئے شروع کئے اور ۱۸۸۳ء تک اپنی آپ کو مامور من اللہ، مجد و قت اور خدا کا البام یافتہ قرار دیتے ہوئے مختلف نوع کے بہت سارے الہامات شائع کر دیے۔ یک موقع تھا جب پہلی بار علمائے اسلام چو نئے، اور انہوں نے محسوس کیا کہ مرز اصاحب اپنی ان کار روا نیوں کے ذریعے انہوں نے محسوس کیا کہ مرز اصاحب اپنی ان کار روا نیوں کے ذریعے انہوں کی بڑی بختی کے ساتھ نفی کی۔ موصوف نے فتم نبوت کے اندیشوں کی بڑی بختی کے ساتھ نفی کی۔ موصوف نے فتم نبوت کے عقید سے پر بڑی بختی کے ساتھ نفی کی۔ موصوف نے فتم نبوت کے عقید سے پر بڑی بختی کے ساتھ انفی کی۔ موصوف نے فتم نبوت کے عقید سے پر بڑی بختی کے ساتھ انفی کی۔ موصوف نے فتم نبوت کے عقید سے پر بڑی بختی کے ساتھ انفی کی۔ موصوف نے فتم نبوت کے عقید سے پر بڑی بختی کے ساتھ انفی کی۔ موصوف نے فتم نبوت کے متابع میں کو کو کو گر قرار دے کر لوگوں کو تقریباً مطمئن کردیا۔

اس کے بعد مارچ ۱۸۸۹ء میں مرزا صاحب نے اپنے دام افتاد گان سے ایک دس نکاتی شرائط نامہ پر بیعت لے کر ایک با قاعدہ تنظیم کی داغ بیل ڈالی۔ اس تنظیم کو محکم بنیادوں پر استوار کر لینے کے بعد جنوری ۱۸۹۱ء میں اپنے سے موعود ہونے کا اعلان کر دیا اور ساتھ ہی

ایک پانچ نکاتی منصوبہ بھی شائع کیاجس کا مقصد تظیم کے افراد کے درمیان باہمی ربط ، مائی نظام اور "تبلیغی کوششوں" کو مزید وسعت اور استحکام دینا تھا۔ پھر ۱۸۹۳ء میں آپ نے اپنے مہدی معہود ہونے کا بھی باتفاعدہ اعلان کر دیا۔ اور آخر کار ۱۹۰۱ء میں نبوت و رسالت کا دعویٰ کرمیٹے جس پر مرتے دم تک قائم رہے۔"

میرا کے چل کر مولانا لکھتے ہیں:

"ان دعووَّل کے ساتھ ساتھ مرزا صاحب اپنے پیروکاروں کو مسلمانوں سے بالکل الگ تصلگ اور جداگانہ اُمّت بنانے کی تیاریاں بھی کرتے رہے ۔ چنانچہ رفتہ رفتہ انہوں نے اور ان کی اُمّت کے اکابر نے اپنا فدا، رسول، کتاب، شریعت، عبادات، قانون، مناکحت دین، اور شعائر دین، مقامات مقدسہ، تاریخ هخصیتیں، تقویم کو کیلنڈر، جنت ودوز نے اور سزاو جزا کامعیار سب کچھ مسلمانوں سے الگ کرلیا، اور وہ ہر حیثیت سے ایک جواگانہ اُمّت بن گئے۔"

مولانامزيد لكصة بين:

"مرزاصاحب کی تحریک جہاں اپنے ظاہری رخ کے لحاظ ہے محصٰ ایک ند ہی تاریخ تھی، وہیں اپی خفیہ سرگرمیوں اور بنیادی مقاضد کے لحاظ ہے ایک خطرناک سائی تحریک تھی۔ یہ وہ دور تھاجب برطانوی استعار، عالم اسلام کو اپنے پنجہ افتدار میں جکڑنے کے لئے طرح طرح کی سازشوں کے تانے بانے تیار کر رہا تھا۔ لیکن ابھی سلم طقوں ہے جہاد کے نعرے سائی دے رہے تھے۔ لیورپ کا "مرد بیار" ترکی نئی طاقت و توانائی کا مظاہرہ کر رہا تھا۔ سامراج کے زیر افتدار سلم بیات و توانائی کا مظاہرہ کر رہا تھا۔ سامراج کے زیر افتدار سلم بیاتوں میں آئے دن بغاوت کے لاوے پھوٹ رہے تھے، اور نہنے بغیوں کی مثالی جرآت و شجاعت اور بے نظیر نوجی کارناموں پربڑے باغیوں کی مثالی جرآت و شجاعت اور بے نظیر نوجی کارناموں پربڑے جہاد اور شوق شہادت کے لئے یہ تصور آگ پرتیل کا کام دے رہا تھا کہ ظہور مہدی اور نزول سے کا زمانہ قریب آچکا ہے۔ ان طالات کے کہ ظہور مہدی اور نزول سے کازمانہ قریب آچکا ہے۔ ان طالات کے بیش نظر انگر نےوں کو اپنی جرآت و شجاعت اور نوجی حکمت عملی کے بیش نظر انگر نےوں کو اپنی جرآت و شجاعت اور نوجی حکمت عملی کے بیائے اپنی عیاری و مکاری اور روہائی و چالبازی پرزیادہ بھروسا کرنا پڑ بجائے اپنی عیاری و مکاری اور روہائی و چالبازی پرزیادہ بھروسا کرنا پڑ بجائے اپنی عیاری و مکاری اور روہائی و چالبازی پرزیادہ بھروسا کرنا پڑ بھا اور اس مقصد کے لئے آئی مختلف تو موں کے مقاسلے میں خود رہاتھا اور اس مقصد کے لئے آئی مختلف تو موں کے مقاسلے میں خود

ائی تومول کے افراد آلہ کار کی حیثیت سے مطلوب تھے۔

"ہندوسانی مسلمانوں کے مقابل میں انہوں نے اپنے گئے جس
آلۂ کار کا انتخاب کیا تفاوہ تھے مرزاصاحب قادیاں۔ مرزاصاحب نے
انگریزوں کے خلاف جہاد کو زبردست حرام کاری اور گناہ کیرہ بتایا۔
کسی جنگجو اور فائح مہدی اور شخ کی آمد کے تصور اور انتظار کو دہ فی فتور
قرار دیا۔ انگریزوں کی وفاواری وحمایت کو فریعنہ شرقی تھہرایا اور ان
مقاصد کی اشاعت کے لئے اس قدر لٹریچرشائع کئے جن سے بقول ان
کے پچاس الماریاں پر ہوسکتی تھیں۔ پھر اپنی ان مسائی کو ہندوستان کی
عدود تک محدود رکھنے کے بجائے عراق وعرب اور روم و مصروشام
حدود تک محدود رکھنے کے بجائے عراق وعرب اور روم و مصروشام
تک پہنچاویا اور اس طرح مسلمانوں کی بہت بڑی جماعت کو انگریز وں
تک پہنچاویا اور اس طرح مسلمانوں کی بہت بڑی جماعت کو انگریز وں
تک پہنچاویا اور اس طرح مسلمانوں کی بہت بڑی جماعت کو انگریز وں
تک پہنچاویا اور اس طرح مسلمانوں کی بہت بڑی جماعت کو انگریز کی
تور نمنٹ کی ایسی جان شاری فوج بنا دیا جس کا ظاہر و باطن جذبہ خیر
خواجی و دفاوار کی ہے جمراب و نشا۔ "

اسرائیل اور عربوں کے در میان ہونے والی جنگوں میں قادیانیوں نے کیا کھے کیا اس بارے میں مولانالکھتے ہیں: "اسرائیل میں قادیانیوں کا ایک اہم مثن ہے جو ۱۹۵۹ء اور ۱۹۹۵ء کی عرب اسرائیل جنگوں میں اسرائیل کی حمایت اور عربوں کی مخالفت میں متعدد اہم اقدامات کرچکا ہر اکر اور کر اور کرنا ہوں کے بنیادی مقاصد میں شامل ہے۔ یہ ہے قادیانیوں کی اصل قادیانیوں کے بنیادی مقاصد میں شامل ہے۔ یہ ہے قادیانیوں کی اصل تصویر، جس پر پردہ ڈال کر وہ بڑے معصومانہ انداز میں ناواقف مسلمانوں سے طبح ہیں اور یہ سہولت شکار کر لیتے ہیں۔"

آئے اب معلوم کریں کہ مرزاغلام احمد قادیا لی جیے جھوٹے مدی نبوت کا اللہ تعالیٰ کی جانب ہے آخر کار کیا انجام ہوا۔ مرزا قادیا ٹی نے جب مسحیت اور نبوت کا علان کیا تھا توشروع دن ہے ہی علا اور اہل اسلام نے تحریر و تقریر کے ساتھ عملی طور پر ہرسطح پر مرزا قادیا ٹی اور اس کی جماعت کی "قرآن و سنت" کے ساتھ ساتھ خود مرزا قادیا ٹی کی تحریروں کو دلائل کے طور پر چیش کرتے ہوئے بھر لیور اندازے ان کی تردیدی۔

ان علائے کرام میں حضرت مولانا ثناء الله امرتسری مرحوم مغفور "

کانام سرفہرست ہے جو آخری دم تک قادیانیت پرکاری ضربیں لگاتے رہے۔ چنانچہ حضرت مولانا امر تسری کی مجاہدانہ سرگرمیوں، عالمانہ گرفتوں اور فاضلانہ مواخذات کے مقاسلے ہے جب مرزا قادیانی اور اس کی بچری اُمّت عاجز آئی تو مرزا قادیانی نے ۱۵ اپریل ۲۰۹ء کو ایک اشتہار مولوی ثناء اللہ صاحب کے ساتھ آخری فیصلہ کے زیر غوان شائع کیا۔ اس اشتہار میں مرزا قادیانی نے حضرت مولانا ثناء اللہ صاحب کو مخاطب کرتے ہوئے جو بچھے لکھا ہے، اس کاوہ گاڑا پیش فدمت ہے جو خاص اجمیت اور توجہ رکھتاہے:

" بخدمت مولوي ثناء الله صاحب- السلام على من اتبع البدي -مت سے آپ کے برچہ اہل صدیث میں میری کلزیب اور تفیق کا سلسله جارى رب- بيشه مجهے آب اسفاس يرجد من مردود، كذاب، وجال، مفسد کے نام سے منسوب کرتے ہیں اور دنیا میں میری نسبت شہرت دیتے ہیں کہ یہ تخص مفتری اور کذاب اور وجال ہے اور اس شخص کا دعو کامسیج موعود ہونے کا سراسر افتراہے۔ میں نے آپ سے بهت دکھ اٹھایا اور مبر کرتارہا۔ مگرچونکہ میں حق کے پھیلانے کے لئے مامور جول اور آپ بہت ہے افترامیرے پر کرکے دنیا کومیری طرف آنے ہے روکتے ہیں اور مجھے ان گالیوں اور تہمتوں اور ان الفاظ ہے یاد کرتے ہیں جن سے بڑھ کر کوئی لفظ سخت نہیں ہوسکتا۔ اگر میں ایسا بى كذاب اور مفترى مون جيساكم اكثر اوقات آپ اين برايك يري میں مجھے یاد کرتے ہیں تومیں آپ کی زندگی ہی میں ہلاک ہوجاؤں گا۔ کیونکه میں جانتا ہوں کہ مفید اور کذاب کی بہت عمر نہیں ہوتی۔اور آخروہ ذلت اور حسرت کے ساتھ اینے اشد دشمنوں کی زندگی میں ہی نا کام بلاک ہوجا تاہے۔ اور اس کابلاک ہونائی بہتر ہوتاہے تاخدا کے بندول کو تباہ نہ کرے۔اور اگر میں کذاب اور مفتری نہیں ہوں اور خدا کے مکالمہ اور مخاطبہ سے مشرف ہوں، اور سیح موعود ہوں تومیں خدا کے فضل سے امید رکھتا ہوں کہ شٹ اللہ کے موافق آپ مکذبین کی سزاے نہیں بچیں گے۔ لیں اگر وہ سزاجو انسان کے ہاتھوں سے نہیں ، بلکہ محض خدا کے ہاتھوں سے ہے جیسے طاعون، بیضہ وغیرہ مہلک باريان آب يرميرى زندگى بى من واروند موكيس توين خدا تعالى كى

طرف ہے ہیں۔ یہ کسی انہام یا وی کی بنا پر پیشگوئی ہیں، بلکہ محض دعا
کے طور پر میں نے خدا ہے فیصلہ چاہا ہے۔ اور میں خدا ہے دعا کرتا
ہوں کہ اے میرے الک، بصیر وقدیر، جوعلیم وخبرہے، جومیرے دل
کے حالات ہے واقف ہے، اگر یہ دعویٰ سے موعود ہونے کا محض
میرے نفس کا افترا ہے اور میں تیری نظر میں مغید اور کذاب ہوں اور
دن رات افترا کرنا میرا کام ہے تو اے میرے پیارے مالک ایس
عاجزی ہے تیری جناب میں دعا کرتا ہوں کہ مولوی ثناء اللہ صاحب کی
زندگی میں مجھے ہلاک کر۔ اور میری موت ہے ان کو اور ان کی
جماعت کو خوش کردے۔ آمین الح۔

(فتدقاد پائت ادر موانا ناء الله امرتری مراه مراس الله نیکوره بالا اشتهاری مرزا قاد پائی نے مولوی ناء الله صاحب کے ساتھ آخری فیصلہ کے زیر عنوان الله تعالی ہے حق وصداقت کا فیصلہ چاہتھا۔ الله تعالی کی قدرت کا لمہ کا اثر دیکھے کہ مرزا قاد پائی جیسا مفسد اور کذاب الله تعالی ہے منھ مائی موت کے مطابق حضرت مولانا ناء الله امر تحری جیسے ہوہ وی بعد ہوئی میں تیرہ مہینے بارہ دن بعد ۱۹۰۸ کی الله امر تحری موت کی وادی میں سوگیا۔ اور حضرت مولانا شاء الله امر تحری صاحب الله تعالی کے فضل وکرم ہے مرزای موت کے بعد چاہیں صاحب الله تعالی کے فضل وکرم ہے مرزای موت کے بعد چاہیں سال تک یہ قید حیات رہے۔ آپ کا انتقال مرکودها (پاکستان) میں ۱۹ مال تک یہ قید حیات رہے۔ آپ کا انتقال مرکودها (پاکستان) میں ۱۹

مرزا قادیانی کیے اورکن حالات میں موت کے منے میں چلا کیا اس اجمالی خاکے کو مولانا مفی الرحمٰن الاعظمی نے قادیانی آخذے اپنی کتاب فتد قادیانیت اور مولانا ثناء الله امر تسری میں نقل کیا ہے۔ ملاحظہ ہو: "آئے! مرزا صاحب کی موت کی تفصیلات بھی قادیانی آخذ ک زبانی ختے چلیں۔ مرزا صاحب کہا کرتے تھے کہ ججھے الہام ہوا ہے۔ "انبی حافظ کل من فی الداد" (یعنی اے مرزا! تیرے گھر کے ہرفرو ک میں (خدا) تفاظت کروں گا) اس خدائی الہام کے باوجود اپریل یا تی کامیں مرزا صاحب کو اپنے اہل وعیال سمیت بیاری کے سبب قادیان (دارالامان و دارالشفا) چھوڑ کر تبدیلی آب و ہوا کے لئے لاہور

جانا پڑا، گرجب لاہور وارد ہوئے توزندہ نہ لیٹ سکے۔ان کی موت

کیول کر واقع ہوئی، اس کی جو تفصیلات قادیائی اخبار الحکم ۲۸مگ

۱۹۰۸ء کے ضمیمہ میں شائع ہوئی ہیں اس کا خلاصہ یہ ہے کہ ۲۵مگ

۱۹۰۸ء کی شام کو مرزاصاحب پر ان کی قدیم بیاری اسہال کا دورہ ہوا۔
گیارہ بجے رات میں ایک زور دار دست آنے پر از حد کمزوری ہوگئ۔
دو اور تین بجے کے در میان ایک اور زبردست دست آنے پر نبش
بالکل بند ہوگئ۔ طبیوں اور ڈاکٹروں نے حالت معمول پر لانے کی
سرتوز کوشش کی، لیکن مرزاصاحب مسلسل گیارہ تھنے تک موت وحیات
کی میکٹش میں مبلارہ کر ۲۹مگی کوسوادی بجے فوت ہوگئے۔

تقریبایی بیان مرزاصاحب کی الجید محترمہ کا ہے۔ ان سے ان کے صاحبزادے روایت کرتے ہیں۔ پہلے ایک پاخانہ آیا اور اسے ہیں آپ کو ایک اور دست آیا۔ گر اب اس قدر ضعف تھا کہ آپ پخانے نہ جاسکے تھے۔ اس لئے چار پائی کے پاس ہی بیٹھ کرفارغ ہوئے اور پھر اٹھ کرلیٹ گئے اور ہیں پاؤل دباتی رہی گرضعف بہت ہوگیا۔ اس کے بعد ایک اور دست آیا۔ اور پھر آپ کو ایک اور قے آئی۔ جب آپ بعد ایک اور حق آئی۔ جب آپ قے سے فارغ ہو کر لینے گئے تو اتناضعف تھا کہ آپ بیٹت کے بل چار پائی کی کڑی سے کرایا اور حالت چار پائی پر گر مجے۔ اور آپ کاس چار پائی کی کڑی سے کرایا اور حالت وگرکوں ہوگی۔

مرزائیوں کی الہوری پارٹی کے آدگن پینام صلح نے ۳ مارچ ۱۹۳۹ء کی اشاعت میں لکھا ہے کہ «بعض لوگ کہتے ہیں کہ مرزا صاحب کی موت کے وقت ان کے منص سے یا خانہ نکل رہاتھا۔"

موت کے بعد مرزاصاحب کوجس مرطے ہے گزر نا پڑاوہ بھی پھے
کم عبرت انگیزنہ تھا۔ مرزاصاحب کا مرفن توقاویان میں ان کا بنوایا ہوا
دبہشتی مقبرہ" تھالیکن چونکہ ان کی موت انبیاء و مرسلین کی شنت کے بر خلاف مدفن قادیان سے کوئی سترمیل دور احمہ یہ بلڈنگ لاہور میں
ہوئی تھی اس لئے انہیں بذر بعد ٹرین لاہور سے قادیان لانے کا فیصلہ کیا
گیا۔ جب مرزاصاحب کا جنازہ لاہور ریلوے آشیشن لے جانے کے
لئے احمہ یہ بلڈنگ سے باہر نکالا گیا تو زندہ دلان لاہور نے اس کا بڑا
شان دار استعبال کیا۔ یعنی راستے بھر مرزاصاحب کے جنازے پر

اس قدر غلاظتیں اور پاخانے بھینے گئے کہ ان کی لاش بہ دقت تمام اشیشن تک پہنچ سی۔" (فقد قادیانیت اور مولانا ثناء الله امر تسری مراق مدود)

م شته سطور میں اس بات کا ذکر ہوچکاہے کہ مرزا قادیانی ۱۸۷۷ء میں زہبی انتیج پر نمودار ہوا اور ایک مناظرا سلام کے روپ میں اسلام کی پر زور اور جذباتی و کالت کر کے عام مسلمانوں کو بہت جلد ای طرف مأکل کرلیا۔اوریہ کہ ای دوران ای نے تصوف کاروپ دھار کر مختلف حکمتوں اور تدبیروں سے خلق خدا پر این بزرگ اور خدار سیدگی کا سكه بنعانا شروع كيا- يهال يه بات بحى ياور كه جانے كے قابل بكه مرزا قادیانی جب مناظراسلام کی حیثیت ہے منظرعام برآیا توبدوہ زمانه تھاجب ہندوستان میں عیبائی مشزیاں اور عیبائی یاوری انگویزی عومت کے زیر سررتی بندوستان کے گوشے کوشے میں عیسائیت کی اشاعت وتلني من بحراور انداز ي مرمرم تني اور اس حوالے ي علما اور عیسائی یادر بوں میں جگہ جگہ مناظرے بھی ہوتے رہتے تھے، جس میں اللہ تعالی کے فضل و کرم ہے یادر بوں کے مقابلے میں اہل اسلام ہی کو کامیانی و کامرائی نصیب ہوتی تھی۔ چنانچہ ہندوستان میں ان نہ ہی مناظروں اور اس ضمن میں انگریزی حکومت کے طرز عمل کوبیان كرتے ہوئے حضرت مولاناسيد الوالحسن علی ندویٌ صاحب ایک جگه لَكِيعة بن:

" یہ دور ند ہی مناظروں کا دور تھا اور اہل علم کے طبقے میں سب
سے بڑا ذوق، مقابلہ ندا ہب اور مناظرة فرق کا پایاجا تا تھا۔ ہم او پر بیان
کر چکے ہیں کہ عیسائی پادری ند ہب میسیست کی تبلیخ ووعوت اور دین
اسلام کی تردید میں سرگرم تھے۔ حکومت وقت جس کا سرکاری ند ہب
مسیست تھا، ان کی بیشت پناہ اور سرپر ست تھی۔ دہ ہندو ستان کو یہوع
مسی کا عطیہ اور انعام بجھتی تھی۔ دوسری طرف آریہ ساتی مسلخ جوش و
شرق سے اسلام کی تردید کر رہے تھے۔ انگریزوں کی مصلحت (جو
خروش سے اسلام کی تردید کر رہے تھے۔ انگریزوں کی مصلحت (جو
مقی کہ ان مناظرانہ سرگرمیوں کی ہمت افزائی کی جائے اس لئے کہ ان
کے نتیج میں ملک میں ایک کھکش اور ذہنی و اخلاقی انتظار پیدا ہوتا تھا

اور تمام مذاہب اور فرقوں کو ایک الی طاقت ور حکومت کا وجود نغیمت معلوم ہوتا تھاجو ان سب کی حفاظت کرے اور جس کے سایہ بیس یہ سب اس و امان کے ساتھ مناظرہ و مباحثہ کرتے رہیں۔ ایسے ماحول میں جوشخص اسلام کی مرافعت اور غداہب غیر تروید کاعلم بلند کرتا وہ مسلمانوں کا مرکز توجہ و عقیدت بن جاتا۔" (قادیائیت مطالعہ د جائزہ محسلمانوں کا مرکز توجہ و عقیدت بن جاتا۔" (قادیائیت مطالعہ د جائزہ محسلمانوں کا مرکز توجہ و عقیدت بن جاتا۔" (قادیائیت مطالعہ د جائزہ محسلمانوں کا مرکز توجہ و عقیدت بن جاتا۔" (قادیائیت مطالعہ د جائزہ

لہذائی وجہ تھی کہ جب مرزا قادیانی انگریزی حکومت کی سوچی مجمی سازش کے تحت اسلامی مناظر کالبادہ اوڑھ کر ( تاکہ مسلمانوں میں ایک نے فرقے کی بنیاد پڑسکے جیسا کہ گزشتہ سطور میں اجمانی طور پریہ بیان گزر چکا ہے) سامنے آیا تو مرزا قادیانی بھی دیگر علمائے کرام کی طرح مسلمانوں کامرکز توجہ وعقدت بن گیا۔

چنانچہ مرزا قادیانی نے تقریری مناظروں کے علاوہ تحریری میدان میں بھی غیر مسلموں کی جانب سے اسلام پر کئے جانے والے اعتراضات کاجواب دینے کے لئے مختلف اقسام کتب لکھیں، جن میں مرزا قادیانی کی "براجین احمدیہ"کو خاص اہمیت حاصل ہے جس کے بارے میں مرزا قادیانی کہتاہے:

یہ عاجز (مولف براجین احمدیہ) حضرت قادر مطلق جل شانہ کی طرف سے مامور ہوا ہے کہ نبی ناصری اسرائیل (میج) کے طرز پر کمال مسکینی و فرد تی و غربت و تذلل و تواضع سے اصلات طلق کے لئے کوشش کرے اور ان لوگوں کو جو راہ راست سے بے خبر ہیں صراط ستقیم (جس پر چلنے سے حقیق نجات حاصل ہوتی ہے اور اس عالم میں بہشتی زندگی کے آثار اور قبولیت اور محبوبیت کے انوار دکھائی دیتے ہیں) دکھا دے ۔ ای غرض سے کتاب براجین احمدیہ تالیف پائی ہے جس کی ہے ۔ جزوجھپ کر شائع ہو جگی ہیں اور اس کا خلاصہ مطلب اشتہار ہمراہی جزوجھپ کر شائع ہو جگی ہیں اور اس کا خلاصہ مطلب اشتہار ہمراہی خط ہذا میں درج ہے لیکن چونکہ ساری کتاب کا شائع ہو ناایک طویل مدت پر موقوف ہے ، آئی لئے یہ قرار پایا کہ بالفعل یہ خط مع اشتہار فریل انگر بزی شائع کیا جائے اور اس کی ایک کاپی بہ خدمت معزز پادری صاحبان و صاحبان بی جو این قوم میں خاص طور پر مشہور معزز ہیں برہمو صاحبان و ممکن ہوجو اپنی قوم میں خاص طور پر مشہور معزز ہیں برہمو صاحبان و

آرب صاحبان و نیچری صاحبان و حضرات مولوی صاحبان جو وجود و خوارق و کرامات سے منکر ہیں اور اس وجہ سے اس عاجز سے بدخان ہیں، ارسال کی جائے۔" (قادیانیت مطائدہ وجائزہ موس، منس)

لیکن در حقیقت مرزا قادیانی کی کتاب برابین احمد یہ کا مقعد کچے اور تھا۔ وہ مقصود کیا تھا، مولاناسید ابوالحسن علی ندوی کی زبانی سئے:

مرزا صاحب نے برابین احمد یہ کے تیسرے اور چوتھے حقے کے شروع میں "اسلامی الجمنول کی خدمت میں التماس ضروری اور مسلمانوں کی نازک حالت اور انگریزی گور نمنٹ" کے عنوان سے انگریزی حکومت کی کھل کر مدح و توصیف کی اور اس کے مسلمانوں پر اخسانات گنائے ہیں اور اس بات کی پرزور اپیل کی ہے کہ تمام اسلامی انجمنیس مل کر آئی میموریل تیار کر کے اور اس پر تمام سرا آوردہ انجمنیس مل کر آئیک میموریل تیار کر کے اور اس پر تمام سرا آوردہ مسلمانوں سے و شخط کرا کر گور نمنٹ میں ہیں ہیں۔ اس میں اپنی خاندانی خدمات کا بھر تذکرہ ہے۔ ای کے ساتھ ساتھ جہاد کی ممانعت کی بھی پر خدمات کا بھر تذکرہ ہے۔ اس طرح مرزا صاحب کی پہلی تصنیف بھی انگریزی کومت کی منقبت و ثنا اور مسلمانوں کو سیاسی مشورہ دینے سے خالی نظر نہیں آتی۔"

جہاد کی ممانعت اور انگریزی حکومت کی منقبت و ثنا کے حوالے سے مرز اقادیانی کی تحریر ول سے دو اقتباسات بطور نمونہ پیش خدمت ہیں۔ مرز اقادیانی کہتا ہے:

" دمیری عمر کا اکثر حصنه اس سلطنت انگریزی کی تا بید و حمایت بیس گزرا ہے اور میں نے ممانعت جہاد اور انگریزی اطاعت کے بارے میں اس قدر کتابیں لکھی ہیں کہ اگر وہ اکھی کی جائیں تو بیچاس الماریاں میں اس قدر کتابیں لکھی ہیں کہ اگر وہ اکھی کی جائیں تو بیچاس الماریاں ان سے بھر سمتی ہیں۔ میں نے الیمی کتابوں کو تمام ممالک عرب مصر اور شام اور کابل اور روم تک پہنچا دیا ہے۔ میری بھیشہ یہ کوشش رہی ہے شام اور کابل اور روم تک پہنچا دیا ہے۔ میری بھیشہ یہ کوشش رہی ہے میری نوٹی اور کہ مسلمان اس سلطنت کے سیچ خیر خواہ ہو جائیں اور مہدی خوثی اور مسلم کی ہو اسمار کی ہے اصل روایتیں اور جہاد کے جوش دلانے والے مسائل جو احمقوں کے دلوں کو خراب کرتے ہیں ان کے ولوں سے مجدوم ہو جائیں۔ "

ایک درخواست می جو لیفٹینٹ گورٹر پنجاب کو ۲/۴ فروری

١٨٩٨ء كوپيش كى گئى تھى، مرزا قاديانى اس ميں لكھتاہے:

"دومرا امرقابل گزارش یہ ہے کہ میں ابتدائی عمرے اس وقت

تک جو تقریبًا ساٹھ برس کی عمر کو پہنچا ہوں، اپنی زبان اور قلم ہے اس
اہم کام میں مشغول ہوں کہ تامسلمانوں کے دلوں کو گور نمنٹ انگلشیہ
کی تجی محبت اور خیر خوابی اور ہمدردی کی طرف پھیروں اور ان کے
بعض کم فیموں کے دلوں سے غلط خیال جہاد وغیرہ کے دور کروں جودلی
صفائی اور مخلصانہ تعلقات سے روکتے ہیں .... اور میں دیکھتا ہوں کہ
مسلمانوں کے دلوں پر میری تحریروں کا بہت ہی اثر ہوا اور لاکھوں
انسانوں میں تبدیلی پیدا ہوگئے۔"

بہرحال مرزا قادیانی کی تحریروں سے بیاں تک تو یہ بات کھل کر سامنے آئی کہ مرزا قادیانی اندرونی طور پر "انگریزی حکومت" کا "اِنگریزینی" نتفا۔اور ظاہری طور پر مرزا قادیانی ہندوستان کے طول و عرض میں دین کے داعی روحانی پیشوا اور مناظر اسلام کی حیثیت ہے پیچانا جانے لگا تھا۔ یکی وجہ تھی کہ شروع میں عام مسلمانوں کے ساتھ ساتھ علا اہل اسلام بھی مرز اقادیانی کی اس ظاہری بیجان کے تحت مرز ا قادیانی کی عزت و تو قیر کرتے تھے اور اس کے حامی تھے مرزا قادیانی کی "برا بين احديه" كآبكجه احوال سطور مين حضرت مولا ناسيد الوالحسن على ندوی کے تبھرے کے ساتھ بڑھاجا چکاہے،اس حوالے سے چند ہاتیں مکرر عرض ہیں کہ مرزا قادیانی نے "براہین احدیہ" کے حوالے ہے بیہ شہرت کر رکھی تھی کہ یہ کماب "غیراسلامی ادبان" کے ردیرہے، لیکن جب يه كماب منظرعام يرآئي توبعض علمائے كرام نے مرزاكى "برائين احمدیہ" کے مطالع کے بعد اس بات کی پیشین گوئی کر دی تھی کہ یہ شخص آگے چل کر "نبوت" کا دعویٰ کرے گا، پایہ کہ یہ تخص مدعی نبوت ہے۔ ان صاحب فراست علماء کرام میں حضرت مولانا عبدالقادر صاحب لدهیانوی مرحوم کے دو صاحب زادے حضرت مولانا محمد صاحب اور حضرت مولانا عبدالعزيز صاحب خاص طورير قابل ذكر ہيں۔

براین احدید کے جار حصول کی تالیف و اشاعت کاسلسله ۱۸۸۰ء سے ۱۸۸۳ء تک جاری رہا، اور آخری اور پانچوال حصتہ ۱۹۰۵ء میں

شائع ہوا۔ مرزا قادیانی اپن اس کتاب کے آخری جھے کی اشاعت سے
قبل اور پہلے چار حصوب کی اشاعت کے بعد ۱۸۹۱ء میں مسیحیت اور پھر
۱۹۹۱ء میں نبوت کا دعوی کر چکا تھا۔ لہذا جن علماء کرام نے مرزا قادیانی
کی نبوت کے حوالے سے پہلے پیشین گوئی کر دی تھی، وہ حرف بہ
حرف تی نگی۔ مرزا قادیانی کی اس نقدس فروشی کی دکان کوبعد میں بام
عروج تک لے جانے والوں میں ایول تو کئی لوگوں کے نام آتے ہیں، گر
ایک خاص نام تھیم نوار الدین کا بھی آتا ہے، جس نے نہ صرف مرزا
قادیانی کا بھر پورساتھ دیا بلکہ "نہ بہ مرزائیت" کو پھیلانے میں بھی
قادیانی کا بھر پورساتھ دیا بلکہ "نہ بہ مرزائیت" کو پھیلانے میں بھی

تعلیم نورالدین ۱۸۴۱ء میں بھیرہ (ضلع سرگودھا سابق شاہ پور پنجاب) میں پیدا ہوا۔ علیم نوارلدین جس زمانے میں مہاراجا جوں کا طبیب خاص تھا، ای زمانے میں حکیم نورالدین کا مرزا قادیائی سے تعارف ہوا۔ مرزا قادیائی چونکہ اس زمانے میں بسلسلہ ملازمت تعارف ہوا۔ مرزا قادیائی چونکہ اس زمانے میں بسلسلہ ملازمت سیالکوٹ میں تقیم تھا، اور علیم نورالدین بھیرہ آتے جاتے مرزا قادیائی سے ملتے ہوئے جاتا، اور مرزا کی طرح حکیم نورالدین بھی مناظروں کا شائق تھا، اس لیے ہم ندائی اور طبعی مناسبت کی وجہ سے بہت جلدیہ تعارف و ملاقات دوتی میں تبدیل ہوگئ۔ حکیم نورالدین اور مرزا قادیائی ایک دوسرے کے ہمرم اور ہمرازین گئے۔ آگے چل کر اس تعدیلی ایک دوسرے کے ہمرم اور ہمراز تادیائی کے انتقال کے بعد حکیم نورالدین مرزا قادیائی کا متجہ یہ نکلا کہ مرزا قادیائی کے انتقال کے بعد حکیم نورالدین مرزا قادیائی کا متحدیلی نورالدین ہوئے۔ نے اس کے ہاتھ پر بیعت کی۔ خلیفہ اسے الموعود اور "نورالدین ہوئے۔ نے اس کے ہاتھ پر بیعت کی۔ خلیفہ اسے الموعود اور "نورالدین ہوئے۔ ہیں کے خطاب ہوئے۔

کیم نورالدین چھ سال تک منصب خلافت پر فائز رہا۔ کیم نورالدین اپنے انقال سے چندروز قبل گوڑے سے گر کربری طرح زخی ہوگیا تھا۔ مرنے سے قبل اس کی زبان بند ہوگی تھی۔ آخر کار ۱۳ مارچ ۱۹۱۳ء کو کیم نورالدین انقال کر گیا۔

مرزا قادیانی کے دعویٰ "مسیحیت" اور "نبوت" کے ساتھ ہی علا اہل اسلام کی ایک بڑی جماعت اس" فتنہ" کی بڑے کئی کے لئے میدان جہادیس اتر چکی تھی، جس میں دلوبند کے عظیم علاء کرام اور اکابربزرگوں

کے ساتھ ساتھ علما الحدیث کی جانب ہے حضرت مولانا محمد سین بنالوی صاحب ورحضرت مولانا ثناء الله امرتسري صاحب خاص طور برقابل ذ کر ہیں۔ان دونوں حضرات نے ہرمقام پر قادیانی کی جھوٹی نبوت اور ال کے نتیج میں پیدا ہونے والے ایک "جدید ند بب" مرزائیت کا تعاقب کیا۔ تقریری و تحریری دونوں سطح پر ان دونوں حضرات کے سامنے خود مرزا قاویانی اور اس کی جماعت کے کمبلغوں کو ہر موقع پر ذلت ورسوانی کاسامنا کرنایرا۔ مولانا محد سین بٹالوی صاحب آلیک رساله ماموار بنام "اشاعت السنه" ثكالا كرتے تھے۔ اس رسالے ك ذریعے شروع میں مولانا محرحسین بٹالوی صاحب نے مرزا قادیانی ہے «حسن ظن" کی وجه اس کی کتاب «برا بین احمدیه " اور خود مرزا قادیا نی کے حق میں خوب پروپیگنڈا کیا تھا، لیکن جونبی مرزا قادیانی کی اصل حقیقت سامنے آئی تو مولانا محرحسین بٹالوی ؓ نے اپنے ای رسالے "اشاعت السنه" میں انگریزی حکومت کے انگریزی نبی مرزا قادیانی کی ترويد پرشان دار انداز میں لکھا اور خوب لکھا۔ چنانچہ مرزا قادیانی اپی کتاب "تحفه گولزویه" مو پر حضرت مولانا محمد حسین کے بیان کونقل كرتے ہوئے كہتا ہے، "أبى ايام ميس مولوى محر حسين نے بعض احباب کے سامنے عالم برافروختگی میں کہا کہ میں نے ہی اس شخص (مرزا قادیانی) کو بلند کیا تھا، اور اب میں بی گراؤں گا۔" مرزا قادیانی کے فذكوره بالا الفاظى حقيقت كوتسليم كرنايرے كاكيونك تحريرى شكل مين مرزا قادیانی اور حضرت مولانا محمصین بنالوی صاحب کے آپس کے تعلقات اس بات کی عکای کرتے ہیں، اور اہل علم سے بوشیدہ نہیں کہ جب مرزا قادياني كابدباطن سامنة آيا توحضرت مولانا اين الفاظيس بی و در اوک گا" کاعلمی شوت دیتے ہوئے تادم آخر مرزا قادیانی اور ند بب مرزائيت كى تردىد كرتے رہے۔

حضرت مولانا ثناء الله امرتسری صاحب یه اس بابرکت شخصیت کانام ہے، جنہوں نے روقادیانیت پرویگر علاء کرام کے بعد کام شروع کیا اور سب سے آگے نکل گئے۔ پہلے پہل جب مرزا قادیانیت نے نہایت معصوماند انداز سے حمایت اسلام کا بیڑا اٹھایا تھا تو دیگر علاک طرح آپ کو بھی مرزاکی ایک گونہ عقیدت پیدا ہوگی تھی، لیکن جب

مرزا قادیانی کا خبث باطن منظرعام پر آگیا تو آپ بھی اس کے خلاف میدان کارزار میں کوو رہے۔ آپ نے بھی ویگر علما کرام کی طرح قادیانیوں سے کئی مناظر کئے جس میں ہربار قادیانیوں کو ذلت آمیز رسوائی اٹھانا بڑی۔ حضرت مولانا امرتسری صاحب کو ان کے مقابلے میں اللہ تعالیٰ کے فضل سے عظیم کامیابی ہوئی۔آپ نے علمی سطح یر بھی روقادیانیت پر ہے شار کتب ورسائل تصنیف کئے،اور خاص رو قاریانیت کے لئے آپ نے جون ١٩٠٤ء کو ایک ماہنامہ "مرقع قادیانی" کے زیر عنوان اس وقت شائع کرنے کا اہتمام کیا جب مرزا قادیانی نے خاص آپ کو مخاطب کرتے ہوئے ۱۵۵ پریل ۱۹۰۵ ء کو ایک اشتهاربه عنوان مولوى ثاء الله صاحب كے ساتھ آخرى فيصله شاكع کیا، جس کا احوال گزشته سطور میں ذکر ہو چکا ہے۔ الغرض حضرت مولانا ثناء الله امرتسري من جهال ذاتى طور يرورس و وعظا، تحرير و تقریر، بحث و گفتگو اور مناظرات، مباحثات کے دریعے روقاویانیت کے سلیلے میں نمایاں خدمات انجام دیں، وہیں اداروں، تنظیموں، تح یکون اور افراد کے ذریعے بھی اس میدان میں قابل رشک اور موثر كارنام انجام دئ -جب تك الله تعالى نے آپ كوب قيد حيات ركھا آپ فتن قادیانیت کے محاذیر جہاد کرتے رہے۔

فتنہ قادیانیت کے تعاقب میں آگرچہ ابتداعلائے لدھیانہ وامرتسر کے ہوئی جن میں مولانا علی امرتسری ' مولانا احمد اللہ امرتسری ' مولانا احمد اللہ امرتسری ' مولانا احمد اللہ امرتسری ' مولانا محمد عبدالمنان وزیر آبادی ' مولانا عبدالعزز لدھیانوی ، مولانا محمد لدھیانوی ' مولانا عبداللہ لدھیانوی ' مولانا عبد اللہ لدھیانوی ' مولانا عبد اللہ موسوری کے اسام گرای آتے ہیں، گرای کے ساتھ ساتھ اکابر دارالعلوم دیوبند نے بھی فقنہ قادیانیت کے دو پر تاریخی کارنا نے انجام دسکے۔ جماعت دیوبند کے سید الطائفہ حضرت حاتی ماداد اللہ صاحب مہاجر کی قدی سرہ نے فتنہ قادیانیت کی بیشین کوئی فراتے ہوئے جاز مقدی سے بہ طور خاص حضرت پیر مہر علی شاہ ماحب گولڑدی کو ہندوستان آنے پر مجور کیا، جنہوں نے ددقادیانیت کی بیشین گوئی صاحب گولڑدی کو ہندوستان آنے پر مجور کیا، جنہوں نے ددقادیانیت کی بیشین گاب کھی۔

حضرت پیرمبر ملی شاہ صاحب کے علاوہ تضرت حاجی ارداد اللہ

صاحب کے دوسرے خلفاحضرت مولانا احمد حسن صاحب امرہوی ، حضرت مولانا انوار الله صاحب حيدرآبادي اور حضرت مولانا مجرعلي موتگیری دغیرہ بھی اس فتنے کی سرکونی میں پوری طرح سرگرم تھے۔ ترديد قاديانيت كے سليلے من أيك دوسرانام حجة الاسلام حضرت مولانا محرقام نانوتوى قدس مره كاب كه جنبول في اس فقف كے خلاف عملی بند باندھنے کے علاوہ تحریری طور پر "مناظرہ عجیبہ" اور "تحذیر الناس"جيسي اجم يرلل اورقيمتي كتب تصنيف كيس-اي طرح جب علماء لدهیاند نے دارالعلوم دلوبند کی جلسة وستار بندی کے موقع پر حضرت مولانارشید احر منگوی اور وارالعلوم دلیبندے پہلے صدر مدرس مرزا قادیانی کے بارے میں فتوی مانگا تو ان حضرات نے مرزا قادیانی کے وجل و فریب کی اپوری تحقیق کے بعد اپنے فنادی میں مرز ا قاریانی کو للذبب، مراه، مرتد، زندلتي اور خارج اسلام لكها، اور اس كى اتباع سرنے والول کے بارے میں بھی ایک حکم لگایا۔ ای زمانے میں حضرت مولانا رحت الله كيرانوي في مولانا غلام ديكير قصوري كاستفتاير مرزا قادیانی کو "مرتد"اور وائرهٔ اسلام سے خارج قرار دے کرعلائے حرثین ہے اس کی تصدیق کرائی اوریہ فتوکی مرزاک بڑھتی ہوئی آندھی ک موثر كاث ثابت مواب

۱۸۹۱ء میں جب مرزا قادیانی کی کتابیں "فتح السلام" توضیح مرام اور "ازالہ ادہام" شائع ہو کی جس میں مرزا قادیانی نے وفات می کو ثابت کرکے اسپیٹر سے موعود ہونے کا اعلان کیا تھا تو علاء رہا بین ٹم ٹھونک کر میدان میں آگئے اور سارا ہندو شان مرزا غلام احمد قادیانی کی تردید کے غلافلوں سے گو بختے لگا۔ جگہ مناظروں میں مرزا نیوں کو شکست فاش دی جانے گئی۔

۱۹۰۸ ء بیس نواب حار علی خال والی ریاست را مپور کے زیر اہتمام عظیم الثان تاریخی مناظرہ ہواجس میں حضرت مولانا احرحسن صاحب امروہوی اور حضرت مولانا ثناء الله امرتسری کے باطل شکن دلائل اور بیانات سے قادیانیت لرزہ براندام ہوگئے۔۱۹۱۰ء میں حضرت مولانا محمد علی مونگیری قدس سرہ کی زیر سرکر دگی وہ تاریخی مناظرہ ہواجس میں علی مولاناسید انورشاہ جالیس علاء کرام نے شرکت فرمائی جن میں حضرت مولاناسید انورشاہ

کشمیری حضرت مولانا سید مرتضی حسن صاحب چاند بوری ، حضرت علامه شبیر احمد عثمانی اور دوسرے اکابر دلوبند شریک ہوئے اور اس مناظرے میں مرزائیوں کی شکست فاش نے ان کی کمر توڑدی۔

بھراس کے بعد اسساھ (۱۹۱۴ء) پیس مجر سہول صاحب"، مفتی دار العلوم دیو بغد کے قلم ہے ایک مفضل فتویٰ کی ترتیب عمل میں آئی۔
اس مفضل فتویٰ میں پہلے مرز اغلام احمد قادیا نی کے افکار وعقائد کو اس کی کتابوں ہے نقل کیا گیا اور پھر فتویٰ میں لکھا گیا: "جس شخص کے ایسے عقائد و اقوال ہوں اس کے خارج از اسلام ہونے میں کسی مسلمان کو خواہ جائل ہویا عالم تردد نہیں ہوسکتا، لہذا مرز اغلام احمد اور اس کے جملہ تبعین ورجہ بد درجہ مرتد زندیق، طحمہ کافر اور فرقہ ضالہ میں بقینا داخل ہیں۔

اس فتوکل پر حضرت شیخ الہند اور حضرت علامہ انور شاہ تشمیری میں۔ اور دوسرے مشاہیر علماء کے دستخط ہیں۔

حضرت شیخ الهند مولانا محود حسن اگرچداگریز کا درست قادیانیت فولد ہے نہیں بلکہ براہ راست قادیانی نبوت کے خالق انگریز بہادر سے تکر لئے رہے سے، لیکن ذریت برطانیہ کو بھی نظر انداز نہیں کیا، اور اپنا نابغہ روزگار تلافہ ہ (جن کی فہرست بڑی طویل ہے، ) کو اس جانب متوجہ فرمایا جنہوں نے اس موضوع کو اپنی خدمت کا جولان گاہ بنایا۔ محدث کبیر علامہ انور شاہ کشمیری "مکیم الامت مولانا اشرف علی محدث کبیر علامہ انور شاہ کشمیری"، حکیم الامت مولانا اشرف علی محادب"، شیخ محانوی، فقیہ الامت جفرت مولانا مفتی کفایت اللہ صاحب"، شیخ محضرت مولانا سید مرتضی حسن چاند لوری"، حضرت علامہ شیراحمد عشمانی، حضرت مولانا اعزاز علی صاحب"، حضرت مولانا اعزاز علی صاحب"، حضرت مولانا محدث مولانا اعزاز علی صاحب"، حضرت مولانا اعزاز علی ایموری"، حضرت مولانا الحد علی لاہوری"، حضرت کولانا الحد اللہ القائم رفتی دلاوری" اور حضرت مولانا الحد علی الموری بیابی کی المراب میں تحریر و تقریر کے ذر یع حربے ختم نبوت کی پاسانی کافریضہ انجام دیا۔

\* لیکن ان اکابر کی خدمات کی فہرست میں جمتہ الله فی الارض حضرت علامہ انور شاہ کشمیری اور فاتح قادیان حضرت مولانا شاء الله صاحب

امرتسرى أكرچه مسائل فقيد من حضرت شيخ الهند ك مسلك يرند ته، گرختم نبوت کے لئے آپ کے ارشاد پر جان چھڑ کتے تھے۔ حضرت شیخ الهند" نے آپ کے ذریعے اورے طقہ اہل حدیث میں مرزائیت کے خلاف بیداری پیدا کر دی اور مولانا امرتسری نے مولانا ابراہیم سيالكوني اور مولانا داؤد غزويٌ كو بھي اس پليٺ فارم پر لا كھڑا كيا تھا۔ ادهر حضرت علامه انورشاه تشميري مناي علم وقلم اور تلافره كي بوري طاقت اس فننے کی سرکونی کے لئے وقف کر دی اور روقادیانیت کی تقریب سے اصول وین اور اصول تکفیر کی وضاحت پر ایساقیتی سرماید تیار فرمایا کہ قیامت تک اس طرح کے فتنوں کی سرکونی کے لئے اُست اس ے روشی حاصل کرتی رہے گ۔ حضرت علامہ انور شاہ کشمیری ا ك اللذه بل عليم الاسلام حضرت مولانا قارى محمد طيب ، حضرت مولاناً مفتى محمر شفيع"، حضرت مولانا محمر يوسف بنوريّ ، حضرت مولانا ادرليس كاندهلويٌ ، حضرت مولانا بدر عالم ميرتفيٌ ، حضرت مولانا حفظ الرحمٰن سيوباروي، حضرت مولانا حبب الرحمٰن لدهيانويٌّ ، حضرت مولانا عبد القادر رائوري ، حضرت مولانا سيد عطا الله شاه بخاري ، حضرت مولانا چراغ محمر كوجرانواله، حضرت مولانا مفتى محمد نعيم لدهيانوي، حضرت مولانا الوالوفاشاه جهانيوري ، حضرت مولانا غلام غوث بزاروي ، حضرت مولاناشمس الحق افغاني ، حضرت محمد على جالندهريّ، حضرت مولانا محمد منظور نعماني، حضرت مولانا عبيب الرحمٰن أعظمی اور دوسرے جلیل القدر علماء نے اس فتنے کا بھر بور تعاقب کیا۔ ہندوستان کے طول و عرض میں قریہ قریہ گھوم کر حق کی وضاحت کی اور اس موضوع کے ہرپہلوپر اتنالٹریچر تبار کر دیا کہ اس کا کوئی گوشہ تشنہ نہیں ہے۔

تقیم ہند کے بعد اس فتنہ نے مرزین پاکستان کو اپنی سرگرمیوں کا مرکز بنایا تو یہاں بھی علائے دلوبند اور تنتین دلوبند نے تمام طاقتیں اس حریم مقدس کی حفاظت کے لئے وقف فرما دیں، تاآنکہ قادیا نیت تاریخ انسانیت میں ایک بہتان اور افترا بن کررہ گی اور یہ کام اللہ کے فضل وکرم سے تھیل تک بہتج گیا۔

## للمجلس احرار اسلام

علاء کرام نے قادیانیت کے خلاف جہاں ندیجی سطح پر کام کیا، دہاں میا کہ سطح پر بھی ان علاء کرام نے مجلس احرار اسلام کے ذریعے مرزائیت کو نا قابل تلافی شکست سے دوچار کیا۔ "مجلس احرار اسلام" کی جماعی تشکیل اور قیام کے حوالے سے مولانا محمد سعید الرحمان علوی آئی کتاب "سوائ کے مولانا محمد علی جالند حری" میں لکھتے ہیں:

" کانگریس جیسا کہ ہم نے عرض کیا انیسویں صدی کے آخر میں خود ایک انگریز پروگرام کے مطابق قائم ہوئی اور ابتداء میں اس کامقصد بڑا محدود تھا۔ لیکن اب وہی کانگریس تھی کہ ملک میں جھا تھی تھی اور اس ك عزائم اتن واضح موكة تھ كه انگريزى سطوت اس سے خوف کھانے لگی تھی۔ کانگریس کی صفوں میں برصغیرے نامی گرامی علماء قائدانه طورير موجود تتح جب كه عدوى اكثريت بهرحال غيرسلم اتوام کی تھی۔ بعض مسلم رہنماؤں کی انگر مز دوتتی نے غیروں میں ایک غصہ ادرجعنجطابث كى كيفيت يبداكردى تقى بيجاب كامسكه بدطور خاص بزا الجها موا تھا۔ بہال کانگریس کو مضبوط مورچیہ نہیں مل رہا تھا اس صوب میں یا تو پیروں کی مرفت تھی یا ان دؤیروں کی جو ١٨٥٧ء كے بعدے انگریزی خدمات کے نتیج میں ابھرنا شروع ہوئے تھے۔ پنجاب کی سنجیدہ مخلص اور بیدار مغز قیادت حالات کی اصلاح کے لئے سوچ بچار میں مصروف تھی اور نہرو راپورٹ نے حالات اس طرح کے بنا دئے تھے کہ بہال اول مسلمانوں کی موٹر تنظیم ضرور سمجی جارہی تھی۔ مولانا ابوالکلام آزاد اس مشورے کے موجد ہی نہ تھے بلکہ بنیادی طور پرسوچ ہی انہی کی تھی۔ نتیجہ یہ ہوا کہ ۱۹۲۹ء میں لاہور میں مجلس احرار اسلام كا قيام معرض وجود مي آيا- "تاريخ احرار" مصنف چود حرى افضل حق صاحب مرحوم اس سلسلے میں ایک قابل قدر دستاویز ہے۔ ماریج ۱۹۷۸ء کا وہ ایڈیشن جو حضرت امیر شریعت قدس سرہ کے خلف الرشيدسيد الوذر بخارى صاحب كے طویل مقدے کے ساتھ چھیا اس کے مطابق احرار کی ذہنی نقشہ کشی اور قانونی تشکیل تو ۲۷ رجب ۱۳۴۸ هيس بمطابق ۲۹دسمبر۱۹۲۹ء به روزيك شنبه كومويكي تقي-اى اجلاس میں حضرت امیر شریعت ؒ نے حدا گانہ حقوق و انتخابات اور

جداگانه تنظیم کے عنوان سے عوام کو تعاون کی دعوت دی چنانچہ تشکیل جماعت سے لونے دوسال بعد ۲۳ صفر ۱۳۵۰ء بمطابق ااجولائی ۱۹۳۱ء بہ روز شنبہ حبیبیہ ہال لاہور میں اس کی ٹی فعال و مخلص اور انقلائی اسلامی جماعت کا پہلا اہم اجہاع منعقد ہواجس میں کانگریس اور لیگ سے بنیاوی اختلافات کی نشان دہی اور اغراض ومقاصد کی تشریح کرکے قوم کو نیالائحہ عمل دیا گیا۔ (مقدمہ تاریخ احرار مے)

مجلس احرار اسلام کی خوش قسمتی یہ تھی کہ اے اپنے دور کے وہ نامور اور عبقری لوگ نصیب مو گئے تھے جن پر ایک دنیار شک کرتی ہے۔ حضرت مولانا سیدعطاء الله شاہ بخاری قدس سرہ کے نام ہے کون واقف نہیں۔ ۱۹۲۷ء میں تجمن خدام الدین کے سالانہ جلے میں امام المحدثين حضرت العلام مولانا محمه انور شاه قدس مره كي تحريك و ايماء ے آپ کو امیرشریعت متخب کیا گیا۔ پانچ صد اجل علاء نے بیعت کی اور پہلی بیعت حضرت اُمّ العصر کاشمیری نے خود ک۔ چود هری افضل مرحوم جماعت میں شامل شے بلکہ بنیادی رکن اور قائد۔ انگرزی انظامیه میں شامل یه راجپوت جوال رعنا امیر شریعت کی تقریرے -متاثر بوكر الياسائقي بناكه بهراس كاجنازه وفتر احرار سے اٹھا۔ لدھياند خاندان کے چثم و چراغ مولانا حبیب الرحمان لدهیانوی سیاسی بصیرت اور اصابت رائے میں پانی مثال آپ تھے۔اس سم کے افراد کی محنوب ے مجلس احرار اسلام کا قوام تیار ہوا اور بعد میں مختلف مواقع پرشنج حسام الدين ، ماسترتاح الدين انصارى ، مولاناغلام غوث جزار وى ، حافظ على ببادر، مولانا محد واؤو غرنوى، مولانا مظهر على اظهر، مولانا محد على جالندهري، غازي عبدالرحلن، ميال قمر الدين رئيس الجهره، مولانا عبدالرحن ميانوي، مولانا محد حيات، مولانا قاضي احسان احمر، مولانا لال حسین اختر اور آغاشورش کاشمیری جیسے لوگ جماعت کے امٹیج پر ملت کی رہنمائی کرتے رہے۔ (م<u>۳۸</u>، م<u>۳)</u>

"جلس احرار اسلام" اپنے زمانے میں جن محاذوں پر کام کرکے بام عروج کو پہنچ کی تھی اس کے بارے میں مولانا محرسعید الرحمان علوی صاحب صلام پر ایک جگد اجمالی خاکہ پیش کرتے ہوئے کھتے ہیں: "گزشتہ سطورے آپ نے یہ اندازہ توکر لیا ہوگا کہ حضرت مولانا محر علی صاحب مجلس احرار اسلام کے رہنماؤں اور بالخصوص امیر شربیت قدس سرہ سے ایک تعلق ونسبت اپنے زماند تدریس میں قائم کر چکے تھے۔ مجلس کا معاملہ ایسا تھا کہ تحریک سمیر، تحریک کپور نملہ، معاملہ کوئٹہ کے متاثرین کی امداد، رنگیلا رسولی نائی رسوائے زمانہ کتاب کے ناشرراجبال کے قاتل غازی علم الدین شہید کے مقدمہ تحریک، میکلیکن کانج لاہور اور مرزائیوں کے تعاب کی وجہ سے شہرت وقبولیت عامہ حاصل کر بھی تھی۔"

ندکورہ بالا اقتبال کے حوالے سے بہاں یہ بات اہم ہے کہ "مجلس احرار اسلام" شروع سے خاص قادیانی جماعت کی محاسب رہی، اور قادیانی ند ہب اور قادیانوں کے در پردہ عزائم سے واقف نہ تھے، مجلس احرار اسلام کے پلیٹ فارم سے مسلمانوں کو باخبر کیا گیا، جس میں اس بات کا خصوصیت سے اظہار کیا گیا کہ قادیانی مسلمانوں کے روپ میں بات کا خصوصیت سے اظہار کیا گیا کہ قادیانی مسلمانوں کے روپ میں برطانوی جاسوس ہیں اور ان کے دو کام ہیں، ایک مسلمان ریاستوں کی جاسوی، دوسرے ہندو ستان میں برطانوی سلطنت کی چاکری۔ لہذا جاسوی، دوسرے ہندو ستان میں برطانوی سلطنت کی چاکری۔ لہذا قادیانی اُمت اور اس کے اکابر کو مسلمانوں کی اجمائی گرفت میں لاکر ایک ایسا طائفہ بنا دیا کہ وہ مسلمانوں کی عمرانی و سیاس اور تہذی و نقلیمی مجانس سے خارج ہو گئے۔

لین دوسری طرف ایک صورت حال یہ بھی تھی کہ قادیا نیوں نے علاء کرام کی احتسانی تخریکوں کے باوجود قادیاں کو اپنی ریاست بنار کھا تھا۔ مرزا غلام اچھے قادیائی کے بیٹے مرزا بشیر الدین محود نے صوبے کے مختلف اصلاع سے اپنی اُتمت کے افراد بلوا کر قادیاں میں بسالئے تھے۔ چنانچہ مجلس احرار اسلام نے قادیاں میں بھی مرز آئیوں کاریاتی زور توڑ نے کے لئے موثر اقدامات کا آغاز کیا، جس کے تحت قادیاں میں حضرت امیر شریعت سید عطاء اللہ شاہ بخاری کے زیر سریر تی احرار کانفرنس منعقد ہوئی۔ «مجلس احرار اسلام" کی قادیاں میں اس کامیاب کانفرنس کے حوالے ہے آغاشورش کا شمیری صاحب سے اپنی کاب کانفرنس کے حوالے ہے آغاشورش کا شمیری صاحب سے ایک التبال ملاحظہ ہو:
تحریک ختم نبوت میں اس بارے میں تفصیل ہے لکھا ہے۔ اس تفصیل بیان سے ایک اقتبال ملاحظہ ہو:

" بمبلی احرار کانفرنس ۲۳، ۳۳ کتوبر ۱۹۳۴ و کوبه صدارت امیر

شربیت سید عطاء اللہ شاہ بخاری قادیاں میں منعقد ہوئی۔ مرزا بشیر الدین محمود کی خوشنو دی کے لئے حکومت قادیاں نے میونسپل حدود میں دفعہ ۱۳۴۳ نافذ کر دی۔احرار نے میوسیل حدود ہے یاہر کانفرنس کا ایک عظیم الشان بندال بنایا۔ بیثاور سے دہلی تک ہزار ہالوگوں نے شمول کا اعلان کیا۔اس غرض ہے اسپیشل ٹرینیں چلائی کئیں۔جب سید عطاء الله شاہ بخاری قادیاں کے ریلوے النیش پر البیش ٹرین سے يهنيع، تو هزار ما رضا كارول نے ان كا استقبال كيا- تقريبًا وو لاكھ افراد شریک ہوئے۔ شاہ جی نے دس بیجے رات تقریر کا آغاز کیا اور صبح کی اذان تک تقریر جاری رکھی۔اس تقریر کے قادیانی اُمت کے ایوانوں یں تعلیلی می می کی مرزا بثیر الدین نے حکومت کا دروازہ کھنکھٹایا، چوہدری سر ظفر اللہ خال نے وائسرائے اور گورنرے فریاد کی توشاہ جی کے خلاف دفعہ ۱۵۳الف کے تحت وارنث جاری کر دیے گئے، اور انہیں شروع دسمبر۱۹۳۴ء کو مسوری ہے گرفتار کر لیا گیا۔ دیوان سکھا نندمجسٹریٹ گورداسیور کی عدالت میں دوماہ مقدمہ چلتار ما۔ مرزابشیر الدین محمود نے بھی جار دن تک شبادت دی۔ آخر مجسٹریٹ نے ۲۰ اریل ۱۹۳۵ء کو ۲ ماہ قید بامشقت کا حکم سایا۔ اس فیصلے کے خلاف سیشن جے گور داسپور کی عدالت میں پیل کی گئے۔ انہوں نے ابتدًا شاہ جي كوضانت يررماكر ديا۔ بھر٢ جون ١٩٣٥ء كو ايك تاريخي فيصله لكھا جس سے قادیانی اُمت بے ثقاب ہوگئی۔ مسٹر کھوسلہ نے شاہ جی کے جرم کو محض اصطلاحی قرار دے کرتا اجلاس عدالت قید محض کی سزا دی۔اس فیصلے نے عوام کے احتساب کو ثبات دے کر خواص کو بیدار

مسٹر کھوسلہ کا تاریخی فیصلہ عوام میں لوگ گیت کی طرح پھیل گیا۔ مرزائی اس کے مندر جات کی صداقت سے کیکیا اشھے۔اب وہ اس جستجو میں تھے کہ احراو کی بکڑ سے کیوں کر نکل سکیں، لیکن انہیں کوئی راستہ بھائی نہیں دے رہاتھا۔" (منہ ماہ)

ای کے ساتھ مجلس احرار اسلام نے جولائی ۱۹۳۵ء میں درکنگ سمیٹی کے اجلاس امرتسر میں فیصلہ کیا کہ قادیاں میں احرار کاستقل وفتر کھولا جائے۔ چنانچہ قادیاں میں مجلس احرار اسلام کے دفتر کا تیام عمل

مِن آیا۔ دفتر کے انچارج مولانا عنایت الله صاحب مقرر موسکے، اور "فارخ قادیاں" مولانا محمد حیات صاحب" کو دہاں پر مبلغ مقرر کر دیا گیا، جو عرصہ دک سال تک قادیاں میں مرزا غلام احمد قادیانی کی "جموثی نبوت" کا مخد تو جواب دیتے رہے۔

مجلس احرار اسلام کے عروج کا بیدوہ زمانہ تھا کہ اپنے قیام ۱۹۲۹ء ے کے کر ۱۹۳۵ء تک خاص "روقادیانیت" اور تحریک کشمیرسمیت کتنے بی معرکے سرانجام دینے کی دجہ سے احرار کاطوطی ہر طرف بولنے لگا تھا۔ادھردوسال بعد لینی ے ۱۹۳ء کو انتخابات ہونے والے تھے، لبذا احرار کی شہرت کو داغ وار کرنے کے لئے ۱۹۳۵ء میں سرفعنل حیین اور سکندر حیات نے انگریزی حکومت کی سریرسی میں قاویا نیول ك ساته لل كر "مسجد شهيد شخ" واقع لنذا بازار كومنبدم كياجس كى تفصیل انشاء اللہ اینے مقام پر آئے گ۔ نیزے ۱۹۴۷ء میں قیام پاکستان ك بعد كي الي سياى حالات سامنة آك كد "مجلس احرار اسلام" کے قائدین نے این سیامی سرگرمیوں کو محدود کرلیا۔ تیام پاکستان کے بعد یہاں بھی قادیانیوں نے اپنی تبلیغی سرگر میوں کا آغاز کر دیا۔ نیز قاریانیوں نے صوبہ بلوچستان این حریص نگایں گازر کمی تھیں۔وواس وسیج و عریض رقبہ اور معد نیات ہے لدی ہوئی زمین پرقادیانی ریاست قائم كرنا جائة تھ، ليكن علائے حق اور وہاں كے غيور مسلمانوں نے اس سازش کافوری نوئس لیا، اور اس علاقے ہے قادیا نیوں کی سازشوں اورعزائم كوقتم كردياكيا،

لیکن دو مرکی جانب تقتیم ہند کے بعد انگریز گور نر مرفرانس موڈی

ف قادیانیوں کو بہ مقام رہوہ ضلع جھنگ میں ۱۹۳۳ ایکر سات کنال،
آٹھ مرلے اراضی ایک آنے فی مرلہ کے حساب سے تحفیۃ دے دی اور
رہوہ کو ایک بند شہر بنا دیا گیا۔ کوئی مسلمان رہوہ میں داخل نہیں ہوسکا
مقا، مرزا بشیر الدین یہاں کا مطلق العنان حاکم تھا۔ اس کا ہر حکم قانون
مقا۔ یہاں کی اپنی عدائتیں اور نظار تیں تھیں۔ چنا نچہ اس فضا کو اپنی پرائی عادت
مطابق نمائشی چینج وینے گے۔ پہلے نبایا جاچکا ہے کہ تقییم ہند کے بعد
یک مطابق نمائشی چینج وینے سے یہا حالات سامنے آئے کہ احرار نے اپنی یکستان میں کچھ ایسے سیامی حالات سامنے آئے کہ احرار نے اپنی یکستان میں کچھ ایسے سیامی حالات سامنے آئے کہ احرار نے اپنی

سیای سرگرمیاں محدود کرلیں تھیں، لہذا احرار کی اس سیاسی خاموثی کو قادیا نی جماعت کے آنجہ ان مرز ابشیر الدین نے احرار لوں کا جمعو ثابونا اور اپنا سچاہونا گروائے ہوئے ۱۹۵۰ء کے اوائل ش ایک بیان دیا کہ میکس احرار اور عطاء اللہ شاہ بخاری؟ وہ جمعو نے تھے مث کے ہیں، ہم سے ہیں، اس کے زندہ ہیں۔"

روزنامہ "زمیندار" کی یہ خرجب مولانا محرعلی جالند حری صاحب نے امیر شریعت کو دکھائی تو آپ نے اس کے جواب میں فرمایا: "میں ابھی زندہ ہوں۔ میں نے فیصلہ کر لیا ہے کہ سیاست کو خیر باد کہتے ہوئے اب تردید مرزائیت پر کام کروں گا۔"

ای طرح ایک اور مقام پر ای تقریر میں امیر شریعت سید عطاء الله شاه بخاری صاحب من فرمایا:

" کوئی نہ مجھ لے کہ پاکستان بنے کے بعد عطاء اللہ کے پاس عوالی طاقت نہیں تقی اس لئے اس نے سیاست کامیدان چھوڑ دیا ہے۔ اس قوت کا مظاہرہ کرتے ہوئے ہیں آج اعلان کرتا ہوں کہ بیں اب سیاست بیں کام نہیں کروں گا۔ انگریز کی سیاست الیکٹن لڑنا ہے۔ بیس آج اعلان کرتا ہوں کہ بیں اب تردید آج ہے الیکٹن کو خیریاد کہتے ہوئے اعلان کرتا ہوں کہ بیں اب تردید مرزائیت پر کام کروں گا۔ بیس اپ رضا کاروں کو تھم دیتا ہوں، اگر انہوں نے الیکٹن لڑنا ہے یا ووٹ دینا ہے توسلم لیگ کے ایشج پر پیلے انہوں نے اکٹر ووٹ نہیں دینا ہے، تو اپنے اپنے کھروں میں بیٹھ جاؤ، بیس تو اب ختم نبوت کا کام کروں گا۔"

## تحريك بختم نبوت

یہاں یہ عرض کردینا ضروری ہے کہ بر صغیری آزادی ہے تبل مجلس احرار اسلام نے قادیاں ہیں شعبہ تبلیغ کاجو اجراکیا تھا، یہ شعبہ دراصل میں شعبہ تبلیغ کاجو اجراکیا تھا، یہ شعبہ دراصل میں مفاختم نبوت کائی حصّہ تھا، جس کے بارے میں امیر شریعت نے حضرت مولانا اشرف علی تھانوی صاحب ہے کوئی تعلق نہیں، اور پھر مولانا اشرف علی تھانوی صاحب نے امیر شریعت ہے اس کی رکنیت کی اشرف علی تھانوی صاحب نے امیر شریعت ہے اس کی رکنیت کی سالانہ فیس معلوم کی۔ امیر شریعت نے عرض کیا "ایک روبیہ۔"

چنانچہ حضرت مولانا اشرف علی تھانوی صاحب ؒ نے پیش روپے عنایت فرمائے۔ یعنی «مجلس تحفظ ختم نبوت " نے مجلس احرار اسلام کے شعبہ تلیغ سے ۱۹۳۵ میں جنم لیا تھا۔ مجلس ختم نبوت نے تحریک کی شعبہ تلیغ سے ۱۹۳۵ میں اس وقت اختیار کی جب اس سے ایک سال قبل شکل ۱۹۵۳ ء میں اس وقت اختیار کی جب اس سے ایک سال قبل موٹ نہمائی مرزا بشیر الدین محمود قاویائی نے ایک بیان دیتے ہوئے کہا، «۱۹۵۲ء ہمارا ہے۔ عقریب ہماری حکومت آنے والی ہے، میں والی عطاء اللہ شاہ بخاری اور مخالف کشہرے میں کھڑے ہمائیوں کے ساتھ کیا سلوک کروں گاجو بوسف علیہ السلام نے اپنے ہمائیوں کے ساتھ کیا شعا۔"

شاہ تی نے یہ خبر پڑھی تو پورے ملک کادورہ کیا اور اپنے ساتھیوں
کے ساتھ سخت ترین جدوجہد کے بعد لوگوں کوقادیانیت کے فریب اور
ملک دُنی سے آگاہ کیا اور پورے ملک کو تیار کر لیا۔ جب ۱۹۵۳ء کا
سال نمودا ہوا۔ اس کھدر پوٹس (شاہ جی) نے بہ آواز بلند (آنجمانی) کی جموثی
بشیر الدین محمود کولاکارا: "اوا مرزا غلام احمد قادیانی (آنجمانی) کی جموثی
نبوت کے بیرد کار مرزا محمود تیرا ۱۹۵۳ء ختم ہوگیا اور اب میرا ۱۹۵۳ء
نمودار ہوتا ہے اور اب دیکھ (آنجمانی) مرزا غلام احمد قادیانی کی جموثی
نبوت کا سطرح آبریش کرتا ہوں۔"

شاہ کی نے شیعہ سی ، اہل حدیث ، بریلوی ، دیوبند سبھی کو ایک اپنیج پر جمع کر دیا اور قادیانیوں کے خلاف تحریک چلانے کا فیصلہ کر لیا۔ اس میں تین مطالبے تھے :

آنجمانی) سرظفرانله کووزارت خارجه سے الگ کردو۔

**6** مرزائیوں کے غیرسلم اقلیت قرار دو۔

**②** مرزائیوں کو کلیدی اسامیوں سے الگ کرو۔

ان مطالبات کے حق میں جلے جلوس شروع ہوگئے۔ کراتی میں ملک بھر کے چوٹی کے علماء کا اکٹے ہوا اور حکومت کو مطالبات تسلیم کرنے کے لئے ایک ماہ کا الٹی میٹم دیتے ہوئے تحریک چلائے کا فیصلہ کر لیالہ اس طرح اس علما کرام نے اس پر دستخط کئے۔ اس میں مجلس عمل تشکیل دی گئی، جس کے صدر مولانا سید ابوالحسنات احمد قادری (بریلوی)، جزل سیکرٹری مظفر علی شمسی (شیعہ) اور خزائجی مولانا اختر علی (بریلوی)، جزل سیکرٹری مظفر علی شمسی (شیعہ) اور خزائجی مولانا اختر علی

(د نوبندی)کوبنایاگیا۔

اس طرح ملک بھر میں تحفظ ختم نبوت کی تحریک چلائی گئے۔ "تحریک ختم نبوت" کے منبرے "قادیانیت اور اسلام" کا تقابی جائزہ عوام کے برخاص وعام طبقے میں پیش کیا گیا۔ "حفظ ختم نبوت کے زیر اہتمام بہلا جلسہ عام آرام باغ کرائی میں ہوا۔ جلسے سے امیر شریعت سید عطاء اللہ شاہ بخاری"، مولانا سید البوالحسنات احمد قاوری"، صاحبزاوہ پر فیف الحسن"، مظفر علی شمسی"، مولانا محمد علی جالند حمری اور ماسرتاج الدین افساری سمیت دیگر راہنماؤں نے خطاب کیا۔ ای جلسے کے اختام پر جب یہ حضرات والبس کرائی وفترآئے تو ۲۱، اور کے افروری ۱۹۵۳ء کی درمیانی شب ندکورہ بالا تمام راہنماؤں کو بولیس نے گرفتار کر لیا۔ ان راہنماؤں کی گرفتار کی خبر بورے ملک میں جنگل کی آگ کی صورت راہنماؤں کی گرفتار کی کی صورت

ان راہنماؤل کو پہلے کرائی جیل میں رکھا گیا پھر سکھر جیل میں رکھا گیا پھر سکھر جیل میں رکھا گیا پھر سکھر جیل میں رکھا گیا۔ اس کے بعد کی حکومت کی جانب سے قائم ہونے والی تحقیقاتی کمیٹی کے جسٹس منیر (جو احرار کاڈمن اور قادیا نیوں کادر پروہ دوست تھا) کے سامنے پیٹی کے لئے ۲۵جولائی ۱۹۵۳ء کو امیر شریعت سمیت دیگر تمام گرفآر راہنماؤں کو لاہور سنٹرل جیل میں منتقل کر دیا گیا۔ ختم نبوت تحریک کے ان راہنماؤں کی گرفتار کی سے ملک کے دیگر صوبوں بوت تحریک کے ان راہنماؤں کی گرفتار کی سے ملک کے دیگر صوبوں میں عمومی طور پر عوام نے حکومت اور قادیا نیوں کے خلاف بھر لیور احتجاج کیا۔

اس زمانے میں مسجد وزیر خال (لاہور) تحریک تحفظ خم نبوت کا مرکز تھی، لہٰذا ملک ہمر سے تحریک خم نبوت کے قافلے لاہور آنے میں۔ مجد وزیر خال کو گھیرے میں لے کر اس کی بجل کافی، پانی بند کیا، اور مسجد کے اندر اور باہر جانے پر بندش لگادی گئ، شہر ہھر میں کر فیولگادیا گیا، اور نوج ٹیمئوں اور بھتر بندگاڑیوں میں سلے ہو کر گشت کرنے گئی۔ تحریک ختم نبوت کے عوائی ریلے کی طاقت کو ختم کر گشت کرنے گئی۔ تحریک ختم نبوت کے عوائی ریلے کی طاقت کو ختم کر ان اور فیرقانونی کارروائیوں کی وجہ سے ہزاروں مسلمان گولیوں کا نشانہ بناوئے گئے۔ کئی جگہ قادیانی حکومت کی ان قائی اور غیرقانونی کارروائیوں کی قومت کی ان قائی ناز نگ

کرتے رہے۔ لہذا حکومت کی ان غیرقانونی کارروائیوں کے بیتیج میں تحریک ختم نبوت کے کاروال کی عوامی قوت میں اضافہ ہوتا چلا گیا۔ تحریک ختم نبوت کے کاروال کی عوامی قوت میں اضافہ ہوتا چلا گیا۔ پنجاب میں اتنا خون خرابہ ہوچکا تھا کہ جب تک لوگوں کے ول راضی نہ ہوں کسی حکومت کے لئے بھی کام کرنا مشکل تھا۔ ہر گھر

راضی نہ ہوں کسی حکومت کے لئے بھی کام کرنا مشکل تھا۔ ہرگھر حکومت ہے بدول ہوچکا تھا۔ چنانچہ اولاً میاں ممتاز دولتانہ کی وزارت عظیٰ ہر خاست کی گئ، اور ملک فیروز خان نون کوصوبے کاوزیر اعلیٰ بنایا گیا۔ انہوں نے تحریک ختم نبوت کے تقریباً بھی قیدیوں کو رہا کر دیا، ادھر مرکزی حکومت بیں مرزائیوں کی ملی بھگت سے سازش کا ایک چکر شروع ہوگیا۔ ملک غلام محد نے تو می آمبلی کر برخاست کر دیا۔ خواجہ ناظم الدین وزارت عظی سے نکال دئے گئے۔ ان کی جگہ امریکہ میں پاکستان کے سفیر محد علی ہوگرا کو در آمد کیا گیا اور وزیر اعظم بنائے گئے۔ مولوی تمیز الدین اسپیر فیشل آمبلی نے برخانگی کے خلاف رٹ کی ملوی تمیز الدین اسپیر فیشل آمبلی نے برخانگی کے خلاف رٹ کی جائز قرار دے کر ایک غیرقانونی اقدام کی تصدیق کردی۔ اس فیصلے ہے اگر قرار دے کر ایک غیرقانونی اقدام کی تصدیق کردی۔ اس فیصلے سے جائز قرار دے کر ایک غیرقانونی اقدام کی تصدیق کردی۔ اس فیصلے سے ملک بیں عدالتی وقار مجروح ہوگیا۔ اس کے ذمہ دار صرف جسٹس منر

تھے۔ مسٹر محمود علی تصوری نے حضرت شاہ صاحب"، مولانا

الوالحسنات، صاجزادہ قیض الحسن اور ماسٹرتاج الدین انصاری کی نظر بندی کے خلاف رے دائر کر وی۔جسٹس ایس اے رحمٰن نے قانونی

غلطی کافائدہ دے کر ان لوگوں کو ۸ فروری ۱۹۵۳ء کور ہا کر دیا۔

ای سال لینی ۱۳ ستمبر ۱۹۵۴ء کو حضرت امیر شریعت کو ملتان کے ایک اجلاس میں مجلس ختم نبوت کاصدر منتخب کیا گیا۔ ۲ انومبر کو گھریس ایک اجلاس میں مجلس ختم نبوت کا اخر زائل ہو گیا۔ یہ والیکن جلد ہی اس کا اخر زائل ہو گیا۔ یہ ویا مہلک مرض کے آغاز کا اختباہ تھا۔ لاہور میں شاہ جی نے تقریر کرتے ہوئے اعلان کیا کہ "جولوگ تحریک ختم نبوت میں جہال تہاں شہید ہوئے ہیں ان کے خون کا جواب وہ میں ہوں۔وہ عش رسالت میں مارے گئے، اللہ تعالیٰ کو گواہ بنا کر کہتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کو گواہ بنا کر کہتا ہوں کہ ان میں جذبہ شہادت میں نے بھونکا تھا۔ جو لوگ ان کے خون سے دان میں جذبہ شہادت میں نے بھونکا تھا۔ جو لوگ ان کے خون سے دامن بچیانا چاہتے اور ہمارے ساتھ رہ کر اب کی کترارہے ہیں ان سے کہتا ہوں کہ حشرکے دن بھی اس خون کا ذمہ دار میں ہوں گا۔اگر ان کہتا ہوں کہ حشرکے دن بھی اس خون کا ذمہ دار میں ہوں گا۔اگر ان

دانشوران بے دین یا دینداران بے عشق کے نزدیک ان کا جان دینا غلطی تھی تو اس غلطی کا ذے دار بھی میں ہوں۔ وہ عشق نبوت میں اسلامی سلطنت کے ہلاکو خانوں کی جھینٹ ہو محتے حضرت الوبکر صدیق نے بھی سات ہزار حافظ قرآن صحابہ رضوان اللہ کو ختم نبوت کی خاطر شہید کرایا تھا۔"

دوسری طرف شاہ جی کی طبیعت ماندہ ہو تی تھی۔ شب وروز دورہ کرتے اور مسلمانوں کو قادیانیت کے فریب اور ختم نبوت کے بارے میں بتاتے۔ وہ آخری سانس تک اس کا اعلان کرتے رہ، پھر حکومت نے ۱۹۵۵ء میں چھے ماہ کے لئے انہیں اپنے گھرملتان میں نظر بند کر دیا۔ آزاو ہوئے تو کچھ عرصہ بعد چودہ اپریل ۱۹۵۹ء کو خانیوال کی ایک تقریر میں پکڑ لیا۔ پانچ چھے ماہ مقدمہ چاتا رہا۔ پھر بعد میں حکومت نے مقدمہ والی لے لیا۔ آخر کار جسمانی عوارض لکا یک عود کر آئے، اور حضرت امیر شریعت چار سال علالت کے بعد ۲۱ آگست ۱۹۱۱ء کو ملت بھرکے مان میں انقال کر گئے۔ آپ کے انقال پر علاء کرام اور ملک بھرکے عوام نے گہرے رنج وغم کا اظہار کیا۔

حضرت امیر شریعت عطاء الله شاہ بخاری صاحب ہے وصال کے بعد ۱۹۷۳ء میں حضرت مولانا سید مجھ نوسف بنوی " جملس تحفظ ختم نبوت" کے امیر اور مولانا شریف جالند هری جزل سیر ٹری منتخب کئے ۔لیکن دوسری جانب قادیا نیول نے اندر بی اندر ساز شول کا جال پھیلایا ہوا تھا، اور وہ سول انظامیہ ، فاران سروس ، فوج اور ایئر فورس میں کلیدی عہدول پر قابض ہو گئے تھے اور رابوہ میں انہول نے اپی میں کلیدی عہدول پر قابض ہو گئے تھے اور رابوہ میں انہول نے اپی ریاست بنار کھی تھی۔ چنانچہ قادیانی نشہ اقدار میں بدست ہو چکے تھے اور ای بدست ہو چکے تھے ریاست بنار کھی تھی۔ چنانچہ قادیانی نشہ اقدار میں بدست ہو جکے تھے ریلوں آئی بیاد پر ۲۹ می سریاں کے ذریعے سفر کرنے والے ملمان اور ای بدش پر سارے ریلوں کے مطالب پر قاتلانہ حملہ کر دیا، جس پر سارے ملک میں غم وغصے کی لہرو وڑگئ ، لہذا سیاسی و دینی جماعتوں کے مطالب پر کہ قادیا نیول کو غیر سلم اقلیت قرار دیا جائے ، حکومت نے صدائی انگوائری کمیش قائم کیا۔

قادیانیوں کی طرف سے بیروی کے لئے سابق چیف جسٹس جناب

منظور قادر آئے، جن کی معاونت جناب اعجاز بٹالوی اور تمام قادیانی وکلا کر رہے تھے۔ ان کے مقابلے کے لئے لاہور ہائی کورٹ بار ایسوی ایش نے پاکستان کے سرکروہ متاز قانون وانوں کا ایک پیٹل بنایاجس شن چوہدری تذیر احمد خان سابق اٹارنی جزل پاکستان تھے۔وکلا کے اس پیٹل کی سربراہی سینئر ایڈ ووکیٹ سپریم کورٹ آف پاکستان جناب محمد اسائیل قریشی کررہے تھے۔

یہ کمیشن کی ہفتوں تک مسلسل فریقین کے بیانات اور ان کی شہادتیں تلم بند کرتا رہا۔ مسلمانوں کی طرف سے دنی اور سیای جماعتوں کے رہنما پیش ہوئے اور قاریانیوں کی طرف سے ان کے خلیفہ اور ووسرے قائدین جماعت نے اپنا موقف بیان کیا۔اس کے بعد کی ونوں تک فریقین کے وکلا کے دلائل ہوتے رہے، اور به فعنل تعالی مسلمانوں کالمید بھاری رہا۔ کمیش نے اپنی ربورٹ حکومت کو پیش كردى - اك دوران توى تميلي مين مولانامفتى محمورٌ ، مولاناغلام خوث ہزاروی ، مولانا شاہ احمد نورانی ، پروفیسر غفور احمد اور ان کے سأتعيول نے متفقہ طور پر الوزیشن کی طرف سے قادیانیوں کے خلاف قرار داد پیش کی - مولاناسید محد بوسف بنوری کی تیادت میں پاکستان ك تمام مكاتب فكرك علماء متحد جوكر سركرم عمل موكك، جس ك نتيج میں اسلامیان یاکستان نے قادیانیوں کو غیرسلم اقلیت قرار دینے کے لئے ملك كوش كوشے سے آواز اشمال -اس وقت ذوالفقار على بعثوك حکومت برسرافتدار تھی،جس نے پاکستان کے سلم عوام کے جذبات اور احساسات کالیح طور پر اندازہ کرتے ہوئے حکومتی بنچوں کی طرف ہے قاديانيون كوغيرسلم اقليت قرار دين كى قرار داد پيش كى جس كى منظورى کے بعد اسلامی جمہوریہ پاکستان کے آئین کے آرٹیکل ۲۲۹ میں قوی آمبلی مل استمبر ١٩٢٢ء كى منظور كرده قرار داد كو آئى ترميم كے ذريعے شائل دستور کرنیا گیا، جس کے بعد لاہوری اور قادیا کی گروپ اور ہروہ تخص جو ختم نبوت ير ايمان ند ركهتا مو، آيمني طور ير غيرسلم قرار وے ديا كيا۔ يه ایک عظیم کام تفا۔ عرب ممالک نے اس موقع برقابل قدر اسلامی اخوت كامظامره كما

تحريك فتم نبوت كے بعد قاديانيول نے لورپ، افريق اور مشرق

وسطی میں پاکستان کوبدنام کرنے کی زبردست تحریک چلائی۔پاکستان میں
قادیاتی انڈر گراؤنڈ چلے کئے، تاکہ عوام کے احتساب سے اپنی جان چھڑا
مسکیں۔ یہ تحریک ختم نبوت اور اس بنیاد پر علاء الل اسلام کی محنوں ہی
کا شمرہ تھا کہ آج تحریک ختم نبوت عالمی مجلس شحفظ ختم نبوت کی شکل
اختیاد کر چکی ہے۔ الحمد للہ عالمی مجلس شحفظ نبوت نے پاکستان کے باہر
مجمی قادیا نیوں کا تعاقب جاری رکھا ہے، اور دنیا بھر میں انہیں رسوا کر
کے رکھ دیا ہے۔

الله تعالی کفشل و کرم سے مرزا طاہر کے ملک سے ہماگ جانے کے بعد عالی مجلس تحفظ ختم نبوت نے اس کا مقابلہ جاری رکھا اور انگلینڈیں عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت کا وفتر قائم کر لیا ہے۔ اب مرزا طاہر اور مرزائیوں کا ونیا بھر میں عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت کے مطفی بچھا کر رہے ہیں۔ ہماعت نے امریکہ، جرمنی، کنیڈا، اور دنیا کے دیگر ممالک میں اپنے وفاتر قائم کر لئے ہیں۔ ونیا بھر میں مجلس کی طرف سے ختم نبوت کانفرنسیں ہوتی ہیں، جن میں مرزائیوں کا لول کھولا جاتا

\_\_\_ خ د

حضرت خدیجہ ی کیا ح حضرت خدیجہ کی کہلی شادی کی بات چیت ورقبہ بن نوفل سے 270

ہوئی تھی، لیکن کی وجہ ہے ہے رشتہ نہ ہوسکا۔ بعد میں ان کانکاح ابوہالہ بن زراہ تیمی ہے ہوا۔ ان ہے دولڑ کے ہوئے جن کے نام ہند اور حارث تھے۔ ابوہالہ کے انقال کے بعد عتیق بن عاند مخروی ہے نکاح ہوا۔ ان ہے ایک لڑکی پیدا ہوئی جس کانام ہندر کھاگیا۔ چنانچہ حضرت خدیجہ "ام ہند" کے نام ہے بھی پکاری جاتی تھیں۔ پچھ عرصے بعد عتیق کا بھی انقال ہوگیا تو حضرت خدیجہ دوبارہ ہیوہ ہوگئیں۔

حضرت فدیجہ چونکہ اعلی خاندان سے تھیں اور ان کے پاس مال و
اسباب بھی تھا، اس لئے وہ کاروبار کیا کرتی تھیں۔ اپنے کاروبار کو
چلانے کے لئے قابل اعتاد آدی کی ضرورت پڑی تو ان کی نظر انتخاب
آنحضرت بھی کی طرف گئ۔ آپ بھی کی عمر مبارک اس وقت
چوبیں سال کے قریب تھی اور امانت و دیانت، راست کوئی کی وجہ
ہے آپ بھی کی شہرت مکہ میں دور دور تک مجیل بھی تھی۔ چنانچہ
حضرت فدیجہ کی یہ خواہش ہوئی کہ حضرت محر بھی ان کے کاروبار کو
سنجال لیں۔

حضرت خدیجہ نے آنحضور ﷺ کے متعلق مزید معلومات حاصل کیس تو آپ ﷺ کی تعریف ہی سننے کو لی۔ اس طرح ان کے ول میس آپ ﷺ کی قدر و منزلت بڑھتی ہی گئی بہال تک کہ سفر تجارت کے تئین ماہ بعد انہوں نے اپنی بائدی نفیسہ کے ذریعے آنحضرت ﷺ کو تکاح کا پیغام بجوایا۔

آب ﷺ نے یہ پیغام قبول کرلیا۔ اس طرح آنحضرت ﷺ اور حضرت فلگ اور حضرت خدیجہ کانکاح پانچ سوطلائی در ہم کے عوض ہوگیا۔ نکاح کے وقت آنحضور ﷺ کی عمر مبارک چیس سال اور حضرت خدیجہ "کی چائیس سال تھی۔

رسول الله على ك لئ حضرت فديجه كاساته بهت ابم ثابت

ہوا فاص کر نبوت ملنے کے بعد جس طرح حضرت فدیجہ نے آپ اللہ کیا وہ آپ وہ کا اور رفاقت کا معالمہ کیا وہ آپ وہ کا کے بہت اہم تھا۔

نبوت ملنے ہے بہلے بھی بی کر ہم وہ فی فار حراجی عبارت کے لئے انشریف لے جایا کرتے تھے، لیکن جب بی کریم وہ کا پر حضرت جر کیل کے در سیم کئے کہ از کو آپ وہ کی اس قدر سیم کئے کہ از کو آپ وہ کی تو آپ وہ کی اس فدیجہ بی نے رسول از کو آپ وہ کی کا مضطرب دل وہ ماغ کو تعلی اور آپ وہ کی کے حواس باخت اسلامی کہ بی گئی۔

حضرت خدیجہ نے رسول اللہ اللہ کھنے کو بقین ولایا کہ آپ کھنے مترددنہ ہوں۔ اللہ آپ کھنے کا ساتھ نہ چھوڑے گا۔ پھروہ رسول اللہ کھنے کو ورقہ کے پاس لے کئی جنہوں نے آپ کھنے کی نبوت کی تعدیق کی۔

حضرت خدیجہ کو اس سے بہت خوشی ہوئی اور انہوں نے فورا آپ حضرت خدیجہ مردول اور آپ فورا کی نور کا خدیجہ مردول اور عضرت خدیجہ مردول اور عور تول میں سب سے بہلے ایمان لانے والی مخصیت بن گئیں۔

اسلام لانے کے بعد وہ مزید دک برک تک حیات رہیں اور کیارہ رمضان السبارک ۱۰ نبوی (دعبر ۱۹۹ء) کو ۲۵ سال کی عمر میں ان کا انتقال ہوا۔ چونکد اس وقت تک نماز کا تھم نازل نہیں ہوا تھا، اس لئے نماز جنازہ بڑھائے بغیر انہیں قبر میں اتارا کیا۔

نے اپی جائداد راہ خدایس خرج کرنے کو کہا تو اسے بہ خوشی قبول کر لیا۔ یک وہ تعلق کا جذبہ تھاجس نے آنحضور ﷺ اور حضرت خدیجہ کے درمیان مثالی ہم آ جنگی پیدا کردی تھی۔

حضرت عائشہ فرماتی ہیں: "میں نے ضریحہ کو بھی دیکھا تک ہیں،
لیکن میرے ول میں ان سے زیادہ حسد کے جذبات کس کے لئے نہیں
تھے۔"

ایک مرتبہ حضرت خدیجہ کی وفات کے بعد ان کی ہمشیرہ حضرت بالد آنحضور ﷺ کے بال تشریف لا یس۔ انہوں نے دروازے کے باہرے اندر آنے کی اجازت طلب کی تو حضرت بالداور حضرت خدیجہ دونوں کی آوازوں کی کیمانیت کی وجہ سے رسول اللہ ﷺ پر کمپکی طاری ہوگی اور آپ ﷺ نے فرمایا: "بے بالد کی آوازے۔" حضرت عورت کے لئے اس قدر ملول ہوتے ہیں جبحہ آپ ﷺ کو اللہ تعالی عورت کے لئے اس قدر ملول ہوتے ہیں جبحہ آپ ﷺ کو اللہ تعالی نے آئی نفیس ہویاں عطاکی ہیں۔ اس پر حضور اکرم ﷺ نے فرمایا: "عادیہ، نہیں! یہ بات نہیں ہے۔ بلکہ مجمعے خدیجہ سے بہتر رفیقہ حیات نہیں ملی کیونکہ جب لوگوں نے میرا پیغام نہیں ساتو انہوں نے اسلام قبول اظہار کیا، جب لوگوں نے میرا پیغام نہیں ساتو انہوں نے اسلام قبول کیا، جب کی نے میری اعانت نہیں کی اس وقت انہوں نے میرا ہاتھ تھا ما۔ ان کے بطن سے اللہ نے جمعے صاحب اولاد کیا اور جمعے ان کی حت عطاک۔"

حضرت عائشہ نے اس کے بعد طے کیا کہ وہ حضرت خدیجہ کی شان میں کوئی گستانی ہیں کریں گا۔ خود آنحضور ﷺ نے حضرت خدیجہ کی خدیجہ کے اعزاد اقربا کاخوب اکرام کیا۔

## مثالي بم آئتگي

آنحضرت المحتفظ اور حضرت خدیجہ کے در میان جس قدر مثالی ہم آہنگی تھی، اس کی مثال دیگر ازواج مطہرات میں ملنا مشکل ہے۔ آنحضور ﷺ اور حضرت خدیجہ ٹے باہم پیچیس برس بسر کے اور یہ پیچیس سال زن وشوکے در میان ہم آہنگی کے بہترین سال تھے۔ایک طرف آنحضور ﷺ نے بہترین شوہرکی حیثیت سے زندگ کے یہ سال

گزارے تو دو سری جانب حضرت ضدیجہ نے بھی ایک مثالی بیوی کا کردار اداکیا۔ آنحضور ﷺ کی حضرت ضدیجہ سے محبت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ آپﷺ نے ان کی حیات میں کوئی اور لکاح نہیں کیا۔ دیگر نکاح کرنے کے بعد بھی آنحضور ﷺ کو حضرت نکاح نہیں کیا۔ دیگر نکاح کرنے کے بعد بھی آنحضور ﷺ کو حضرت ضدیجہ کی یاو ساتی رہی۔ آپﷺ کا وہ قول تو اوپر گزر چکا ہے کہ شدیجہ کی یاو ساتی رہی ۔ آپﷺ کا وہ قول تو اوپر گزر چکا ہے کہ سبب اوگوں نے مجھے کا ذب کہا تو انہوں نے میری مروکی، جب لوگوں نے مجھے کا ذب کہا تو انہوں نے میری نبوت کی تصدیق کی ....."

حضرت خدیجہ اسلام لانے سے پہلے بھی نہایت پاک باز اور نفیس خاتون تھیں۔ یہ طبیعت کی نفاست بی تھی کہ جب آنحضور ﷺ پر پہلی وقی نازل ہوئی توانہول نے اسے نہ صرف بلاچوں چرات لیم کر لیا بلکہ آپ وہ گئے کی ہمت بھی بندھائی۔

حضرت عائشہ صدیقہ افراتی ہیں کہ پہلی وقی سے پیشرآپ بھی کو رویائے صادقہ نظرآئے۔آپ بھی جو کھے تھے وہ نہایت نمایاں طور پر پیش آجا تا تھا۔ اس کے بعد آپ بھی فار حرا ہیں عبادت کیا کرتے تھے۔آپ بھی کا معمول تھا کہ ضرورت کے مطابق پائی اور فذا اپنے ساتھ فار حرا ہیں تشریف نے جاتے اور تمام وقت عبادت میں مصروف رہے۔ جب فذا کا یہ ذخیرہ ختم ہوجاتا تو حضرت خدیجہ میں مصروف رہے۔ جب فذا کا یہ ذخیرہ ختم ہوجاتا تو حضرت خدیجہ کی اس والی تشریف لے آتے اور پھردوبارہ فار میں جاکر مصروف عبادت ہوجاتے۔اس وقت تک نماز فرض نہیں ہوئی تھی، آپ بھی فریک عبادت ہوجایا کرتی تھے۔ بعض اوقات حضرت خدیجہ بھی خریک عبادت ہوجایا کرتی تھیں۔ابن سعد کا بیان ہے کہ آنحضرت بھی اور عضرت خدیجہ ایک عرصے تک خفیہ نماز ادا کرتے رہے۔

حضرت خدیجہ کالملی ساتھ اور زبانی دلاسا آنحضرت ﷺ کے لئے اکسیر ثابت ہوتا تھا۔

## حضرت خديجه كي وفات

میارہ رمضان المبارک دس نبوی (دمبر ۱۹۱۹ء) کو ۲۵ سال کی عمر میں آئم المؤسنین حضرت خدیجہ اس دار فانی ہے کوچ فرماکشیں۔ چونکہ اس وقت تک نماز کا تھم نہیں آیا تھا، اس لئے انہیں بغیر نماز جنازہ کے دفنا دیا گیا۔ حضرت خدیجہ کے انقال کے بعد آنحضور المنظم کو تکائیف

اور مصائب کا زیادہ سامنا کرنا پڑا۔ ای سال ابوطالب کا بھی انقال ہوا جس کی دجہ ہے نبی کریم ﷺ کے دوبڑے سہارے کم ہوگئے۔ اس سال کو "عام الحزن" یعنی غم کاسال بھی کہتے ہیں (ج)عام الحزن)۔

## حضرت خدیجه کی اولادیں

حضرت خدیجہ کی متعدد اولادی ہوکی۔ان میں سے پہلے شوہر سے دو بیٹے ہالہ اور ہند پیدا ہوئے، دو سرے شوہر سے ایک بنی ہند ہوئی۔ آخصور بھی ہے حضرت خدیجہ کے چھے اولادی ہوگی: حضرت قام نے بیہ آخصور بھی کی بڑے صاجزادی۔ ہے ۔ ای قام محضرت زینب بنت محمد حضرت زینب بنت محمد حضرت عبداللہ ن محمد طاہر اور طیب کے نام سے جانے جاتے ہیں۔ ای عبداللہ بن محمد اللہ بن

حضرت رقیہ : ان کانکاح حضرت عثمان عَیْ سے ہوا تھا۔ ہر تیہ بنت محمد۔ محمد۔

ام کلوم ؓ: حضرت رقیہ کے انقال کے بعد حضرت عثمان سے ان کا نکاح ہوا۔ ہے ام کلوم بنت محر ؓ + عثمان بن عفان۔

حضرت فاطمہ : آنحضور علی کی سب سے چھوٹی صاحبزادی جن کا حضرت علی کے ساتھ نکاح ہوا۔ ایفاطمہ بنت محمد ، + علی بن ابی طالب، +حسن بن علی - طالب، +حسن بن علی -

# خ ز

گل خراش من امید : ایک صابی صلح عدیبی کے موقع پر بی کریم بھی نے انہی کو اپنا اپنی بنا کر قریش کی طرف بھیجا تھا۔ لیکن قریش کے طرف بھیجا تھا۔ لیکن قریش نے ان کی سواری کے اونٹ کو مار ڈالا اور خود ان سے بھی انتقام لینے والے تھے کہ قبائل متحدہ کے لوگوں نے انہیں بچالیا۔ یہ جان بچا کے مدید منکل کروائیں نی کریم بھی کے پائی آگئے۔

کر مکہ سے نکل کروائیں نی کریم بھی کے پائی آگئے۔

ہے حدید، منکح + قریش -

\* خرقه شريف: صرت محري كيرين كانام جواس

وقت قطنطنید میں محفوظ ہے۔ خرقہ شریف ایک چوڑی آستیوں والی عبا ہے جو اونٹ کی سفید اون کی بنی ہوئی ہے۔ ۱۸۳۹ء میں خرقہ شریف کو ایک مسجد میں نتقل کر دیا گیا جو سلطان عبد الحمید نے خاص طور پر اس کے لئے بنوائی تقی۔ یہ عمارت "خرقہ شریف جاتی" کہلاتی

# خ ز

## \* خزرج، بنو: ١٠٠٠ خرزري-

# خ ز

ان کی کنیت ابو عمارہ تھی اور خاندان ساعدہ سے تعلق تھا۔ ہجرت دینہ ان کی کنیت ابو عمارہ تھی اور خاندان ساعدہ سے تعلق تھا۔ ہجرت دینہ سے قبل مسلمان ہوئے۔ تمام غزوات میں شریک رہے۔ انہیں ہی کرم ﷺ نے ایک بار " ذوالشہاد تین" کالقب دیا۔ اس کالپی منظریہ ہے کہ ایک بار نبی کرم ﷺ نے ایک بدو سے ایک گھوڑا خریدا۔ نبی کرم ﷺ نے ایمی گھوڑا خریدا۔ نبی کرم ﷺ نے فرایا کہ میں توقم گھوڑا کس کے ہاتھ فروخت کردیا۔ نبی کرم کی ان کے فرایا کہ میں توقم سے گھوڑا خرید کام مسلمان سے گھوڑا خرید کام مسلمان سے گھوڑا خرید کام وضرت خرید میں گوائی دیتا ہوں۔ نبی کرم کی گھائے نے قرایا کہ میں توقم کرم کی گھائے نہیں حضرت خرید میں گوائی دیتا ہوں۔ نبی کرم گھائے نہیں کرم کی ان حضرت خرید میں گوائی دیتا ہوں۔ نبی کرم گھائے کی بات کی تصدیق کرتا ہوں۔ حضرت خرید مین ثابت میں آپ ﷺ کی بات کی تصدیق کرتا ہوں۔ حضرت خرید مین ثابت میں آپ ﷺ کی بات کی تصدیق کرتا ہوں۔ حضرت خرید مین ثابت میں آپ گھائی کی بات کی تصدیق کرتا ہوں۔ حضرت خرید مین ثابت

# خ ط

خطبہ جو تاریخ انسانی میں معروف ہے اور جس کی نظیر ملناممکن نہیں۔
ج کے امور سے فارغ ہو کر جب نی کر کم اللہ عرفات تشریف لائے
اور یہاں ایک مقام نمرہ میں کمل کے فیے میں قیام فرمایا۔ دو پہر ڈھلنے
کے بعد ناقہ (قصوا) پر سوار ہو کر میدان میں تشریف لائے اور ای پ
میٹے بیٹے خطبہ پڑھا:

"لوگوا بھے امید نہیں کہ میں اور تم پر پھر اس مجلس میں اس جگہ جمع ہوں گے۔ لوگوا میں خیال کرتا ہوں کہ میں اور تم پھر بھی اس جگہ اکتھے نہ ہوں گے۔ تمہارے خون، تمہارے مال اور تمہاری عزتیں ایک دوسرے پر الی بی حرام ہیں جیسے تمہارے اس دن کی حرمت تمہارے اس شہر میں تمہارے اس مہینے میں۔ عنقریب تم اپنے خداکے سامنے حاضر ہوگے اور وہ تم ہے تمہارے اعمال کی بابت سوال کرے گا۔

خبردارا میرے بعد گراہ نہ بن جانا کہ ایک دوسرے کی گردنیں کاننے لگو۔لوگوا جاہلیت کی ہریات کویس اپنے قدموں کے پنچے روند تا ہوں۔

لوگو اپنی ہوبوں کے متعلق اللہ سے ڈرتے رہو۔ فدا کے نام کی ذمہ داری سے تم نے ان کولیا اور فدا کے کلام سے تم نے ان کاجسم ذمہ داری سے تم نے ان کاجسم اپنے لئے طال بنایا۔ تمہارا حق عور توں پر اتنا ہے کہ وہ تمہارے بستر پرکسی غیرکوجس کا آنا تمہیں ناگوار ہے، نہ آنے دیں۔ اگر دہ ایسا کریں تو ان کو ایسی مارمارہ جو نمودار نہ ہو۔ عور تول کا حق تم پر یہ ہے کہ تم ان کو انجی طرح کھلاؤ، ایکی طرح بہناؤ۔

لوگوا میں تم میں وہ چیز چھوڑ چلا ہوں کہ اگر اسے مضبوط پکڑ لو کے تو مجھی گمراہ نہ ہو گے۔ وہ قرآن اللہ کی کتاب ہے۔

لوگوانہ تومیرے بعد کوئی پیغیرہ اور نہ کوئی نی اُمت پیداہوگ۔
لوگوا مرحباا خداکی سلاتی، حفاظت، بدد تمہارے ساتھ ہو، خدا
حبیس ترتی وہدایت اور توفیق عطا فرمائے۔ خدا حبیس اپی پناہ میں
رکھے، مصیبتوں سے بچائے اور سلامت رکھے۔ میں حبیس تغویٰ اور
خداتری کی وصیت کرتا ہوں اور تم کو خدا کے سپرد کرتا ہوں اور تم کو اپنا
جانشین بنا تا ہوں۔ عذاب الٰہی سے ڈرا تا ہوں اور خیال کرتا ہوں کہ تم

بھی لوگوں کو ڈراتے رہوئے۔ تم کو لازم ہے کہ سرکٹی تکبر پڑھ کر چلنے کو خدا کے بندول اور خدا کی بستیوں میں نہ تھیلنے دوگے۔ اور آخرت ای کے لئے ہے جو زمین میں سرکٹی اور بگاڑ نہیں چاہتے اور عاقبت صرف متقین کے لئے ہے۔ میں ان فتوحات کو دکھے رہا ہوں جو تم کو حاصل ہول گ۔ جھے ڈر نہیں رہا کہ تم مشرک بن جاؤگے لیکن ڈریہ ہے کہ دنیا کی رغبت اور فقتے میں پڑ کر کہیں ہلاک نہ ہوجاؤ جیسے پہلی امتیں ہلاک ہوئیں۔

لوگواتم سے پہلے ایک قوم ہوئی ہے جو انبیا اور نیک لوگوں کی قبروں کو مجدہ گاہ بناتے تھے۔تم ایسانہ کرنا۔خدا ان یہودونصار کا پر لعنت کرے جنہوں نے انبیا کی قبور کو مجدہ گاہ بنایا۔خدارا، میری قبر کو میرے بعد بت ندبنانا کہ اس کی پرستش ہوا کرے۔" حیجۃ الوداع۔

می خطیب بغداوی : مشہور محدث اور فقید - ان کا نام البو کر احد بن علی بن ثابت تھا۔ اُلک ۱۰۰۱ء بیل بغداد کے ایک جنوبی علاقے ورز جان میں پیدا ہوئے ۔ لڑکین بی ے خطیب بغدادی حدیث کی جستجو میں لگ کے اور بصرہ نیشالور ، اصغبان ، ہدان ، ومثل کے ۔ بغداد میں انہوں نے مستقل سکونت اضغیار کی اور بیال خطیب مقرر کے کئے ای لئے انہیں "خطیب بغدادی" کے اس سے باد کیا جاتا ہے ۔ کے گئے ای لئے انہیں "خطیب بغدادی" کے نام سے باد کیا جاتا ہے ۔ کے میں ان کو بڑی دسترس حاصل تھی ۔ پہلے صنبی سلک سے کئے ، نیکن بعد میں شافعی ہو می تھے ۔ انہوں نے سیاسی عروق وزوال کی وجد سے ترک وطن بھی کیا، لیکن آخر کار بغداد ، ی میں ۵ ستمبراے ۱۰ کی وجد سے ترک وطن بھی کیا، لیکن آخر کار بغداد ، ی میں ۵ ستمبراے ۱۰ کی وجد سے ترک وطن بھی کیا، لیکن آخر کار بغداد ، ی میں ۵ ستمبراے ۱۰ کی صدیب جاحمہ بن جنبل + شافعی ، امام ۔

خ م

ج حمس : پانچوال حصد - مخالفین اسلام سے لؤ کر جو مال حاصل کیا جائے، وہ "د عنیست" کہلا تاہے اور جو مال بغیر لڑے حاصل ہو جائے،

اے "فی" کہتے ہیں۔ حنی سلک کے مطابق "فی" عام سلمانوں کا ہے

اس میں نے خس نکا لے بغیربیت المال میں ڈال دیاجائے گا۔ بعض کی

دائے ہے کہ اس میں ہے بھی خس نکالا جائے گا اور پھر اس خس کے

بھی پانچ جھے ہوں گے۔ پہلاحقہ اللہ اور اس کے رسول بھی کا ہے۔

وو سرار سول بھی کے رہتے واروں کا۔ تیسراحقہ بیموں کا ہے۔ چوتھا
حمد مساکین کا ۔یا نجوال حصہ مسافروں کا ہے۔

المنتبت ا

## خ ن

پ خناس: حضرت مصعب بن عمیری والده برے دولت مند ماں باپ کی اولاد تعیں۔ غزوہ اصد کے موقع پر جب کفار قریش کی عورتیں بھی کفار کے لشکر کے ساتھ تھیں تو ان عور توں میں خناس بھی شامل تھیں۔

احد، غزوه+قریش\_

خند ق ، غروہ جس مردہ جس مردہ اس مردہ احزاب، وہ غزدہ جس مسلمانوں نے مینہ منور کے گرد خند ق کھود کر کفار کامقابلہ کیا۔ قریش بدر کی شکست کا داغ اصد کے میدان میں دھونے سے قاصر رہے تھے۔ وہ مدینہ کو فتح کرنے اور مسلمانوں کو نابود کرنے کے ارمان دل بی اختصار خطرے میں دل بی اختصار خطرے میں اقد اربدستور خطرے میں تما اور شام کی تجارت بنوز معطل تھی۔

الوسفیان نے غزوہ احد کے اختام پر آنحضرت وی ہے پار کر کہا تھا کہ اگلے برس بدر کے میدان میں پھر طاقت آزمائی ہوگ۔
آنحضور وی نے اس اعلان کو قبول فرمایا۔ آپ وی اگلے برس مقررہ میعاد پر میدان بدر میں پنچے۔ اگرچہ قریش خسک سالی اور قط میں گرفتار سے متاہم الوسفیان لشکر لے کر گھرے چلا لیکن راستے ہی میں ول ہار کر لوث کیا۔ آنحضور وی آٹھ روز انظار کر کے والی تشریف لے آئے۔ قیام بدر کے ایام میں مسلمانوں نے تجارت کی اور خوب نفع

لايا

بدر اور احد کے معرکوں اور خٹک سالی نے ابوسغیان کا مزاج معندا کر دیا تھا۔ میدان کارزار میں قدرم رکھتے اسے شامد کئی برس گزر جاتے جس دوران سارے حوصلے خود ہی انام وکررہ جاتے لیکن بنونضیر اور بنودائل نے اسے دو ہی برس کے بعد دوبارہ آباد ؤیکار کردیا۔

بنونفیر خیر میں جاگزیں ہوتے ہی ملت اسلامیہ کے خلاف ریشہ دوانیوں میں مصروف ہوگئے۔ بنونفیر اور بنو واکل کا ایک وفد کمہ گیا اور قریش کے ساتھ معاہدہ کیا کہ ہم مل کر مسلمانوں سے جنگ کریں گے۔ حملے کاوقت اور دیگر تفصیلات طے کیں۔ اس کے بعد بنوغطفان اور بنوسیم کے بال گئے اور انہیں گانتھا۔ ان کو بھی منصوب کی تفصیلات ہے آگاہ کیا۔

بنو غطفان سے وعدہ کیا کہ تمہیں اس تعاون کے صلے میں نیبر کی اس اسلام کے خلاف محاذ اسف پیداوار ملے گا۔ یہ قبیلے ایول بھی اہل اسلام کے خلاف محاذ باندھے ہوئے شے اور مدینہ پر فوج کش کے خواہش مند شے۔ان کے عزائم کی چیش بندی کے خیال سے آنحضور المحلی نے بدر کے بعد بنو غطفان اور بنوسلیم پر چڑھائی کی تقی۔وہ آپ المحلی کی آرکائن کر محرول سے بھاگ کے تھے۔

الغرض یہود خیبر کی تحریک سے قریش، غطفان، سلیم و غیرہ مدینہ پر فوج کشی کے لئے کمربستہ ہو گئے۔ ان اتحاد یوں کو قرآن عکیم نے احزاب کانام دیا ہے۔ احزاب حزب کی جمع ہے جس کے معنی ہیں گرد۔ مدینہ میں یہود کا قبیلہ بنو قریظہ اور منافقین کا گروہ احزاب کے لئے بہت حوصلہ کاسبب تنے۔ احزاب کو ان کی مدد کا یقین تھا۔

تبغیر اسلام فی کو شمن کی تیاری کی اطلاع بروقت مل گئ۔
آپ فی نے سحابہ کرام سے مشورہ کیا۔ فیصلہ تھمرا کہ مدینہ میں بیٹھ
کر مقابلہ کیاجائے۔ مدینہ کے تمن طرف دشوار گزار پہاڑیاں اور کھنے
نظلتان ہیں۔ لشکر کو ادھرے راہ نہیں مل سکی تھی۔ صرف شالی ست
کھلی تھی۔ اس طرف حضرت سلمان فاری کی تجویز پر خند تی کھودنے کا
فیصلہ ہوا۔ اللہ تعالیٰ کے الہام ہے بھی اس کی تائید ہوگی۔
میشہ مشلان فاشن کے الہام ہے بھی اس کی تائید ہوگی۔

آنحضور على في فيضن كى كرميول سے لے كرنداذ تك خندق

کے لئے حاشیہ کھینچا۔ وس دس آدمیوں کے ذمے چالیس ہاتھ خند ت کی کھدائی تھی۔ اگر تین ہزار سپاہ کے حساب سے اندازہ لگایا جائے تو تین چارمیل کھدائی ہوگی۔

خندق کے عرض اور گہرائی کے بارے میں کوئی تاریخی شوت نہیں ملاً۔ گہرائی کے بارے میں ایک روایت سے یہ اندازہ ہوسکتا ہے کہ شامد پانچ گز ہو۔ بہر حال گہرائی اور چوڑائی آئی تھی کہ گھوڑے پھلانگ نہ سکیں۔ درمیان میں جہاں پہاڑی وغیرہ آجاتی، وہاںِ خندتی کھودنے کی حاجت نہ تھی۔ خندتی چھے روز میں تبار ہوئی۔

بعد میں مزید احتیاط کے لئے جبل نداذ کے جنوب میں بھی خندق کھودی گئی۔

موسم خراب تھا اور زمین سخت ... رسد کی قلّت تھی، بارہافاتہ گزر گیا۔ آنحضور فیس نے محابہ کرام کے ہمراہ خند ق کھود نے میں برابر کاحقہ لیا اور صعوبتوں میں ان سے بڑھ کرشر یک ہوئے۔

انبی ایام میں جب ایک ظاہر میں نگاہ کے لئے اسلام کے مٹنے میں کوئی کسرباتی نہ رہی تھی، ہادی برحق ﷺ نے بمن، ایران اور روی علاقوں کی فتح کی نوید دی۔ منافقین نے سنا تو طنز کیا کہ یہ وعدہ (نعوذ باللہ) محض فریب ہے۔

اسلای اشکری تعداد تین بزارے زائد نہ تھی۔ آنحضور اللہ نے اے اے کی وستوں میں تقیم فرمایا اور انہیں دندق کے ساتھ ساتھ تھوڑے تھوڑے فاصلے پر پھیلادیا۔

درون اور گھاٹیوں میں جہال خندق نہیں کھودی گئی تھی، پہرہ دار بٹھا دیئے گئے، بچوں ادر عور توں کو گڑھیوں میں بھیج ویا گیا۔ ان کی پاسبانی کے لئے ان کی غیرت اور حمیت کابہرہ کافی تھا۔ مرف ایک مرد حضرت حسان بن ثابت ان کے ہمراہ تھے۔

بنو قریظ اپ قلعول کے دروازے بند کرکے بیٹھ رہے تھے۔ تاہم ان کی نیش زن فطرت سے خدشہ ضرور تھا۔ انہیں مرعوب کرنے کے لئے ہررات اسلامی دستے شہر کی گشت لگاتے اور تکبیر کے نعرے بلند کرتے تھے۔

فوج کی مرکزی چھاؤنی جبل سلع کے مغربی پہلویس تھی یعنی بیثت پر

سلع کی پہاڑی اور سامنے خندق تھی۔ اس کایہ فائدہ تھا کہ مسلمان بلندی سے مشرکین پرتیر اور پھر پھینک سکتے تھے۔ اس کے علاوہ سطح کی چوٹی سے سارے مدینہ پر نگاہ ڈال کرشہر کا جائزہ لیا جاسکتا تھا کہ ڈمن کہیں گلیوں میں نہ تھس جائے۔

شوال پائج جمری میں شہروں، صحراؤں اور جنگلوں کے وحشی اور در ندہ صفت بہود اور بت پرست امنڈ آئے۔ تقریباً پانچ بڑے جتے تھے، ہر جتھے کا الگ سالار تھا۔ ابوسفیان سالار اعلیٰ تھا۔

قریش اور ان کے جھے کی تعدادوس ہزارتھی۔ یہود اور یو عطفان ان کے سوا تھے۔ بعض تاریخوں میں کل تعداد چوبیس ہزار بتائی گئ ہے۔ اس میں کوئی مبالغہ نظر نہیں آتا۔ بنو قریظہ بھی گئی بن انطب کے بہکاوے میں آکر ان کی مدور اثر آئے اور محیفہ مدینہ کو جاک کردیا۔ آنحضور ﷺ کو جب اس بات کاعلم ہوا تو فرمایا، سلمانوا مبارک ہو۔ حسبنا اللّٰه نعم المولٰی و نعم الو کیل (اللّٰہ تعالیٰ ہمیں کافی ہے، وہ بہترین رفیق اور کارسازے)۔

اعدائے اسلام کی افواج ایک بھرے ہوئے سلاب کی طرح آئیں۔ کہ زمین لرز اٹھی۔ مینہ میں جو ضعف الایمال اور تھڑد لے لوگ شے ان کی ان کا تھالا اور تھڑد لے لوگ شے ان کی ہے تھے ان کی آئیس پھر گئیں اور کیلج منھ کو آگئے۔ لیکن جو ایمان کے سچے تھے وہ کھل اٹھے۔ شہادت کے سہانے خواب دیکھنے لگے کہ ان کے وعدے کی نظے اور ہمیں جہاد کا موقع لما۔

قریش نے مجمع الاسیال کے پاس پڑاؤ کیا اور بنو غطفان احد کی طرف پھیل مجئے۔

اتحادیوں نے خندق دیمی تو سٹیٹا گئے۔ شہر میں داخلے کی کوئی سبیل نہ تھی۔ خیمے گاڑ کر بیٹھ رہنے۔ جب بھی خندق عبور کرنے کی کوشش کی، منھ کی کھائی۔ ابوسفیان نے دو ہفتے ای ادھیڑ بن ادر جی و تاب میں گزار دیے۔ اس کا لاؤلشکر اسلامی ذہانت اور حکمت کے سامنے بے بس اور لاچار تھا۔

وست بہ وست جنگ کا سوال ہی نہ تھا۔ بھی بھار طرفین سے تیر اندازی یاسنگ باری ہوجاتی۔ جانی نقصان نہ ہونے کے برابر تھا۔

حضرت سعد بن انی وقاص بہت اچھے تیر انداز سے۔ایک دن ان کے مقابل کچھ فاصلے پر ایک مشرک کھڑا تھا۔ سعد شنے اسے تیر کانشانہ بنانا چاہا۔ لیکن جب چلہ چڑھاتے تو مشرک اپنے چہرے کے سامنے وُھال کی آز کرلیا تھا۔ ایک دفعہ اس کاسر جو نبی زویر آیا، حضرت سعد شال کی آز کرلیا تھا۔ ایک دفعہ اس کی کھوڑی پر بیٹھا۔ مشرک سر کے بل گرا اور اس کی ناگلیں آسان کی طرف اٹھ گئیں۔ آنحضور کھی نے اس کی طرف اٹھ گئیں۔ آنحضور کھی تو ہس دئے۔

ات بڑے نڈی دل کو ضبط میں رکھنا اور رسد بہم پہنچانا آسان نہ تھا۔ اتحادی اکتا گئے تو ایک دن قریش کے چند شاہسواروں نے بازی لگادی۔ ایک جگہ خند ق بچھ کم چوڑی تھی۔ انہوں نے گھوڑں کو ایرکی اور جست کر کے اندر آگئے۔ اسلامی اشکر کے مقابل ایک کھلے میدان میں گھوڑوں کو ڈیٹ کر چکر دینے گئے۔ ان میں عرب کا مہیب پہلوان عموری عمدود بھی تھا۔

عمروبن عبدود کی عمرنوے برس تھی، بدرے معرکے بیں شامل ہوا تھا اور ایساز خم کھا کر گر گیا تھا کہ احدیثی حاضری نہ دے سکا۔ خند ق کی لڑائی میں ماہرانہ بصیرت دکھانے کے لئے معلم (انسر کش) بن کر آیا تھا۔ حضرت علی نے آنحضور بھی کی خدمت میں عرض کیا کہ میں اس کاسامنا کروں گا۔ آنحضور بھی نے علی کو اپنی تلوار عطافر مائی اور اپنا عمامہ بندھوا کرر خصت فرمایا۔

حضرت علی کرم اللہ وجہہ چند مجاہدین کو لے کر روانہ ہوئے اور
اس جگہ کوروک لیا جہال ہے قریشی سواروں نے چھلانگ لگائی تھی۔
شاہسواروں نے گھوڑے ان کی طرف دوڑائے اور مقابل آگردک
گئے۔ عمرو پکارا، مجھ ہے کون طاقت آزمائی کرے گا۔ حضرت علی شامنے آئے اور فرمایا، اے عمرواتم نے عہد کیا ہے کہ قریش ہے جو شخص تمہیں دوباتوں کی وعوت دے گا ان میں ہے ایک ضرور قبول کروگے۔ عمرونے جواب ویا، ہاں! حضرت علی نے فرمایا، میں تمہیں اللہ، اس کے رسول بھی اور اسلام کی دعوت دیتا ہوں۔ عمرولولا، مجھے اس کی حاجت نہیں۔ حضرت علی نے فرمایا، اچھا اب تمہیں اس بات کی دعوت دیتا ہوں۔ عمرولولا،

عمرونے کہا، اے بھینے کیوں؟ الله کی قسم میں نہیں چاہتا کہ تمہارے خون میں ہاتھ رنگ لوں۔ حضرت علی نے فرمایا، والله، میں تمہاراخون بہانا چاہتا ہوں۔

عمرو اس جواب پر گرمایا۔ گھوڑے سے اترا، اور حضرت علی کے دوبد و ہوا۔ کچھ ویر بینترے بدلنے کے بعد عمرو نے حضرت علی پر ضرب لگائی۔ علی نے ایک وار میں اے ڈھیر کر دیا اور تکبیر کا نعرہ بلند

عمروکے باقی ساتھی ہواگے۔ان میں ایک خندق میں گر گیا۔اس کا سر حضرت علی ؓ نے قلم کیا۔ایک کے تیر کازخم آیا۔وہ واپسی میں مکد ک راہ میں اک زخم سے ہلاک ہوا۔

مشرکین کی جودو لاشیں خندق کے اس طرف پڑی تھیں ان کے لئے قریش نے استدعا کی کہ ان کی قیمت لے کر ہمارے حوالے کی جائیں۔ آنحضور ﷺ نے فرمایا، ہمیں مردار لاش بیچنے کی حاجت نہیں۔ آنبیں اٹھالے جاؤ۔ (البدایہ والنہایہ کی مختفروایات پرغور کرنے ہے کی معلوم ہوتا ہے کہ دونوں لاشوں کی قیمت پیش کی گئ)

بنو قریظ کے دس ساہیوں نے مسلمان خواتین کے ایک قلعے کا قصد کیا۔ ان کو علم نہ تھا کہ بہاں سوائے حضرت حسان کے اور کوئی مرد نہیں۔ بہلے انہوں نے دور سے تیر پھینے۔ بہاں سے کوئی جواب نہ گیا تو انہیں اور حوصلہ ہوا۔ ان کا ایک ساتھی قلعے کے درداز سے پر آبہنی اور حضرت صغیہ "فیس اور قلعے میں چونکہ اور کوئی ہتھیار نہ تھا اس لئے ایک عمود اٹھالائیں۔ بہودی کے سرپر ایک بھر پوروار کیا۔ اس لئے ایک عمود اٹھالائیں۔ بہودی کے سرپر ایک بھر پوروار کیا۔ وہ گر کر مرگیا۔ حضرت صفیہ "اس کا سرکاٹ کر لائیں اور قلع سے باہر بہودی سمت بھینک دیا۔ وہ سمجھے کہ قلعہ بہادران اسلام سے خالی نہیں۔ چنانچہ وہ بھاگ گئے۔

محاصرے کو مزید طول دیناممکن نہ تھا۔ سود خوار قریش کاسرہایہ بے سودختم ہورہا تھا۔ باہرے رسد کاجوکارواں آتا وہ بمشکل مجاہدین کے ہاتھ سے نچ سکتا تھا۔ادھر ذوالجہ کامہینہ سرپر تھاجس میں قریش کو ج کے لئے انتظامات کرنے تھے۔ انہیں واپسی کی فکر پڑی اور بہانے سوچنے لگے۔ قدرت نے بہانے تلاش کرنے میں ان کی مدد کی۔ موسم کی خالفت، سردی کی شدت، ہواؤں گ ہے مہری، رسدگی کی، چارے

کی قلّت، سپاہیوں کا آئے دن بیار پڑنا اور ہلاک ہونا، بیسیوں بہانے

ہاتھ آگے۔ طرہ یہ کہ عرب کے گوناگوں قبائل دیر تک یک دل اور یک
جا ہو کر نہیں بیٹھ سکتے تنے۔ بنو غطفان پہلے ہی مدینہ کی ایک تبائی
پیداوار کے عوض اہل اسلام ہے جموتے کو تیار تنے، لیکن یہ تحریک
کامیاب نہ ہوئی۔ نا اتفاقی نے آہستہ آہت سرا شانا شروع کیا۔ مدینہ
کے بنو قریظ نے بڑی امیدوں کے ساتھ احتراب سے قسمت وابستہ کی
مردنیں مسلمانوں سے کون چھڑائے گا۔ اس اشامی بنو غطفان کے
مردنیں مسلمانوں سے کون چھڑائے گا۔ اس اشامی بنو غطفان کے
آئے۔ مشرکین کو اس بات کی خبرنہ تھی۔ قیم نے آئیں بدول اور
آئے۔ مشرکین کو اس بات کی خبرنہ تھی۔ قیم نے آئیں بدول اور
ہراساں کرنا شروع کیا۔ بنو قریظ کو پی پڑھائی کہ خیریت درکار ہو تو
قرایش سے چند آوی بہ طور ضانت طلب کر کے اپ قبضے میں رکھ لو
مراسان کرنا شروع کیا۔ بنو قریظ نے فورًا یہ مطالبہ کر
دیا۔ قریش نے نہ مانا، بدگمانی اور بڑھی، بنو قریظ نے احزاب سے ناتا
دیا۔ قریش نے نہ مانا، بدگمانی اور بڑھی، بنو قریظ نے احزاب سے ناتا
تور لیا۔

قیمن کے دل اکھڑ ہے تھے۔ ایک رات اللہ تعالی نے زور کی ہوا بھیجی کہ ان کے قدم بھی اکھڑ گئے۔ نخ بہتد اور تیز ہوا میں نہ آگ جلتی تھی، نہ ہانڈ یال مکتی تھیں اور نہ نیچے کھڑے ہوتے تھے۔ الوسفیان نے جلسہ کیا اور کہا کہ اوھر بنو قریظ نے غداری کی اور اوھر ہواڈ تمن ہور ہی جلسہ کیا اور کہا کہ اوھر بنو قریظ نے غداری کی اور اوھر ہواڈ تمن ہور ہی اون کے۔ میں تو گھر کو جارہا ہوں۔ تم بھی سفر کرو۔ الوسفیان سید ہے اپنے اور اس پر جیٹھ کیا۔ اونٹ کے گھٹنے بند ھے تھے۔ الوسفیان نے ہو حوالی میں اے مار ناشروع کیا لیکن بے سود۔ ایک اور آئی کے قابل ہوا۔

رات کا پردہ اٹھا تو خندق پاری سطح وشمن کے وجود سے صاف تھی۔ غالبا ای واقع کی طرف اشارہ کرکے آنحضور ﷺ نے فرمایا: مصرت بالصب ( جمعے شالی ہوا سے مدد لی ہے)۔

غورے دیکھا جائے تو اس جنگ میں اصل مقابلہ صبرو استقامت کا تھا جس میں مسلمان جیت گئے۔ اللہ تعالیٰ کی مدد اور کامل ایمان

حقیقت یک وو چیزی تحمیل جنہول نے الل اسلام کو فتح ولوائی۔ یہ عاصرہ یندروروزرا۔

عرب کی تاریخ میں یہ پہلی مثال تھی کہ وفاع کے لئے خند ق
کھودی گئے۔ اس لئے اس جنگ کا نام غزوہ خند ق پڑا۔ اس غزوہ
احزاب لیعنی اتحاد بول کی جنگ بھی کہتے ہیں۔ اس جنگ میں چھے
مسلمان شہید ہوئے اور تین کافر کام آئے۔ شہدا کی فہرست میں
حضرت سعد "بن معاذ کا نام بھی ہے۔ ایام جنگ میں ان کے بازوش تیر
لگاجس سے ایک رگ کٹ گئی۔ آنحضور ﷺ نے زخم کو واغا، خون
رک گیالیکن بنو قریظہ کے استیصال کے بعد پھر بنے لگا۔ اس طرح
حضرت سعد کی شہادت واقع ہوئی۔ (زندی ابواب الیر)

## غزوهٔ خند ل کے نتائج واثرات

دینة النی پرجب بھی حملہ ہوا، مسلمانوں کے لئے نی برکتیں چھوڑ گیا۔ احزاب کی بورش سابقہ کل حملوں سے بڑھ کر نائج خیز تھی۔ مثلا فزوہ احزاب میں شمن کی نامرادی کا آخری فیصلہ آندهی اور طوفان نے کیا تھا۔ اس تا ٹید غیبی کو دکھ کر اہل اسلام کی قوت ایمانی بڑار چند ہوئی۔

- اس جنگ میں دشمنوں نے اپنی تمام قوت صف آرا کردی تھی... اس سے زیادہ زور باندھنا ان کے بس میں نہ تھا۔ ان کا بوش فروہوگیا۔ اب مینہ کو آئے دن کے خطرات سے نجات مل گی۔ آخضور ﷺ نے جنگ کے خاتمہ پر اعلان فرمایا کہ حملہ آور آئدہ مدینہ کارخ نہیں کرس گے۔اب ہم ان کا قعد کرس گے۔
- تریش کی اقتصادی حالت بدتر ہوگئ۔ انہوں نے اپنا تمام سرمایہ جنگ میں جھونک دیا تھا۔ ان کے پاس صرف حسرت و اربان کی بوجی رم کی غزدہ بدر کے بعد سورہ انفال کی یہ چیش کوئی اتری تھی کہ قریش دو مزید جنگیں کریں گے اور پھر حسرت کا شکار ہو کر بیٹھ رہیں گے۔ یہ چینگوئی بوری ہوگئ۔
- تریش کی ہمت ٹوٹ گئی اور مالوک نے انہیں چھالیا۔ وہ عمرو بن العاص جو کبی وقت حبشہ کے سلم مہاجرین کو گرفتار کرنے کے لئے

مشرکین کانمائدہ بن کر حبشہ کمیاتھا، اب خود چند دوستوں کے ہمراہ اس خیال سے حبشہ کو چلا کہ پنیمبر اسلام بھی کاغلبہ روز افزوں ہے، عین ممکن ہے کہ آپ بھی جلد بی مکہ پر قابض ہوجائیں اس لئے شاہ حبشہ کے پاس پناہ حاصل کرنی چاہئے۔

- ﴿ قریش کا عرب میں بہت بحرم تھا جو کھل گیا۔ میدان جنگ ہے سب سے پہلے ابوسفیان نے کوچ کیا تھا اس کے اس کا اعتاد رخصت موا۔ عرب میں قریش سے بدخلی عام ہوگی اور ان کی روحانی پیشوائی کا آئیدیاش یاش ہوگیا۔
- اسلامی دہدہے کی دھاک عرب کے کونے کونے میں بیٹھ گئ۔ دشمنان اسلام کے دل مرعوب ہو گئے۔ ان میں اہل اسلام ہے برسر میدان ہونے کی ہمت نہ رہی۔ غزدہ خندق کے بعد ہجرت کے چھٹے برس مسلمانوں کے قبائل کے ساتھ نہایت کامیاب غزدات ہوئے جن میں مسلمانوں کو تائید ایز دی ہے فتح و نصرت حاصل ہوئی اور اسلام کی اشاعت میں تیزی آئی۔

خ و

پی خوات بن جمیر: صحابی رسول الله حضرت خوات کا تعلق اوس نای قبیلے سے تعاد اجرت سے پہلے مسلمان ہوئے اور تمام غزوات میں حمد لیا۔ بہادری کے باعث نی کریم الله نے انہیں اپنا سوار مقرد فرما یا تعاد آخری عمریس بیائی جاتی رہی۔

**ت**¢اول+ميند⊶

پہل آگر آباد ہوا۔ عرب ما ہمرت انساب کے مطابق اس قبیلے کاجد امجد مہال آگر آباد ہوا۔ عرب ماہرت انساب کے مطابق اس قبیلے کاجد امجد خوانان بن عمرو بن مالک بن حارث بن مرہ بن أود بن زید بن پشجب بن عرب بن زید بن کہلان بن سباکو نتا۔ شعبان ۱۰ مد (بمطابق نومبر اسلاء) میں اس قبیلے کا ایک وفد نبی کرم کی اس کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا اور اسلام قبول کیا۔ نبی کرم کی کھی نے ان کی حوصلہ افزائی

کے لئے انہیں ساڑھے بارہ اوقیہ جاندی کا تحفہ دیا۔ نبی کر بھو ہوگئی کی وفات کے بعد دوسرے قبیلوں کی طرح یہ لوگ بھی مرتد ہوئے، لیکن جب حضرت البوبكر كی فوج آئی تووالیس مشرف بداسلام ہوگئے۔
جب حضرت البوبكر كى فوج آئی تووالیس مشرف بداسلام ہوگئے۔
جا ابوبكر صدائی +عام الوفود۔

پخولم بنت ازور: حفرت مرار کی بهادر بهن - اه میں جب جنگ اجنادین میں حضرت مرار دومیوں کے ہاتھوں کرفنار موسے تو حضرت خالد بن ولید نے ان کی رہائی کے لئے ایک دستہ روانہ کیا۔ حضرت خولہ کو جب اس کاعلم ہوا تووہ آئی تیزی سے روانہ ہوکی کہ سب سے بہلےرومیوں پر حملہ آور ہوکیں۔

خول مربنت حكيم : صحابيد - حضرت عثمان بن مظعون ك النكائل بوا دينه كى طرف بجرت كى ليكن دو بجرى ين جب حضرت عثمان كا انقال بوكيا تو دومرا نكاح كيا- ان ع كم و بيش پندره احاديث مروى بن -

دى جرت مدينه + عثمان بن مظعون + مديث-

ے خالد بن ولید

خ ی

ایک جگه کانام جهال غزوهٔ نیبرازا کیا۔ نیبرکامقام مینه منوره آیک جگه کانام جهال غزوهٔ نیبرازا کیا۔ نیبرکامقام مینه منوره آثم منزل پرے۔ نیبرعبرانی زبان کا لفظ ہے جس کامطلب ہے قلعہ۔ نیبرکے علاقے میں یہود نے بڑے مضبوط قلع بنالیے تھے۔ اس جگہ بعض دجوه کی بنا پر غزوهٔ خیبرداتع ہوا۔ ی غزوهٔ خیبر۔

پ خيسر، غروه: مسلمانوں اور خيبرك يبوديوں كے درميان چينى اور ساتوي جرى كے درميان لڑى كئ جنگ -

اس غزوے کی تفصیل کھے اول ہے کہ جب بی کرم م اللے نے مینہ میں اسلامی ریاست کی بنیادر کی تو آہستہ آہستہ مدینہ سے یہود ایوں کو جلا وطن کیا گیا۔ ان یہود ایوں کی ایک بڑی تعداد عرب سے نکل کر (خاص

طور پر بنونفیر) خیبریس آباد ہوئی۔اس جگہ آباد ہونے کے بعد یہود ایوں نے مسلمانوں کے خلاف اللہ باطل کو ورغلانا شروع کر دیا۔اس کے بیتے میں جنگ احزاب کامعرکہ ہوا۔ ہے خندق، غزدہ۔

اس اٹنا میں بہود یوں کے رؤسامیں ہے حتی بن اخطب جنگ قریظ میں مارا گیا تو اس کی جگد البررافع سلام بن البی الحقیق تخت نشین ہوا۔ ۲ اجری میں سلام نے خود جاکر اپنے سب سے حلیف قبیلۂ غطفان اور آس پاس کے قبائل کو مسلمانوں سے لڑنے کے لئے آمادہ کیا۔ البررافع سلام کو اس میں کامیا بی ہوئی اور مسلمانوں کے خلاف ان قبائل نے مل کرجنگی تیاریاں شروع کردیں۔

لیکن رمضان ا ھے ہیں ایک خزرجی انصاری صحابی حضرت عبداللہ
بن عثیک نے قلعہ خبر ہیں جاکر سلام کو قبل کر دیا۔ سلام کا قصہ تو تمام
ہوا، لیکن اس کے بعد اسر بن ارام یہودیوں کی مند ریاست پر بیٹھا۔
ابن ازام نے یہودیوں کو جمع کیا اور تقریر کی کہ میرے پیش روؤں نے
محمد (بیٹی ) کے مقابلے کے لئے جو تدابیر کیس وہ فلط تھیں اور صحح تدبیریہ
ہے کہ خود محمد (بیٹی ) کے وار الریاست پر حملہ کیا جائے۔ چنانچہ اسر
نے مخلف یہودی قبائل کا دورہ کر کے ایک بڑی قون تیار کی۔ اس توجی
تیار کی کی خبر جب نبی کریم بیٹی تو آپ بیٹی تو آپ بیٹی نے اس کی
تیار کی کی خبر جب نبی کریم بیٹی تی و آپ بیٹی تو آپ بیٹی نے اس کی
رواحہ نے خود اسیر کی زبان ہے اس کے جبی مشورے سے اور آگر نبی
کریم بیٹی کو اس کی خبردی۔ اس تصدیق پر نبی کریم بیٹی نے عبداللہ بن
بن رواحہ کو تیس آو می دے کر اسیر کے پاس بھیجا۔ اس اسلامی و فد نے
اسر کے پاس جا کر کہا کہ ہمیں رسول اللہ بیٹی نے اس لئے بھیجا ہے
اسر کے پاس جا کر کہا کہ ہمیں رسول اللہ بیٹی نے اس لئے بھیجا ہے
اسر کے پاس جا کر کہا کہ ہمیں رسول اللہ بیٹی نے اس لئے بھیجا ہے
کہ تم اگر حاضرہ وجاؤ تو خیبر کی حکومت تم ہی کودے دی جائے۔

اسیراس بات پرراضی ہوگیا اور ۳۰ یہود بول کے ہمراہ اسلاگ وفد
کے ساتھ چل نکلا۔ احتیاط کی بنا پر یہ مخلوط قافلہ اس طرح چلا کہ دو
روشخص ہمرکاب ہوتے تھے جن میں ایک مسلمان اور دوسرا یہودی ہوتا
تھا۔ قرقرہ پہنچ کر اسیر کے دل میں بدگمانی پیدا ہوئی اور اس نے حضرت
عبد اللہ بن انمیں سے تلوار چھینی چاہی۔ حضرت عبد اللہ بن انمیں نے
کہا کہ او شمن خدا بدعہدی کرنا چاہتا ہے؟ یہ کہہ کر انہوں سواری

بڑھائی اور اسرے ایک ایس آلوار ماری کہ اس کی ران کٹ گئے۔ لیکن گرتے اس نے بھی حضرت عبداللہ کو زخمی کر دیا۔ اب مسلمانوں اور یہود یوں میں لڑائی شروع ہوگئے۔ چنانچہ یہود یوں میں ہے صرف ایک یہودی بچا۔ یہ چھے ہجری کے آخریا ساتویں ہجری کے انتراکا واقعہ ہے۔

یہودیوں کو جب اپنے تمام ساتھیوں کی ہلاکت کا معلوم ہوا تو انہوں نے مکہ جاکر قریش کے ذریعے تمام عرب میں مسلمانوں کے خلاف بغاوت کی آگ لگادی۔ اس زمانے میں مینہ میں رہائش پذیر عبد الله بن ابی (رئیس المنافقین) نے اہل خیبر کو یہ پیغام ویا کہ محمہ ( المشینی) تم پر حملہ کرنا چاہتے ہیں، لیکن تم ان سے نہ ڈرنا۔ یہ مفی بھر آدی ہیں جن کے پاس ہتھیار بھی نہیں، خیبر کے یہود نے یہ جان کر کنانہ اور ہودہ این قیس کو غطفان کے، پاس بھیجا کہ وہ ان کے ساتھ مل کر مدینہ پر اگر حملہ کریں تو نخلستان کی پیداوار انہیں دے دی جائے مل کی روایت کے مطابق غطفان نے اسے تبول کر لیا۔

غطفان پی بنوفزارہ نای ایک قبیلہ خوب طاقتور تھا، اس نے توال الراقی کے لئے خوب ہای بھری۔ نبی مرعم اللہ کو جب بنوفزارہ کی اس شرکت کا پتا چلا تو آپ کی نے یہ پیغام بھیجا کہ وہ ال لڑائی ہے باز آ جائیں توانیس بھی حصد دیاجائے گا۔ لیکن بنوفزارہ نے الکار کردیا۔ غطفان کا اس جنگ بی شرکت کا بڑا سبب یہ تھا کہ ایک بارنبی کریم کی گی چرا گاہ ذی قرہ پر اس قبیلے کے چند آدمیوں نے اپ مردار عبدالرحمن ابن عیمینہ کے ساتھ مل کرچھاپہ مارااور نبی کریم کی کی بیس او نفیاں پکڑ کر لے گئے۔ ساتھ ہی حضرت البوذر کے صاحبزاوے کو جواو نفیوں کی رکھوائی پر مقرر تھے، قبل کردیا اور ان کی بیوی کو گرفتار کرلیا۔ مسلمانوں نے جب ان لئیروں کا تعقب کیا تو، بیوی کو گرفتار کرلیا۔ مسلمانوں نے جب ان لئیروں کا تعقب کیا تو، حصن نے ان لئیروں کی مدول ۔ بہرکیف مسلمانوں میں سے مشہور قدر انداز صحائی حضرت مسلمہ بن اکوع نے ان کو جالیا۔ اللہ کی قدرت کہ وہ تنہا لڑے اور اونٹ چھڑا لائے۔ اس کے بعد خدمت اقد س میں حاضر ہوئے کہ اگر دہ آدی مل جائیں توا یک ایک کو گرفتار کر لاتا ہوں۔ حاضر ہوئے کہ اگر دہ آدی مل جائیں توا یک ایک کو گرفتار کر لاتا ہوں۔ حاضر ہوئے کہ اگر دہ آدی مل جائیں توا یک ایک کو گرفتار کر لاتا ہوں۔ حاضر ہوئے کہ اگر دہ آدی مل جائیں توا یک ایک کو گرفتار کر لاتا ہوں۔ حاضر ہوئے کہ اگر دہ آدی مل جائیں توا یک ایک کو گرفتار کر لاتا ہوں۔

نى كريم بىلىنى فالكام اجازت مرحمت فرمادى -

اک واقع کی بنا پر غطفان کے لوگ مسلمانوں سے طیش میں تھے۔ اس واقع کے تین دن بعد خیبر کی جنگ چیش آئی۔

#### غزوهٔ خیبرکاامتیاز

خیر کا آغاز دیگر غزوات کی به نسبت ایک امتیاز خاص رکھتا ہے۔ سب سے مقدم یہ کہ جب حضور انور فی نے نیبر کاقصد کیا تو اعلان کر دیا کہ لا یخوجن معناالا داغب فی المجھاد لینی "ہمارے ساتھ صرف دہ لوگ آئیں جوطالب جہاد ہوں۔" (ابن سعد)

یہ ببلاغزدہ ہے جس میں غیرسلم رعایا بنائے میے اور طرز حکومت کی بنیاد قائم ہوئی۔ اسلام کا اصلی مقصد تبلیغ دوعوت ہے، اب اگر کوئی قوم اس دعوت کی راہ میں رکاوٹ نہ ہے تو اسلام کی نہ تو اس ہے جنگ ہے اور نہ اس کے رعایا بنانے کی ضرورت ہے۔ صرف معاہدہ، صلح بی کافی ہے۔ لیکن جب کوئی قوم خود اسلام کی مخالفت پر کربستہ ہو اور اسلام کو مٹادینا چاہے تو اسلام کو ملوار ہاتھ میں لینا پڑتا ہے۔ نیبراس قاعدہ کے موافق اسلام کا پہلامنو حد ملک تھا۔

## فنخ کی بشارت

حضور اکرم ﷺ جب صدیبیہ سے لوٹے تورا سے میں سورہ فتح کی آئیں نازل ہوئیں۔ اور اللہ جلّ جلالۂ نے فرایا "اللہ مؤمنین سے راضی ہوا جب وہ شجر کے نیچے تم سے بیعت کرنے لگے اور خدا کو معلوم ہوگیا جو کچھ ان کے قلوب میں ہے تو ان پر اطمینان اور سکون نازل فرمایا اور ان کو ایک فتح عطافرائی جو جلد حاصل ہوگی اور بہت کنیمتیں عطافرائیں جس یروہ قبضہ کریں گے۔"(افتح، آیت ۱۹۰۱۸)

انعام میں خدانے دو چزیں عطافراکیں: مغانم کثیرہ اور فتح قریب۔ چونکہ خیبردولت کے اعتبارے مشہور جگہ تقی ای لئے سب نے مجما کہ یہ فتح خیبر کی پیشین کوئی ہے۔

جہاد کا تھم

جب نی کرم علی صدیعیدے والی موکر مدیند منورہ پنچ اور ذی

الجہ اور اوائل محرم میں لینی تقریباً کل ہیں دن دینہ ہی میں مقیم رہے تو
ای اثنا میں حضور اکرم بھی کو یہ حکم ہوا کہ خیبر پر پڑھائی کریں جہال
غدار یہود آباد تھے اور بدعہدی کر کے غزوہ احزاب میں کفار مکہ کو دینہ
پر پڑھاکر لائے تھے۔ اللہ رب العزت نے حضور پر نور بھی کے استدعا
کریں گے کہ ہم بھی آپ بھی کے ساتھ سفر میں چلتے ہیں لیکن اللہ کا حکم
کریں گے کہ ہم بھی آپ بھی کے ساتھ اس سفر میں ہرگزنہ جائیں۔ ایک
بارے میں یہ آیت بھی نازل ہوئی اور رب ذوالجلال نے ارشاو فرمایا:
یہ ہمیں بھی ساتھ لینے جائیں گے تو چھے رہ جانے والے ہیں
ایک ہمیں بھی ساتھ لینے جانو وہ اللہ کی بات کو بدلنا چاہتے ہیں۔
آپ بھی ان ہے کہ و جھے کہ تم ہرگز ساتھ نہیں چلو ہے، اللہ نے
بہلے ہی یہ کہ دیا ہے۔ بھروہ کہیں گے کہ تم ہرگز ساتھ نہیں چلو ہے، اللہ نے
وہات ہی کم جھے ہیں۔ " رائع آیت ایک کہ تم ہم شرکز ساتھ نہیں چلو ہے، اللہ نے
وہات ہی کم جھے ہیں۔ " رائع آیت ایک

چنانچہ روائی کے وقت آپ ﷺ نے تھم دیا کہ سوائے ان لوگوں کو جو صدیبیہ میں شریک تھے اور کوئی اس غزوہ میں شریک نہ ہو کیونکہ خیبر کے مغانم ان لوگوں کے لئے انعام تھاجو بیعت رضوان میں شامل خیر

## خيبركي طرف روانكي

ابن اسحاق کہتے ہیں کہ خیبر کی طرف روائی من کے صیل ہوئی۔
آپ کھی صدیبہ سے لوث کر ذی الجہ ش مدینہ آئے اور چندروز محرم

ع صے مدینہ میں گزارے پھر محرم ہی میں خیبر کی طرف روانہ

ہوئے۔ جب کہ موئل بن عقبہ کہتے ہیں کہ آپ کی صدیبہ سے

لوث کر مدینہ آئے توہیں دن یا اس کے قریب مدینہ میں رہ، اس کے

بعد غزوہ خیبر کے ارادے سے فکے لیکن امام مالک کہتے ہیں کہ غزوہ

خیبر احیمی ہوا اور ابن حزم کہتے ہیں کہ بے شک یکی صحیح ہے۔

اس اختلاف کی وجہ غالبا ہے کہ بعض لوگ من کی ابتدا محرم

میں کے وجہ غالبا ہے ہے کہ بعض لوگ میں کے صفرور کے

میں اس لئے ان کے نزدیک محرم میں کے صفرور کے

ہوگیا۔ اور بعض ربیع الاول سے ابتدا لیتے ہیں کیونکہ رسول اللہ کھی۔

ا مام احمد ابن خزیمد اور حاکم نے حضرت الوہریرہ سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مدینہ میں حضرت سباع عرفطہ غفاری کو اپناجانشیں مقرر فرمایا۔

## لشكركے علم

ازواج مطہرات میں حضرت آخ سلمہ اساتھ تھیں۔اسائی لشکر کی تعداد سوتھی جن میں ہے دوسوسوار اور باتی پیدل تھے۔ جب کہ وشمن اسلام کی تعداد جو صرف خیبر کے قلعول میں مقیم تھی، بیس ہزار تھی۔ یہ پہلا موقع تھا کہ آپ وہ اللہ نے تین علم تیار کرائے۔ وو حضرت خباب بن منذر اور حضرت سعد بن عبادہ کو عنایت ہوئے اور خاص علم نبوی جس کا پھریرا حضرت عائشہ کی چاور سے تیار ہوا تھا، حضرت علی کرم اللہ وجہ کو عطا ہوا۔

#### رجزبيراشعار

میح مسلم میں ہے کہ جب ہم رسول اللہ اللہ اللہ علی ساتھ رات کے وقت نیبری طرف رواند ہوئے توعامر بن اکوع مشہور شاعریہ رجز فرصتے ہوئے آگے آگے تھے:

اللهم لو لا انت مااهندیشا ولا تصدفنا ولا صلینا (اے اللہ! اگرتوہدایت نہ فراتا توہم بھی ہدایت نہ پاتے اور نہ کوئی صدقہ وخیرات کر سکتے اور نہ ایک فماز پڑھ سکتے)

فاغفر فدانک ما اقتفینا وثبت الاقدام ان لاقینا (اے اللہ اہم آپ پر فدا اور قربان ہیں جو احکام ہم نہیں بجالائے

ان کو معاف قرما، اور دیمن سے مقالبے کے وقت ہم کو ٹابت قدم رکھ) والفین سکینة علینا انا اذا صیخ بنا اتینا

اور خاص سکینت و الممینان ہم پر نازل فرما، ہم کو جب جہاد و قبال کے لئے نگارا جاتا ہے تود وژ کر چکنچتے ہیں)

> وبالصياح عولوا اعلينا (اورنوگول نے پکار کرہم سے استغاثہ چاہاہے) مند احمیم بعض کلمات رجزیہ اور زیادہ میں وہ یہ ہیں:

ان الذين قدبغوا علينا اذا اراهوا فتنة ابينا الجميعة المينا المجمّعة المينا المين

جھیں جن لوگوں نے ہم پر ظلم اور تعدی کی جب وہ ہم کو کفر اور شرک کے کسی فتنے میں مبتلا کرنے کا ارادہ کرتے ہیں توہم اے قبول نہیں کرتے )

ونحن عن فضلک ما استغنینا (اور اے ہمارے پروردگاراِ نہم تیرے فعنل وکرم ہے ستغنی اور بے نیاز نہیں)

## شهادت کی بشارت

ایک کامیاب حرفی تدبیر چونکہ آپ ﷺ کو معلوم تھا کہ غطفان نے یہود نیبر کی امداد کے لئے لشکر جمع کیا ہے، اس لئے آپ ﷺ مینہ سے چل کر مقام رجیح میں جو خیبر اور غطفان کے مابین ہے، پڑاؤ ڈالا تاکہ یہود غطفان مرعوب ہو کر یہود خیبر کی مدو کونہ پہنچ سکیں۔ چنانچہ یہود غطفان کو جب یہ معلوم ہوا کہ خودہماری جان خطرے میں ہے تووہ باوجودیہ کہ جھیارسچا کر نکلے تھے، واپس ہوگئے۔

ای مقام رجیج کو آپ این اصدر مقام منتخب کیا۔ اسباب برادری، جمہ و خرگاہ اور مستورات بیبال چھوڑیں۔ روزانہ مجابد بیبال سے خیبر کے قلعول پر بیلغار کے لئے جاتے تھے۔ فوری طور پر بیبال ایک مسجد بھی تعمیر کرلی گئے۔ عسکری اعتبار سے مقام رجیج بہت بی موزوں جگہ تھی کہ بیک وقت دونوں وشمنول پر نظرر کھی جاسکتی تھی۔ اس معسکر کاذے دار حضرت عثمان بین عفان کو مقرر کیا گیا تھا۔ پھر مقام رجیج سے آگے بڑھے اور جب خیبر کے مقام پر پہنچ تو نماز عصر کاوقت ہو چکا تھا۔ آپ بھی نے بیبال ٹھہر کر نماز عصر اواکی، اس کے بعد کھانا وال فرمایا جو صرف ستو تھا۔ وہی حضور اکرم بھی نے صحابہ کرام رضون اللہ علیم کے ساتھ مل کر پانی میں ملاکر نوش فرمایا۔

## حضور اکرم ﷺ کی وعا

اس کے بعد آپ ﷺ یہاں سے خیر کی طرف روانہ ہوئے۔ جب خیر کے نواح میں پنچ اور خیر کی عمارتیں نظر آنے لگیں تو آپ ﷺ نے محایہ سے ارشاد فرمایا کہ شرجاوًا پھر آپ ﷺ نے بیہ دعا مالگ: اللهم انا نسئلک خیر هذه القریة و خیر اهلها و خیر مافیها و نعو ذبک من شرها و شراهلها و شرمافیها۔

#### قلعول برحملے

نیبریں یہود کے متعدد قلعے تھے۔ یہود اسلامی لشکر کو آتے دیکھ کر اپنے اہل وعیال کے ساتھ قلعوں میں محفوظ ہوگئے۔ آپ میلی نے ان کے قلعوں پر جملے شروع کئے اور کیے بعد دیگرے فٹے کرتے گئے۔

#### قلعه نأتم

سب سے پہلے قلعہ نامم پر فوجوں نے حملہ کیا۔ یہ قلعہ وفائی نقطہ نظر اور محل وقوع کے لحاظ سے بہودیوں کا مضوط ترین قلعہ تھا۔ حضرت محود بن مسلمہ حملہ آور اسلامی نظر کے افرینا کے گئے تھے۔ وہ سلسل پانچ ون تک قلعہ نامم پر حملہ کرتے رہے۔ چھٹے روز گری کی بہت شدت تھی، آرام کی غرض سے قلعہ کی دیوار کے سائے میں لیٹ کئے۔ کنانہ بن ابی الحقیق نے اوپر سے چکی کا پاٹ گرایاجو ان کے سر پر گئے۔ کنانہ بن ابی الحقیق نے اوپر سے چکی کا پاٹ گرایاجو ان کے سر پر گرا۔ چوٹ بہت شدید تھی جس کی وجہ سے شہید ہو گئے۔ ان کو مقام رجتے میں وفن کیا گیا۔ ان کے بعائی محمد رجتے میں وفن کیا گیا۔ ان کے بعائی محمد بن مسلمہ نے نام کا قلعہ فتح کرا

اسود رائی جن کا قصّہ احادیث صحیحہ میں آتا ہے، وہ اس قلع کی جنگ کے وقت پیش آیا۔ اہل خیبر کا ایک حبثی چر واہا تھا۔ جب یہود جنگ کی تیاری کررہے تھے تو اس نے پوچھا کہ یہ کیا ہے؟ یہود نے کہا کہ اس شخص سے جنگ ہے جو نبوت کا دعویٰ کرتا ہے۔ یہ سن کر اس کے دل میں اسلام کے جذبات پیدا ہوئے۔ وہ اپنی بکریاں گئے ہوئے حضور اکرم ﷺ کے پاس آیا اور پوچھا کہ آپ کیا کہتے ہیں اور کس بات کی دعوت دیتے ہیں؟

آپ ﷺ نے فرمایا کہ ہم اسلام کی دعوت دیتے ہیں اور اس بات کی اللہ کے سواکسی کی عبادت نہ کرو اور جھے اللہ کارسول سمجھو۔ اس نے کہا کہ اگر ہم اللہ پر ایمان لائیں اور آپ ﷺ کی نبوت کو قبول کریں تو کیا ہوگا؟ آپ ﷺ نے فرمایا کہ جنت ملے گی۔ اس نے کہا، یہ بریاں میرے پاس امانت ہیں ان کا کیا کروں؟ آپ ﷺ نے فرمایا کہ ان کو قلعہ کی طرف لے جا کر ہنگا دو۔ یہ سب اپنے مالک کے پاس جلی جا کی جا کی

دوسری روایت بین ہے کہ اسود رائی نے کہا کہ یارسول اللہ میرا رنگ سیاہ ہے، چرہ بدشکل ہے، بدن ہے بدہ آئی ہے، میرے پاس کچھ بھی ہیں۔ کیا جس کی خدا کی راہ بیں لڑوں اور قبل کیا جاؤں تو جھے بھی جنت ملے گی؟ آپ بھی خدا کی راہ بیں لڑوں اور قبل کیا جاؤں تو جھے بھی بڑے اور شہید ہوگئے۔ جب ان کی تعش آپ بھی کے پاس لائی گئ تو آپ بھی نے فرمایا کہ اللہ نے اس کے چرے کو حین کر دیا اور بدن آپ بھی نے فرمایا کہ اللہ نے اس کے چرے کو حین کر دیا اور بدن کی بدہ کو خوشہو میں بدل دیا ہے اور جنت کی دوحوریں ان کو بلی ہیں۔ اس نے جہاد فی سبیل اللہ کے سوا اور کوئی عمل خیر نہیں کیا۔ ایک وقت کی نماز بھی نہیں بڑھی، عمر ایمان وصد اقت و جہاد فی سبیل اللہ کی وجہ کے سبحان اللہ۔

مقام صہبا ہے ایک مڑک شام جانے والی شاہراہ ہے جاملی
ہے۔رائے میں ایک چڑھائی کے دائیں جانب ایک وسے احاطہ بناہوا۔
یکی وہ جگہ ہے جہال شہدائے خیبر کے مزارات ہیں۔ان ہی مزاروں
میں ایک مزار حضرت اسود راگ کا بھی ہے۔ دیگر صحابہ کرام رضون
اللہ علیہم اجمعین اسود راگ کا ذکر کر کے فرمایا کرتے تھے کہ یہ "وہ جنتی
ہے جس نے اللہ تعالی کے لئے کوئی نماز نہیں پڑھی نیکن سیدھا جنت
میں پہنچا ہے۔"

قلعه قموص

خیبر کے قلعوں میں یہ قلعہ نہایت مشخکم تھا۔ شیخین نے حضرت سیل بن سعد ہے اور سلم اور بہتی نے حضرت الوہریرہ ہے اور امام احمد نے حضرت الوہریرہ ہے اور امام احمد نے حضرت علی کی روایت سے بیان کیاہے کہ رسول اللہ وہی کا دوایت سے بیان کیاہے کہ رسول اللہ وہی کا دوایت سے بیان کیاہے کہ رسول اللہ وہی کا دوایت سے بیان کیاہے کہ رسول اللہ وہی کا دوایت سے بیان کیاہے کہ رسول اللہ وہی کا دوایت سے بیان کیاہے کہ رسول اللہ وہی کا دوایت سے بیان کیاہے کہ رسول اللہ وہی کا دوایت سے بیان کیاہے کہ رسول اللہ وہی کے دوایت سے بیان کیاہے کہ رسول اللہ وہی کی دوایت سے بیان کیاہے کہ دوایت سے دوایت سے بیان کیاہے کہ دوایت سے دوایت سے بیان کیاہے کہ دوایت سے دوایت

دردشیقه (آوسے سرکادرد) اٹھاکرتا تھاجس کی وجہ ہے آپ کے کو دوروز باہر تشریف نہیں لاتے تھے۔ چنانچہ بہاں پہنچ کر آپ کی کو دردشیقه شروع ہوگیا۔ آپ کی خود معرکے میں نہیں جاتے تھے بلکہ مہاجرین یا انصار میں ہے کس کو فوج کاسپہ سالار مقرد فرمادیتے تھے۔ کاصرہ طویل ہورہا تھا، گرفتے نہیں ہوری تھی۔ ابن ابی عقبہ کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ کی نے میں روز تک اس کا محاصرہ رکھا تھا۔ ایک روز حضرت الویکر کو کوا کر جھنڈا ان کے سپرد کیا۔ انہوں نے جھنڈا لے کر زبرد ست حملہ کیا اور پھردوبارہ پہلے سے شدید حملہ کیا، گرفتے کے بغیروالی آگئے۔ دوسرے روز حضرت عمر کو جھنڈا دیا۔ انہوں نے بھی بڑی کوشش کی گرکامیا بی نہیں ہوئی۔ حضرت علی کی انہوں نے بھی بڑی کوشش کی گرکامیا بی نہیں ہوئی۔ حضرت علی کی روایت میں ہے کہ دودن کی لڑائی میں بہودیوں کا بلیہ بھاری رہا۔

آپ ایک کو اس کی اطلاع دی گئی تو آپ کی نے فرمایا، کل میں ایسے شخص کو جھنڈادوں گاجس کے ہاتھ پر اللہ تعالیٰ فتح عنایت فرمائے گا اور جو اللہ اور اس کے رسول سے محبت رکھتا ہے اور اللہ اور اس کے رسول سے محبت رکھتا ہے اور اللہ اور اس کے رسول بھی اسے عزیز رکھتے ہیں۔ حضرت بریدہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ کھی کے اس فرمان کے بعد ہمیں یقین ہوگیا کہ کل فتح ہوجائے گی، مگر لوگ رات بھر پی سوچتے رہے کہ کل جھنڈا کس کو دیا جائے گا۔ می کو صحابہ آپ کی خدمت میں حاضرہوئے تو ہر شخص جائے گا۔ می کو عطافر مائیں۔

فری نماز کے بعد رسول اللہ ﷺ نے جھنڈا طلب فرمایا اور
کھڑے ہوکر لوگوں کو نصیحت فرمائی ۔ پھردریافت فرمایا کہ علی کہاں
ہیں؟ لوگوں نے عوض کیا کہ ان کی آنکھیں دکھ رہی ہیں پھرآپ ﷺ
نے ان
فرماتے ہیں کہ میں حضرت علی کا تھ پگڑ کرلے آیا۔ آپ ﷺ نے ان
مرمایا، حبیس کیا ہوگیا ہے؟ حضرت علی نے جواب دیا کہ میری
آنکھیں دکھنے گئی ہیں۔ حاکم نے حضرت علی کی روایت سے بیان کیا
ہو، وہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے میرا سرائی کو و میں لے کر
دست مبارک سے اپنالعاب دہن میری آنکھوں میں لگادیا فوڈا آنکھیں
دست مبارک سے اپنالعاب دہن میری آنکھوں میں لگادیا فوڈا آنکھیں
السی ہوگئیں جیسے کھی دکھتی ہی نہ تھیں۔

اس کے بعد آپ وی نے جمنڈ احضرت علی کو عنایت فرمادیا۔ حضرت علی ہمنڈ الے کر روانہ ہوئے اور قلعے کے بنچ بہنچ کر جمنڈ ا زمین میں گاڑ دیا۔ ایک یہودی نے قلعے کے اوپر سے دیکھ کر بوچھا، تو کون ہے؟ حضرت علی نے فرمایا، میں علی ہوں۔ یہ س کر یہودی نے کہا، قسم ہاس کی جس نے موٹی النظیفی پر توریت نازل کی، تم غالب آگئے۔

محرین عمر نے حضرت جابر گی روایت ہے بیان کیا ہے کہ حضرت علی کے مقاب کے لئے سب سے پہلے مرحب کا بھائی قلع سے لگا۔
حضرت علی نے اس کو قبل کر ویا اور اس کے ساتھی قلع کے اندر والیں چلے گئے۔ پھر عامر نائی شخص لکا جوبہت طویل قامت اور بھاری بھر کم تھا۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا عامر باہر لگلا ہے یہ بائی ہاتھ کا آدی ہے اور مقابلے کے لئے پکار رہا ہے۔ حضرت علی اس کے مقابلے کے لئے بھی جانے گئے تو حضرت زبیر بن عوام نے حضرت مقابلے کے لئے بھی جانے گئے تو حضرت زبیر بن عوام نے حضرت مخت میں آپ کوسم وے کر کہتا ہوں کہ آپ جھے اس سے نمٹ کینے دبیرے حضرت وبیر کی بات مان لی۔ جب حضرت زبیر مقابلے کے لئے نکے تو حضرت وبیر کی بات مان لی۔ جب حضرت زبیر مقابلے کے لئے نکے تو حضرت وبیر کی بات مان لی۔ جب خضرت زبیر مقابلے کے لئے نکھ تو حضرت صفیہ نے نبی کر بم کھنگی کی مصرت زبیر مقابلے کے لئے نکھ تو حضرت صفیہ نے نبی کر بم کھنگی کی دیا۔ آپ کھنگی نے فرمایا کہ جرنی آب پھنگی نے فرمایا کہ جرنی کا حواری ہوتا ہے اور میراحواری زبیر ہے۔

اک کے بعد یہود کا مشہور و معروف بہادر پہلوان مرحب بدر جز ا پھتا ہوا مقابلے کے لگا اور مبارزت طلب کی:

قد علمت خیبر انی مرحب شاک السلاح بطل میورب (المل خیبرکومعلوم ہے کہ یمل مرحب ہوں۔ سلاح لچش اور بہاور تجربہ کارہوں)

د حضرت عامر نے اس کے پیریر تکوار مار نے کا ارادہ کیا تووہ پلٹ کر خود انہی کے گفتے پر آگی جس سے ان کی شہادت واقع ہوگی۔ان کے معائی مسلمہ بن اکوع سے نے مجما کہ چونکہ وہ خود این تکوار کا نشانہ ہے

ہیں، اس کے ان کے اعمال ضائع ہوگئے۔ آپ وہ فرایا کہ کون یہ کہتا ہے؟ حضرت مسلمہ فی کہا کہ فلال افتحاص۔ آپ وہ فرایا: ان کا اجر فرایا کہ کذب من قالہ اور اپنی دو اٹھیاں اکھی کرے فرایا: ان کا اجر دہراہے۔ وہ بڑا جانباز مجابہ تھا۔ ان جیساکوئی عرب دوئے زشن پرنہ چلا ہوگا۔ وہ شہید ہے۔ ان کی نماز جنازہ پڑھائی کی اور رجی میں محمود بن مسلمہ کے ساتھ وفن کیا گیا۔ یہ وہی صحابی ہیں جن کی صدی خوالی پر مسلمہ کے ساتھ وفن کیا گیا۔ یہ وہی صحابی ہیں جن کی صدی خوالی پر آپ وہ فرور شہید

بعد ازال حضرت علی مرحب کے مقابلے پر آئے اور یہ رجز برھتے ہوئے بڑھے:

انا الذی سمتنی امی حیدره کلیث غابات کریه المنظره کلیث غابات کریه المنظره (پس وی بول که میری مال نے میرانام حیدر شیرر کھاہے۔ جنگل کے شیر کی طرح نہایت میب ہول)

اس کے بعد حضرت علی نے مرحب کے اس زورے توار ماری کہ مرحب کے اس زورے توار ماری کہ مرحب کے اس زورے توار ماری کہ مرحب کے سرک دوجھے ہوگئے۔ آخر کاریہ قلعہ بھی فتح ہوگئے۔ قلعہ قبوش میں روز کے محاصرے کے بعد حضرت علی کی ہاتھوں فتح ہوا۔ مال نغیمت کے علاوہ بہت سے قیدی بھی ہاتھ آئے جن میں صغیبہ حق بن اخطب مردار بن نغیر کی بیری منیہ تھیں۔ کنانہ اس لڑائی میں مارا گیا۔ بھی تھیں۔ کنانہ اس لڑائی میں مارا گیا۔

#### أيك نكته

نی اکرم و السار میں سے کسی قلعی پر حملہ کا ارادہ فرماتے تواعیان مہاجرین و انسار میں سے کسی کو ختنب فرماتے کہ علم اسلام اس کے ہاتھ میں دیں اور اللہ تعالی اس کے ہاتھ پر قلعہ فتح کرادیتے۔ چونکہ قلعہ قوص کی فضیلت قضائے ازلی میں حضرت علی کے ہاتھ تھی، اس لئے آنحضرت نے حضرت علی کو بلایا اور جسنڈ اان کو عطاکیا۔ حضور پر نور و اللہ اور اس کے نور و اللہ اور اس کے رسول کو دوست رکھتا ہے، یہ ازراہ قدر دانی اور حوصلہ افزائی تھا۔ معاذ اللہ اس کامطلب یہ نہیں تھا کہ اس شخص کے سواکوئی اللہ اور معاذ اللہ ایس کامطلب یہ نہیں تھا کہ اس شخص کے سواکوئی اللہ اور

اس کے رسول کو دوست نہیں رکھتا۔

### حضرت صغیہ سے تکاح

بخاری شریف میں حضرت انس بن مالک تے روایت ہے کہ جب لڑائی کے بعد قیدی جمع کئے گئے تو حضرت دید بن خلیفہ کبی ٹے نے آخضرت وظیر کیے گئے کے گئے تو حضرت دید بن خلیفہ کبی ٹی نے منایت ہو۔ آپ ولئی نے انہیں اختیار دیا کہ خود جا کرلے لوا انہوں نے حضرت مغید "کا انتخاب کیا توصحابہ میں سے ایک نے آکر کہا:

"اے اللہ کے پنجبرا آپ ولئی نے صغیہ بنت می کو دحیہ کے حوالے کیا۔ وہ تو قریظ اور بنونغیر کی رئیسہ ہاور آپ ولئی کے سوا

اور کوئی اس کے لائل نہیں۔" پھر آپ ﷺ نے انہیں بازیا اور حضرت دحیہ کئی سے فرمایا کہ قید بوں میں سے کسی اور کو لے لو-اس کے بعد آپ ﷺ نے حضرت مغید گو آزاد کر کے ان سے نکاح کر لیا اور عش ان کام رضمرا۔

## حفرت صفية كاخواب

حضرت صفیہ کے چبرے پر نیلاداغ تھا۔اس کی وجد انہوں نے
یہ بتائی کہ چندروز پہلے میں نے ایک خواب دیکھا تھا کہ چاند میری گود
میں آگیاہے۔جب میں نے اپنے شوہر سے ذکر کیا تو اس نے طمانچامارا
کہ توباد شاہ میند کی تمناکرتی ہے۔ یہ اس طمانچ کانشان ہے۔

### حضرت الوالوب انصاري كابيره

حضرت صفیہ "سے لکاح کی صلحتیں ابوداؤد کی شرح مارزی میں مشہور محدث کایہ قول نقل کیا گیاہے

کہ آنحضرت فی نے حضرت مغیبہ کو اس لئے حضرت دحیہ بن خلیفہ کلی ہے کر ان سے عقد کیا کہ وہ عالی مرتبہ اور رئیس ببود کی صاحبزادی تھیں، اس لئے ان کاکسی اور کے پاس جانا ان کی تو ہین تھی۔

### حافظ ابن مجرف فق الباري من لكعاب:

"یہ ظاہر ہے کہ حضرت صغیہ " فاندان کے تباہ ہونے کے بعد فاندان سے باہر ہو کی یا کنے بن کر رہیں۔ وہ رئیس خیبر کی بیٹی تھی۔ان کاشوہر بھی قبیلہ نفیر کار کیس تھا۔ باپ اور شوہر دونوں قبل کے جاچکے تھے۔ اس حالت میں ان کے پاس فاطر، حفظ مراتب اور رفع نم کے لئے اس کے سوا اور کوئی تدبیر نہ تھی کہ آپ جھی ان کو اپنے عقد میں لئے اس کے سوا اور کوئی تدبیر نہ تھی کہ آپ جھی ان کو اپنے عقد میں فاند انی عزید کے کاظ سے ان کو آزاد کر دیا اور پھر نکاح پڑھایا۔ حسن فاند انی عزید کے کاظ سے ان کو آزاد کر دیا اور پھر نکاح پڑھایا۔ حسن ماتی، دی یا در وائی نہایت موزوں تھی۔ اس قسم کے طرز عمل سے بھی یہ کار روائی نہایت موزوں تھی۔ اس قسم کے طرز عمل سے عرب کو اسلام کی طرف رغبت اور کشش ہوتی تھی کہ اسلام اپنے دشنوں کے ورثے کے ساتھ بھی کس قسم کا محسنانہ اور ہور دانہ سلوک رشنوں کے ورثے کے ساتھ بھی کس قسم کا محسنانہ اور ہور دانہ سلوک کرتا ہے۔ غزوۃ بنی اصطلق مقام مریسے میں حضرت جویرہ کے ساتھ جو نکاح ہوا اور جواڑ ہوا اس کاسلوک وہ داضح اثر ہے۔"

### قلعه صعب بن معاذ

قلعہ قوص فتے ہوجانے کے بعد صعب بن معاذ کا قلعہ فتے ہواجس میں غلہ اور چربی اور خور و نوش کا بہت سامان تھا۔ یہ سب مسلمانوں کو خور و نوش کی کہ جب مسلمانوں کو خور و نوش کی کی ہونے گئی تورسول اللہ ﷺ یہ دعاکی در خواست کی گئے۔ آپ ﷺ نے دعاکی در خواست کی گئے۔ آپ ﷺ نے دعاکی۔ و صرب بن معاذ فتح ہو گیا اور خور و نوش کا بہت سامان ہاتھ آیا جس سے مسلمانوں کو مدد ملی ۔ ای روز نوش کا بہت سامان ہاتھ آیا جس سے مسلمانوں کو مدد ملی ۔ ای روز آپ ہوگیا اور خور و آپ ہوگیا اور خور و آپ ہوگیا اور خور و آپ ہوگیا ہے کیا ہے؟ کہا اور گوشت بے آپ ہوگیا کہ جر طرف آگ جل رہی نے نوچھا، کس چرکا کو شت ہے۔ آپ ہوگیا نے فرمایا، وہ نجس ہے۔ آپ ہوگیا کی نے عرض کیا، یا رسول سب بھینک دو اور بر تنوں کو توڑ دوا کس نے عرض کیا، یا رسول سب بھینک دو اور بر تنوں کو توڑ دوا کس نے عرض کیا، یا رسول

الله ﷺ! اگر كوشت بهينك دي اور برتنول كو وهوئيس تو اس كى اجازت ب؟آپ ﷺ نے فرمايا، اچھا برتنول كودهو دالو۔
قلعہ قلہ

اس کے بعد یہود نے قلعہ قلہ میں جا کر پناہ لی۔ یہ قلعہ نہایت حکم تھا۔ پہاڑ کی چوٹی پر واقع تھا، ای وجہ سے اس کانام قلہ تھا۔ قلہ کے مثن پہاڑ کی چوٹی کے جیں۔ بعد میں یہ "قلعہ زبیر" کے نام سے مشہور ہوا ہے، اس لئے کہ یہ قلعہ تقلیم غنائم کے بعد حضرت زبیر ہے جھے میں آ۔۔

تین روز تک آپ ایس اس قلع کا محاصرہ کے رہے۔ حسن اتفاق سے ایک یہودی آپ ایس قلع کا محاصرہ وا اور عرض کیا کہ اے ایک یہودی آپ ایس کی خدمت میں حاضرہ وا اور عرض کیا کہ اے البوالقام آ آپ آگر مہینہ بھر بھی ان کا محاصرہ کئے رہیں تب بھی ان لوگوں کو پروا نہیں۔ ان کے پاس زمین کے بنیج پائی کے چسٹے ہیں۔ رات کو نگلتے ہیں اور پائی لے کر قلع میں محفوظ ہوجاتے ہیں۔ آپ آگر ان کا پائی تعلی کر دیں تو کامیاب ہو سکتے ہیں۔ اس پر رسول اللہ واللہ ان کا پائی بند کر دیا۔ یہودی مجور ہو کر قلع سے باہر نگلے اور سخت مقابلہ ہوا۔ دس یہودی مارے گئے اور پچھ مسلمان بھی شہید ہوئے اور قلع ہوگیا۔

حافظ ابن کشرفراتے ہیں کہ یہ قلعہ قلہ ، علاقہ نطاۃ کا آخری قلعہ تھا۔ اس کے بعد آپ ﷺ علاقہ شق کے قلعوں کی طرف بڑھے اور اس علاقے میں سب سے اول قلعہ الی کوفتے کیا جوشد مدم کے کے بعد فتح ہوا اور مسلمان اس میں داخل ہوئے۔ فتح ہوا اور مسلمان اس میں داخل ہوئے۔ وسلالم و طبیح وسلالم

قلعہ قلہ کے بعد نی اکرم ﷺ بقیہ قلعوں کی طرف بڑھے۔ تمام قلعوں پر تبضہ ہوگیا تو آخر میں وطبح اور سلالم کی طرف بڑھے۔ بعض روایت میں ایک مرتبہ کابھی ذکر آیا ہے۔ اس سے پیشتر تمام قلع فتح ہو پچھے تھے، صرف کی دو قلعے ہاتی تھے۔ یہود کاتمام زور انبی پر تھا۔ یہود ہر طرف سے سمٹ کر انبی قلعول میں آگر محفوظ ہوگئے تھے۔ بالآخر چودہ دن کے محاصرے کے بعد صلح کی درخواست کی ،اور ابن الی الحقیق کوصلے کی گفتگو کے لئے بھیجا۔ آپ ویکھنے نے اس شرط پر جان بخشی کی کھ

خیبر کی سرزمین خالی کر دیں۔ بیغی سب جلا وطن ہوجائیں اور سونا، چاندی اور سامان حرب سب بہاں چھوڑ جائیں اور کس شے کوچھپا کرنہ لے جائیں۔اگر اس کے خلاف ہوا تو اللہ اور اس کارسول بری الذمہ

اخطب کا ایک چری تھیلاجس پی سب کازروزیور محفوظ رہتا تھا، اس اخطب کا ایک چری تھیلاجس پی سب کازروزیور محفوظ رہتا تھا، اس کو غائب کر دیا۔ آپ کی نے کنانہ بن الربیج کوبلا کر دریافت کیا کہ وہ تھیلا کہاں گیا؟ کنانہ نے کہا کہ لڑا کیوں پی خرج ہوگیا۔ آپ کی نے فرمایا، زمانہ تو پچھ زیاوہ نہیں گزرا اور مال بہت زیادہ تھا۔ اگروہ تھیلا برآمہ ہوگیا تو تہاری خیر نہیں۔ یہ کہہ کر آپ کی نے ایک افساری کو تھم دیا کہ جاؤ، فلال جگہ ایک درخت کی جڑیں دبا ہوا ہے۔ افساری کو تھم دیا کہ خلال میدان بی جا کہور کے درخت دکھو۔ ایک درخت وائیں طرف می کا اور دو سرا بائیں طرف دونوں درختوں درخت وائیں طرف اید کا اور دو سرا بائیں طرف دونوں درختوں کے بی میں زیمن کے اندر سے جو پچھ مے، وہ لے آؤ۔ انصاری جا کر ایک برتن اور پچھ مال لے آئے جس کی قیمت کا اندازہ دس جزار لگایا ایک برتن اور پچھ مال لے آئے جس کی قیمت کا اندازہ دس جزار لگایا گیا۔ چونکہ اس نے عہد مین کی تھی اس لئے آپ کی تھی اس کے آپ کی اس کی میں درخت کردن مارنے کا تھم دیا۔

علادہ ازیں کنانہ کا ایک جرم یہ بھی تھا کہ کنانہ نے محد بن مسلمہ کے ہمانہ اس لئے اس کے ہمانہ اس لئے اس کے ہمانہ اس کے ہمانی نے کنانہ کو محد بن مسلم کے حوالے کیا کہ اپنے بھائی کے بدلے میں اس کوقتل کریں۔

#### مخابره

بخاری شریف میں حضرت ابن عمر سے روایت ہے کہ جب خیبر فتح ہوگیا اور ساری زمین اللہ اور اس کے رسول اور اہل اسلام کی ہوگئ تو آپ واللہ نے ارادہ فرمایا کہ بہود (حسب معاہدہ) بہال سے جلاوطن ہوجائمیں، لیکن یہود نے یہ درخواست کی کہ آپ اس زمین پر ہم کو رہے دیں، ہم زراعت کریں گے اور جو پیداوار ہوگی اس کا نصف حصتہ آپ کو اوا کریں گے۔ آپ کی نے یہ درخواست منظور کی اور ساتھ بی یہ بمی فرمایا کہ جب تک ہم چاہیں گے تہیں بر قرار رکھیں گے۔

معاملے كانام يى مخابره موكيا- (بخارى شريف غامها)

## ييداوار كي تقتيم

الو واؤد شريف يس ب كه جب بثائي كا وقت آتا تو رسول الشري يداداركا الدازه كرنے كے لئے عبداللہ بن رواحہ كو مجتح تے۔حضرت عبداللہ پیداوار کودوحصول میں تقیم کرے کہتے کہ جس حصے کو چاہو لے ایم دو اس عدل و انصاف کو دیکھ کر کہتے کہ ایے تی عدل و انصاف ہے ونیا قائم ہے۔ جب کہ ایک روایت میں ہے کہ حضرت عبدالله به فرماتے:

"اے گروہ یہودا تمام مخلوق میں تم میرے نزویک سب ہے زیادہ مبغوض ہو۔ اور تم بی نے اللہ کے پیغبروں کو قل کیا اور تم بی فاللدير جموث باندها،ليكن تمبار ابغض مجمه كوسى اس برآماده نبيس كر سكناكه بين تم يركس قسم كاظلم كرول-"

#### زهردين كاواقعه

فح کے بعد آنحضرت ﷺ نے چندروز خیبریس قیام فرمایا۔ اگرچہ يبودكو كالل أكن و امان دياكيا اور ان كے ساتھ برطرح كى مراعات كى محمين تابهم ان كاطرزعمل مفسداند اور بإغيانه ربابه مثلًا أيك دن زينب نای عورت نے جو سلام بن مشکم کی بیوی اور مرحب کی جماوج تھی، آب الله كا چند محابد كے ساتھ دعوت كى - آب الله ف فرط كرم ے قبول فرایا۔ زینب بنت حارث نے کھانے می زہر ما ویا تھا۔ آب ﷺ نے چکھے ہی ہاتھ کھنے کیا، لیکن حضرت بشربن براء بن معرور نے جوآب اللے کے ساتھ کھانے میں شریک تھ، انہوں نے كي كمالياتها- آنحضرت الللكاني زينب كوبلا كربوجها- اس في اقرار جرم كيا اوركبا: "ب فك اس يس اس لئ زبردياك اكرآب على يَغْبرين توزمر فود الرنه كرے كا اور اگر پَغِبرنيس بين تو بم كو آب الله كاتمول عنجات ال جائك."

آنحضرت على كم افي ذات كے لئے كى سے انقام نيس ليت ہے، اس کئے آپ ﷺ نے زینب سے کوئی تعرض نہیں فرمایا۔ لیکن

چونکہ اس طرح کامعالمہ سب سے پہلے خیبر میں ہوا،اس لئے ایسے 💎 جب دونٹین دن کے بعد حضرت بشرشز ہرکے اڑے انتقال کر گئے تو پھر قصاص میں قتل کردی گئے۔

## ، مہاجرین حبشہ کی حبش ہے واپسی

جومہاجرین مکہ سے حبشہ کی جانب بجرت کرھٹے تتے، جب ان کو ید علم ہوا کہ آپ ﷺ مکہ مرمدے جرت فرا کردید مورہ تشریف لے آئے ہیں تو اکثر ان میں سے حبشہ سے میند چلے آئے۔عبداللہ بن مسعودٌ اس وقت مديند پنچ كه جب آپ الله غزوه بدركى تارى فرمار ہے۔تھے۔

حضرت جعفر اور ان کے ساتھ جوجیند آدمی رہ گئے تھے وہ اس روز بنج کہ جس روز خیبر فتح ہوا تھا۔ آپ ﷺ نے حضرت جعفر کو مکلے ے لگایا اور پیشانی کو بوسد دیا اور پھر فرمایا: "میں نہیں مجسما که جھ کو فتح خيبري مسرت زياده بياجعفر ع آن كي-

ابوموكا اشعري (جوحضرت جعفر كساته آئے سے)رادى يى كه بم رسول الشريط كى خدمت مين اس وقت ينيح كد جب آپ ﷺ خير فق فرما يك تھ - مال عنيمت من سے ہم كو بھى حقد عطا فرایا- مادے سواجو فتح خیریں شریک ند تھا، کی کو حقد نہیں دیا۔"

## فتح فدك

جب الل فدك كو خيبروالول كاحال معلوم ہوا تو انہوں نے صلح ك لئے اپنا ايك وفد آپ وللے كى خدمت ميں بھيجا اور كزارش كى كم آب ہمیں بھی بہاں ہے جانے کی اجازت دے دیں، ہم اپناتمام ال و اسباب يهيس چھوڑوي عے۔آپ وظفظ نے ان كى درخواست قبول فرما لی اور ان سے کہا کہ تم میں تھم کر اپنی زمینوں پر کام کرو، آئدہ جب ہم جا ہیں گے تہیں بہال سے نکال دیں گے۔اٹل فدک اس پر راضی مو گئے۔ بیال چونکہ بغیر جنگ کے قبضہ موا تھا اس لئے یہ رسول خيبر كامال ان تمام مجاهدين مين تقسيم مواجو جنگ مين شريك تھے۔

مال غنيمت كي تقتيم

وطیح اور سلالم کے قلعے جنگ کے بغیر فتح ہوئے، اس لئے ان

شهدائے خیبر

خیبرکامحاصرہ تقریباً ایک ماہ تک جاری رہا۔ اس میں قیمن کے تقریباً ۹۳ آدی واصل جبتم ہوئے جن میں ان کے بڑے بڑے سروار جیسے سلام بن مشکم، مرحب، حارث، اسپروغیرہ شامل ہیں۔ مدارج النبوۃ میں ان کی تعداد ایک سونٹین کھی ہے۔

مسلمان شہدا کی تعداد ۱۵ بتائی جاتی ہے۔قطلانی نے شامی کے حوالے سے ۱۳۳ کسے سامی کے حوالے کے داشہدا کے نام تحریر کے جی اسلمان منصور بوری نے ۱۹ کسما ہے۔۱۵ شہدا جس سے چار قریش سے ۱ ایک قبیلہ آسلم سے ۱ ایک فیبروالوں میں کثیر سے ۱ اور بقیہ کا تعلق انصار سے تھا۔

نتائج،مسائل واحكام

خیرکی فتح مملکت دینہ کے سیائی اعتکام اور کمکی سالمیت کاباعث بی۔ اسلام کے سیائی نقطہ نظر سے دو دشمن خاموش ہوگئے۔ کمہ کے مشرکین حدید کے معاہدے میں جکڑے گئے۔ یہود کی جڑیں کث مشرکین حدید کے معاہدے میں جکڑے تھے۔ وہ زیادہ تر حجاز کے علاقے سی باہر شام میں آباد تھے۔ خیبر میں قیام کے دوران عی شارع اسلام نے جدید ترفقہی احکام نافذ فرمادئے جودرج ذیل ہیں:

- 🗨 پنجه دار پرند کاکھانا حرام کرویا گیا۔
- 🗗 درندہ جانور بھی حرام کردئیے گئے۔
  - 🗗 گدها اور څجر کا کھانا حرام کرديا کيا۔
- اب تک معمول تفاکد لونڈیوں سے نور انتقع جائز مجما جاتا تھا، لیکن اب استبراکی قید لگادی می لیعنی اگروہ حالمہ ہے تو وضع حمل تک، ورنہ ایک مینے تک تمتع جائز نہیں۔
  - ●سونے، چاندی کابہ تفاضل خرید ناحرام ہوا۔
  - ◄ بعض روايتول مل ہے كم متعد بحى اى غزوه مل حرام ہوا۔

اشهرحرم ميں قال

اس قدر عمو السليم شده بك غزدة خير كا داقعه محرم بن پيش آيا- يعني آپ على جب اس ادادے سے فطے تو محرم كى آخرى دونوں مقامات سے حاصل شدہ مال د اسباب مسلمانوں کو پیش آنے دائے حوادث کے لئے مخصوص کر دیا گیا۔ حضرت جعفر اور ان کے ساتھیوں کو جو حبشہ سے جرت کے بعد والیس آئے شے اور قبیلہ دوس کے نوگوں کورسول اللہ عظمی نے ای مال میں سے حصنہ دیا تھا۔

ابن اسحاق کابیان ہے کہ خیبر میں صرف بی انطاق اور کیر کے مال کا پانچ ال حصر آپ انسی کے اقرباء ، یتائی ، مساکین ، مسافر از واج مطہرات اور ان لوگوں کے لئے تھاجنہوں نے رسول اللہ انسی اور اہل فدک کے در میان مراسات اور پیغام رسائی کی خدمات انجام دی تھیں۔ نطاق اور بی کامل صرف مجاہدین کے جصے میں آیا۔ آپ انسی نے نطاق کے مال کے پانچ سہام اور شق کے مال کے باری سہام برائے۔ اس طرح کل اشمارہ سہام قائم ہوئے۔ یہ سارا مال ان لوگوں کو دیا گیا جو صلح حد بدید میں شریک تھے۔ ان کی تعداد ایک ہزار چار سوتھی۔ ان میں سے صرف حضرت جابر بن عبداللہ صحیب میں جونے کے باوجود خیبر سے غیر حاضر تھے۔ حضرت جابر ان کو ہی اتا ہی حصد دیا گیا جناکہ خیبر میں شریک ہونے والے کی ایک آوی کو دیا گیا۔ بیدل کو ایک اور کا کو دو صفح دیے گئے۔ اس مال غنیمت بیدل کو ایک دیا گیا کہ حصد اور سواد کو دو حصے دیے گئے۔ اس مال غنیمت بیدل کو ایک حصد اور سواد کو دو حصے دیے گئے۔ اس مال غنیمت میں سے آنحضرت والیک کا حدد میں ایک خیبر سے میں سے آنحضرت والیک کا حدد میں ایک خیبر سے میں سے آنحضرت والیک کا حدد میں ایک کا حدد میں ایک کا جد کے برابر تھا۔

غزوهٔ خیبر میں عور توں کی شرکت

ال غزدہ میں چند عورتیں بھی فوج کے ساتھ شریک ہوگئیں۔ آنحضرت ﷺ کو جب معلوم ہوا تو آپ ﷺ نے ان کو بلا بھیجا اور غضب کے لیج میں فرمایا: تم کس کے ساتھ آئیں اورکس کے حکم ہے آئیں؟

بولیں کہ یارسول اللہ ﷺ اہم اس کے آئی بیں کہ چرفہ کات کر چھے پیدا کریں اور اس کام میں مدودیں۔ہمارے پاس زخمیوں کے لئے دوائیں بھی ہیں۔اس کے علاوہ ہم تیرا ٹھا کرلائیں گے۔

فتح کے بعد آنحضرت ویکی نے تیبر کے حاصل شدہ سامان یس سے بد طور اعانت ان کو پچھ عطافرہایا، لیکن باقی زمینوں میں سے مرددل کی طرح ان کو کوئی حضہ نہیں عطاکیا۔

تاریخیں تھیں۔ محرم میں چونکہ لڑائی شرعًا ممنوع ہے، اس لئے محدثین اور فقہا میں اس کے محدثین اور فقہا میں اس کی توجیہ میں اختلاف پیدا ہوا۔ بہت سے فقہا کا پید غراب ہے کہ اوائل میں اگرچہ ان مہینوں میں لڑائی شرعًا ممنوع محلیا۔ تھی، لیکن پھروہ تھم مندوخ ہوگیا۔

ابن قیم نے لکھا ہے کہ حرمت کا پبلا تھم جو نازل ہوا تھا وہ اس آیت کی روے تھا:

"قل قتال فیه کبیرو صدعن سبیل الله" (کمه دو اس مینے یس لژنا بڑاگناه ہے اور خداک راہ سے روکناہے)۔(بقرہ،آیت ۲۷) پھرسورہ مائدہ یس ہے آیت اتری:

"با ایها الذین امنوالا تحلواشعانو اللهولا الشهر الحرام" (اے ایمان والو الله کی صر بند ایول کی اور ماه حرام کی ب حرمتی نه کرو)-

یہ آیت بہلی آیت کے آٹھ برس بعد نازل ہوئی۔اس وسی زمانے تک تو حرمت کا تھم باقی رہا۔اب وہ کون می آیت یا حدیث ہے جس سے بیتھم منسوخ ہوگیا:

"ولیس فی کتاب الله و لاسنة دسوله ناسخ لحکمها" اور خداکی کتاب اور حدیث ش ان آیول کے ظم کاکوئی نائخ نہیں۔ مجوزین نے یہ استدلال کیا ہے کہ فتح حرم، طائف کامحاصرہ، بیعت رضوان یہ سب ماہ حرام میں ہوئے تھے، اس لئے اگر ماہ حرام میں لڑائی جائزنہ ہوتی تو آنحضرت وکھنان کو کیونکر جائز رکھتے ؟



ر

موتے،لیکن بعد میں پوری دنیامیں تھیل گئے۔.

ت> طديث

بعد وارا الحرب: ایک اسلامی اصطفاح، لڑائی کا گھر۔ علاکہ مطابق، دشمنان اسلام کاوہ علاقہ جس کے باشندے اسلام کو مسترد کر کے اسلام اور مسلمانوں کے خلاف سرکٹی اور ڈشمنی کا مظاہرہ کریں۔ دارالا سلام کاکوئی علاقہ کفار کے قبضے میں چلا جائے تووہ بھی دارالحرب بنیں بنی بن جاتا ہے۔ کفار کی اپنی سرزمین اس وقت تک دارالحرب بنیں بنی جب تک کہ کفار اسلام کو مسترد کر کے اسلام کے خلاف برسر پیکار نہ ہوجا کیں۔ امام ابن قیم نے لکھا ہے کہ دارالحرب پر بلاوجہ حملہ جائز جبیں بلکہ پہلے اسلامی وعوت واجب ہے اور یہ دعوت مسترد ہوجانے بہیں بلکہ پہلے اسلامی وعوت واجب ہے اور یہ دعوت مسترد ہوجائے کر جہاد فرض ہوگا۔ اگر دارالحرب پر بہد زور شمشیر اسلام کو قبضہ ہوجائے کر جہاد فرض ہوگا۔ اور اگر دارالحرب کاکوئی کافر مسلمان ہوجائے تو اس کی جائداد مال غنیمت میں شامل نہیں ہوگی۔ مسلمان ہوجائے تو اس کی جائداد مال غنیمت میں شامل نہیں ہوگی۔ حبر یہ + غزوہ۔

پوران الم البوالحسن على بن عمر بن المديث الكالبورانام البوالحسن على بن عمر بن الحديث كاخطاب بهى معربن الحديث كاخطاب بهى وياجا تا ب والقعده ٢٠٠١ هـ (٩١٨ ء) بين ابغداد بين بيدا بهوئے - امام واقطني چونكه بغداد كے محلّم وارقطن ميں پيدا بهوئے ، أى نسبت ب وارقطني كبلائے -

دارقطنی نے حدیث کے تنقیدی مطالعے کو بہت آگے بڑھایا۔ ان کی اکثر تصانیف علم حدیث سے معلق ہیں۔ ۸ ذوالقعدہ ۳۸۵ھ (بمطابق ۹۹۵ء) میں ان کا انقال ہوا۔

امام دارقطنی کی کتب کی فہرست کھاس طرح ہے:

دا

پ وارالاسلام: ایک اسلای اصطلاح: اسلام کا گھر۔ علاکے مطابق دارالاسلام سے مراد ایک ایسی ریاست ہے جس کا سربراہ مسلمان ہو اور جہاں اسلامی شریعت کمتل طور پر نافذہو۔ ایسی ریاست میں اگر غیرسلم ہوں اور انہوں نے بدرضاور غبت اسلامی حکومت کے میں میں حصد لیا تو ان کو کمتل شہری آزادی حاصل ہوتی ہے۔
قیام میں حصد لیا تو ان کو کمتل شہری آزادی حاصل ہوتی ہے۔

دارالاسلام کے برخل سربراہ کے خلاف اگر کوئی فردیا جماعت خروج یابغادت کرے تو اسے کاقتل واجب ہے۔ دارالاسلام کے سربراہ کافرض ہے کہ وہ امر بالمروف وہی عن المئر کرے۔ نیزاگر کہیں مسلمانوں پرظلم ہورہا ہوتو ان کے لئے ظالم کے خلاف جہاد کرے۔ ای طرح دارالاسلام میں کوئی فردیا جماعت کسی اسلامی رکن سے انکار کرے تو اس کے خلاف بھی جہاد کیا جائے گا۔

المحارس میں دورہ صدیث تصدیث شریف پڑھانے کی جگہ۔ آج کل مدارس میں دورہ صدیث کے طلبہ کو جہاں درس دیا جاتا ہے، اس در الحدیث کے نام سے درالحدیث کے نام سے صدیث کی تعلیم نہ ہوا کرتی تھی بلکہ بڑے بڑے علما اپنے علاقوں کے مساجد اور مکانول پر درس صدیث دیا کرتے تھے۔ لیکن پھر درس صدیث دیا کرتے تھے۔ لیکن پھر درس صدیث کے باقاعدہ اوارول کی بنیاد بڑنا شروع ہوئی تو لوگ ان کی طرف متوجہ ہوئے۔ بہلا اوارہ جو خاص طور پر دارالحدیث کہلایا اس کی بنیاد اتابک نورالدین (متوفی ۵۲۹ھ میمطابق ۱۷ اء) نے رکھی۔ کی بنیاد اتابک نورالدین (متوفی ۵۲۹ھ میمطابق ۱۷ اء) نے رکھی۔ عبداللہ بن عساکر اس دارالحدیث کے صدر مقرر کئے مینے۔ اس کے بعد دارالحدیث دمثق میں قائم

شاہ عبدالعزیز محدث وہلوی نے سنن دارقطنی کو تیسرے طبقے ک

كتابول ميں شار كياہے۔

پر وار می، امام: ایک نامور محدث - بورانام ابو محمد عبدالله بن عبدالرمن بن فضل بن بهرام بن عبدالعمد متبی سرقذی تفا - کنیت ابو محمد خی امام واری اماه ( 242 ء ) میں خراسان کے مشہور شهر سرقند میں بیدا ہوئے - لبی تعلق فیلہ میم کی ایک شاخ وارم سے تعا، اس نسبت سے "وار می "کہلائے کہ ۲۲۵ ھ ( ۲۲۹ ء ) میں انتقال ہوا -

امام واری نے طلب حدیث کے لئے شام، بغداد، مصر، عراق، خراسان، مکہ اور مدینہ کا سفر کیا۔ خطیب نے ان کا سفر ذکر کرتے ہوئے لکھا کہ وہ ان لوگوں میں سے ایک تنے جو حدیث کے لئے بہت زیادہ سفر کیا کرتے تھے۔ علمائے رجال نے تکھنا کہ امام واری نے طلب حدیث کے لئے سفر کیا اور مختلف ممالک کی فاک چھانی۔ طلب حدیث کے لئے سفر کیا اور مختلف ممالک کی فاک چھانی۔

امام دار می ان خوش نصیبوں میں سے ایک تھے جن کو اللہ تعالیٰ نے حفظ وضبط کا غیر معمولی ملکہ عطافرہایا تھا۔ اس کا اعتراف آئمہ فن نے کیا۔ امام دار می کی ثقابت وعدالت کے بھی علائے حدیث معترف میں۔

ابن مجرع سقلانی ان کو با کمال مفسرا ور صاحب علم فقیه قرار دیتے تھے۔ان فنون پر امام صاحب کی کتب اس کا ثبوت ہیں خصوصاً فقہ میں ان کے مجتبد اند کمالات کا ثبوت ان کی سنن سے بھی ملتا ہے۔

#### وفات

امام درای کا انقال ۸ ذو الجهه ۲۵۵ ه جعرات کے دن سمرفتدیں ہوا اور عرفہ کے دن تجہیزو تکفین ہوئی۔ امام بخاری کو جب آپ یک وفات کی خبر لمی توفرط سے سرچھکا اور آنکھوں سے آنسو جاری ہوگئے۔ امام داری سے منسوب مندر جہ ذیل کت ہیں:

● كتابالتفسير

€ كتاب الجائع

● سنن درامی (۵) (مرامی سنن)

اور اہم، سنمن: یہ امام داری کی سب سے مشہور اور اہم علی اللہ علیہ مشہور اور اہم

● كتاب الرؤية

🗨 كتاب المستجاد

● كتاب معرفة نداهب الفقها

🗨 غريب الفقه محمد بن طاهر

اختلاف الموطات

🗨 الار بعين

🖜 اسّلة الحاكم

🗨 رماله قرات

🗨 كتاب مجتبي من السن الماثوره

🕳 كتاب الا فراد

€ كتابالمستجاد

🔵 غريب الققه محمد بن ظاهر

🗨 غرائب مالک

🔵 كمّاب الضعفا

● تتاب الجبر

🗨 الرباعيات

🗨 كتاب الاخوه

العلل العلل

● كتاب الاسخيا

● كتاب الإلزامات والتتبع

🕳 سنن دارقطنی

ے مدیث

الم وارفطنی ، سمنن : الم وارقطنی کی سب سے مشہور اور اہم تصنیف محاح ست کے بعد جو کتابیں شہرت و قبول اور و ثوق واعتبار کے لحاظ سے ممتاز اور اہم انی جاتی ہیں، ان میں سنن وارقطنی ہمی شامل ہیں۔ بعض الل علم نے اس کو صحاح ستہ کے مساوی قرار دیا ہے بلکہ صحاح ستہ کے علاوہ جو کتابیں صحیح اور مستند شار کی جاتی ہیں ان میں سنن وارقطنی سرفہرست ہے۔ وارقطنی سرفہرست ہے۔

کتاب ہے۔ صحاح سنہ کے بعد جوکتب زیادہ اہم بھی جاتی ہیں ان میں ایک سنن داری بھی ہے۔ شاہ ولی اللہ نے کتب حدیث کے تیسرے طبقے میں اس کا ذکر کیا ہے۔ بعض محدثین اس کی صحت واساو کی بناپر اس کو محاح سنہ میں ابن ماجہ کی جگہ شار کرتے ہیں۔

#### خصوصيات

سنن دارى كى مندرجه ذيل خصوصيات بين:

- 🗨 اس من پندره علاتی حدیثین میں اور رباعیات به کثرت میں۔
- اس کی اہم خصوصیت محت کا التزام اور علو اسناد ہے۔ علاقے رجال کہتے ہیں کہ سنن دار می کی سندیں عالی اور بلند پایہ ہیں۔علامہ ابن حجرنے اس وجہ سے اس کوسنن ابن ماجہ سے بھی زیادہ اہم اور فائق بتا ہے۔
  تا ہے۔
- اس کتاب میں فقہی مسائل و مباحث اور ان کے متعلق فقہا کے اختلافات ودلائل بھی بیان کیے گئے ہیں۔
- احادیث کی طرح صحابہ وتابعین کے آثار وقباً وی بھی نقل کئے گئے ۔ ہیں۔

سنن دارمی کو "سنن" ادر "مند" دونوں میں شار کیا جاتا ہے۔ مند میں صحابہ کے نامول کی ترتیب کے مطابق احادیث درج ہوتی ہیں، سنن میں ترتیب فقہی ابواب پر ہوتی ہے جس میں ایمانیات سے کے کروصایا تک احادیث ہوتی ہیں۔

🖒 هديث + سنن + سند-

## د ح

پورانام دهید بن خلیف بن فرده کلی در انام دهید بن خلیف بن فرده کلی تفاد حضرت و دید میند منوره کے ایک مال دار تاجر تھے۔ چونکہ بڑے حضرت جبر النظامی ان کی شکل اختیار کر کے بی کریم النظامی ان کی شکل اختیار کر کے بی کریم النظامی کی اس آیا کرتے تھے۔ غزوہ کر موک میں افسیار کر کے بی کران ان کے باتھ میں تھی۔ ۵ ہمیں روم کے بادشاہ برقل ایک دستے کی کمان ان کے باتھ میں تھی۔ ۵ ہمیں روم کے بادشاہ برقل

کونی کریم بھی کا مکتوب انہوں نے پہنچایا تھا۔ حضرت دحیہ جب یہ خط کے کر ہر قل کے دربار میں پہنچ تو ہر قل نے حسب وستور ایک پادری کو طلب کر کے اے یہ خط سایا۔ اس پادری نے خط س کر کہا کہ بخدایہ وہی اللہ کارسول بھی ہے جس کے بارے میں حضرت موکل اور حضرت عیسی نے چیش کوئی کی تھی، لیکن ہر قل نے نبی کریم بھی کی رسالت کو مانے سے انکار کردیا۔
درسالت کو مانے سے انکار کردیا۔
جرکیل + کمتوبات نبوی ۔

#### 1)

🏶 وروو: رسول ﷺ کے لئے دعائے برکت ورحت۔

"درود شریف" فاری کا لفظ ہے۔ اگریہ اللہ کی طرف سے ہو تو رحمت، فرشتوں کی طرف سے ہو تو استغفار، مؤمنوں کی طرف سے ہو تودعا، پرندوں چرندوں کی طرف سے ہو تو تیج مراد ہوتی ہے۔

کلمہ طیبہ وو اجزا پر شمل کے جس کو ہم توحید ورسالت کے عنوان کے تعوان کے تعوان کے تعوان کے تعوان کے تعوان کے تعیم تعدیم کر سکتے ہیں۔ کسی بھی ایک جز کا انکاریا اس میں کو تاہی و نقص عملا کفر ہے اور باہم خلط سے شرک وجود پاسکتا ہے لہذا دو نوں اجزا کی حقیقت خوب اچھی طرح بجھنی چاہئے تاکہ کفر وشرک اور ایمان اور سلام کے مابین فرق و امتیاز باتی رہے ۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ کوئی کلمہ کو درود و سلام کا مشکر نہیں ہوسکتا۔ وہ محمد رسول اللہ بھی ٹی ایمان لایا ہے تو درود و سلام کے انکار کی کیا وجہ؟ لہذا مختف مکاتب فکر اور مسالک کی یہ منفقہ سوچ اور نیت ہے کہ درود و سلام صرف اظہار محب و تعالی بین عبادت ہے۔

قرآن پاک کی آیت مبارکہ کے مقتضاً پر عمل کے سلیلے میں کوئی فرقہ درود وسلام کامنکر نہیں البتہ مسنون اور ثابت درود وسلام پڑھنا زیادہ واجب اور ستحن ہے۔ درود وسلام کے ان الفاظ کا استعمال بھی جائز ہے جس سے توحید درسالت میں خلط واقع نہ ہو اور جہال اس کا امکان ہو ان الفاظ ہے احتراز کرنا جائے۔

#### علما کی آرا

بعض علاورود وسلام کے عمل کو امر کی بنیاد پر فرض قرار دیتے ہیں کو اندگی میں درود ایک بار فرض ہے۔ بعض علا ہر مرتبہ آم مبارک پر درود وسلام کو واجب کہتے ہیں جب کہ بعض ایک مجلس میں ایک مرتبہ واجب اور ہر مرتبہ مستحب بیجھتے ہیں۔ بہر حال درود وسلام کامنکر کوئی نہیں ہے۔

طافظ ابن عبدالبرفرماتے ہیں کہ عمر میں ایک بار، درودو ملام فرض ہے۔ جواہ نماز میں پڑھا جائے یا غیر نماز، اوریہ کلمہ توحید کی طرح ہے۔ یکی ند مب امام البوطیف" سے منقول ہے۔ امام البویکر رازی نے اس کی تصریح فرمائی ہے۔

امام مالک، سفیان توری، امام اوز ای سے منقول ب کدزندگ میں ایک مرتبد درود پر صناواجب ب۔

امام قرطبی اور ابن عطیہ فرماتے ہیں کہ جب بھی آم مبارک آئے تو ہر مرتبہ درود واجب والازم ہے، سنن موکدہ کی طرح کہ ان کے چھوڑنے کی اجازت نہیں اور خیر کاطالب اس کو نہیں چھوڑ سکتا ہے۔ امام طحاد کی اور حنیفہ شافعہ کی ایک جماعت بھی اس کی قائل ہے کہ آدمی چاہے سے یا خود آم مبارک زبان سے ادا کرے، ہر مرتبہ درود واجب ہے۔

ا مام طبری ہر مرتبہ ذکر مبارک پر درود کوستحب کہتے ہیں اور اسی پر اجماع کادعویٰ فرناتے ہیں۔

صیح قول یہ ہے کہ ایک مجلس میں ایک مرتبہ واجب اور مکرر تذکرے پرمستحب ہے۔ یک ہدایہ کی شروحات میں ہے اور ملاعلی قاری نے اس کی تصریح کی ہے۔

## دنیادی و اخروی بر کات و فوائد

احادیث رسول ﷺ میں صلاۃ وسلام پڑھنے پر دنیادی، اخروی، اخروی، ظاہری دباطنی برکتیں نازل ہونے کی خوش خبری وارد ہوئی ہے۔حضرت الوجریرۃ سے روایت ہے کہ رسول الشاصلی اللہ علید وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جوجھ پر ایک باردرود بھیج، اللہ اس پردس رحمیس نازل فرماتے

بي- مسلم ترندي)

امام نسائی وابن حبان نے حضرت انس کی حدیث روایت کی جس میں تھوڑ اساضافہ بھی ہے کہ اس کی دس خطائیں معاف کر دی جائیں گی اور دس درہے بلند کئے جائیں گے۔

امام طرانی نے اوسط میں حضرت انس جی کے حوالے ہے روایت کی ہے کہ رسول اللہ وہ کہ نے ارشاد فرمایا، جس شخص نے بھی پر سوبار درود بمیم اللہ اس کی آنکھوں کے درمیان بیشانی پر نفاق اور جہتم سے برات لکھ دیتے ہیں اور قیامت کے روز اس کو شہدا کے ساتھ شھر اکمی صے۔"

حضرت على كرم الله وجه سے روايت بكه نبي كريم ﷺ نے ارشاد فرمایا: جو شخص مجھ پر ایك بار درود تصبح، الله كريم ﷺ اس كو ایك قیراط ثواب عطافرماتے بیں اور قیراط احد بہاڑ كے برابر ہے۔"

(عبدالرزاق رواه في مصنفه)

حضرت الوبكر سے مروى ہے كه الله كے رسول ﷺ في ارشاد فرمايا: "جو شخص مجھ بر درود سيع، قيامت كے روز من اس كا شفيع (سفارشي) مول گا-"

حضرت جابر مرفوعًا نقل فرماتے ہیں کہ جو شخص بھے پر روزانہ سو مرتبہ ورود بھیج، اللہ اس کی حاجتیں پوری فرماتے ہیں تیس ونیا کی اور سترآخرت کی۔ اگرچہ یہ حدیث بہ اعتبار سند غریب حسن ہے۔ حضرت ابن عباس مول فی کا یہ ارشاد نقل کرتے ہیں جس شخص نے جزی اللّٰہ عنا محمد الفی ایکھنے کی وجہ سے تعکادیا۔ فرشتوں کو ہزار دنوں تک تواب لکھنے کی وجہ سے تعکادیا۔

(القول البديع)

ان دونوں روایتوں ہے معلوم ہوا کہ درود شریف نسیان کو زائل کرتاہے ادر توت حافظ کو بڑھاتا ہے۔ یہ نفع عظیم اہل دائش کے لئے

قابل قدر تحفہ ہے خصوصاً وہ لوگ جو بھولنے کی بیاری میں متلا ہوتے ہیں اور وہ علا اور طلبہ جو مختلف علوم وفنون کی مشغولیات میں جہد مسلسل کرتے رہتے ہیں۔

درود کے بعد سلام کے الفاظ استعال کرنے چاہئیں۔ سلام کا ترک کرنا ہے ادنی ہے، اجرعظیم اور برکت سے محروی کا سبب ہے۔
امام خاوی نے القول البدیع میں الوسلیمان محر بن الحسن الحرائی کی حکایت بیان کی ہے کہ انہوں نے سید الانمیامیل اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دکھا۔ آنحضرت بھی نے فرمایا کہ دوران ذکر جب تم مجھ پر درود میں دکھا۔ آنحضرت بھی نے فرمایا کہ دوران ذکر جب تم مجھ پر درود کی ہوتے ہوتو وسلم کیوں نہیں کہتے ؟"وسلم" میں چار حرف ہیں۔ ہر حرف کی بدلے دس نیکیاں جی وردے ہو۔

جو شخص کسی جگه درود کیصے تو اس کو سلام بھی لکھنا چاہے اور اس
عظیم فائدہ حاصل ہوتا ہے جس کی ہر فرد کو ضرورت ہے۔
حضرت ابو ہریرہ ٹر سول وہ کی کا یہ ارشاد نقل کرتے ہیں کہ جو شخص کسی
کتاب میں جھے پر درود لکھے، فرشتے اس وقت تک اس کے لئے سلسل
مغفرت کی دعا کرتے رہتے ہیں جب تک میرا نام اس کتاب میں باتی
رہے۔(رواہ الطبرانی فی الادساء)

درود شریف کے بعض فوائدو شمرات درود سلام کے نوائد وشمرات ہے شار ہیں جن کو مختصرًا بہاں ذکر کیاجارہائے:

- ا سب سے پہلے فائدہ رب کائنات خالق کل کے علم کی تقیل ہے جو سب سے بڑی سعادت ہے۔
- ا الله رب العزت اور اس كے ملائكه كى موافقت و متابعت كا حصول بين الله اور اس كى فرشتے بيد عمل فرماتے بين ــ
- © درود سلام پڑھنے والا اگر حرم مکہ اور مسجد نبوی ﷺ کے علاوہ کہیں اور سجد نبوی ﷺ یں کہیں اور مسجد نبوی ﷺ یں پہاس بزار،اور حرم مکہ میں ایک لاکھ رحمتیں حاصل کرتا ہے۔
  - الله تعالى وس ورج بلند فرما ويتي بي-
  - @ دس نیکیاں اس کے نامہ اعمال میں لکھ دی جاتی ہیں۔

الله یاک اس کی وس خطاؤل کوور گزر فرماد نے ہیں۔

- ے گناہوں کی معافی کاسبب جیسا کہ بعض آثارے ثابت ہے۔
- ( ورود وسلام کے بعد دعائی قبولیت کی زیادہ امید ہے۔ درود سلام دعا کو اللہ تعالیٰ تک پہنچاتا ہے جب کہ وہ آسان و زیمن کے در میان معلق ہو۔ دعائی مقبولیت کا مسنون طریقہ نبی کریم وہ آسان و زیمن نے دہایا معلق ہو۔ دعائی مقبولیت کا مسنون طریقہ نبی کریم وہ اسائے حت کو باربار دہرایا جائے کیم دورود شریف پڑھا جائے پیم خوب انہاک کے ساتھ دیرایا جائے۔ دوران دعا توبہ الی اللہ کا اہتمام کیا جائے۔ گریہ وزاری اگر ہوسکے تو ٹھیک ورنہ رونے کی شکل بی بنائے۔ اسائے حنیٰ فراری اگر ہوسکے تو ٹھیک ورنہ رونے کی شکل بی بنائے۔ اسائے حنیٰ نصوصاً رحم وعطا پر شمل اساکو باربار پڑھنے سے قوی امید ہے کہ اللہ یاک دعاضرور قبول فرالیں گے۔

یہ بھی جان لینا چاہئے کہ قبولیت کے تمن درجے ہیں: (الف) — جو کچھ ما لگا گیاوہ کی یا اس سے بہتردے دیا جائے۔ (ب) — دعاؤں کے بدلے مصائب، آفات، رنج وغم کو دور کر دیا رب

(5) -- اس کا اجر آخرت کے لئے جمع کر دیا جائے جس کی کشت واہمیت کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ حدیث میں فرمایا گیا ہے کہ اس کی کشت کو دیکھ کرصاحب دعایہ حسرت کرے گا کہ کاش دنیا میں کوئی بھی دعاقبول نہ ہوئی ہوتی اور سب دعائیں آخرت کے لئے جمع ہوتی رہتیں۔

- بنده محتاج کے ہراہم کام کی کفایت اللہ تعالی فرمادیتے ہیں۔
- ورود به روز قیامت نی کریم صلی الله علیه وسلم کی قربت کاسبب موگا-
- ان درود انسان کی جانب سے صدقہ کرنے کے قائم مقام ہے اس شخص کے لئے جو تک دست ہویاصد قدد دینے کی طاقت ندر کھتا ہو۔
  - آم ما جات کے بورا ہونے میں مدد گارے۔
- ا موت سے قبل جنت میں بشارت کے حصول کاذر بعہ جیسا کہ عافظ الوموی نے این کتاب میں بیان کر کے مدیث سے ثابت کیا

- ش درود طہارت قلب ویا کیزگی باطن کاسبب ہے۔
- قیامت کی ہولناکیوں اور مختیوں سے نجات کا سبب ہے۔ اس کو بھی ابوموی نے اپنی کتاب میں بیان کرکے صدیث سے ثابت کیا ہے۔
- ہوشخص درود بھیجاہے، رسول ﷺ اس کے جواب میں دعا اور
   رحت بھیچے ہیں۔۔
- آدی جو چیز بھول جائے اس کے یاد آنے میں معین دیدوگار ہے
   جیسا کہ بعض آثار میں وار ہواہے۔
- جس مجلس میں اللہ اور اس کے رسول کا تذکرہ نہ ہو وہ مجلس بد بودار ہوتی ہے۔ درود شریف اس مجلس کی بد بوکوزائل کردیتا ہے اوروہ مجلس باعث خیر بن جاتی ہے۔
- آ قیامت کے روز درود کی برکت سے بل صراط پر ایک نور پڑھنے والے کو حاصل ہوگا۔ نیز نور میں اضافہ وزیادتی کے لئے درود شریف کی کثرت مفید و موثر ہے۔
- ﴿ الله کی رحمت کے حاصل ہونے کا ذرایعہ ہے خواہ صلوۃ کے معنی مراد لے جائیں جیسا کہ بعض علما کا قول ہے اور چاہے درود شریف کے لوازم اور شمرات کے طور پر حاصل ہو جیسا کہ بعض علما اس کے قائل ہیں۔۔ ہیں۔۔
- ی کریم بھی ہے محبت و تعلق میں اضافہ اور زیادتی کے لئے بہت مفیداور اہم سبب ہے جو سنتوں اور اعمال اسلامی پرعمل کادائی اور محرک ثابت ہوسکتا ہے۔
  - 😙 بندول کی ہدایت اور حیات قلب کاذر لیہ ہے۔
- ﴿ بَى كُرِيمُ صَلَى الله عليه وسلم كے سامنے تذكرے كاسب و ذراعيه ہے۔ حدیث رسول الله عليه وسلم كے سامنے تذكرے كاسب و ذراعيه ہے۔ " دوسرى حدیث نبوى الله علیہ من ہے: " بے شك الله تعالیٰ نے میری قبر كے پاس الله فرشتے مقرر فرمائے بیں جومیری امت كی طرف سے سلام بن چاتے بیں۔ " اور بندول كے لئے يہ شرف ايك عظيم نعت ہے كہ بارگاہ رسول صلى الله عليه وسلم ميں اس كا تذكره ہو۔ بعض دوايات ميں يہ بھى آتا ہے كہ فرشت نام لے كر درود وسلام خدمت اقدى ميں بنجاتے بیں۔

# و ک

الله وسترخوان نبوى والمالية المرام الله كادسترخوان والله المرام الله كاد سترخوان والله المرام الله كاد سترخوان و

عمرو بن الی سلمه کی یه حرکت به ظاهر ایک معمولی بات تھی، لیکن اس کے باوجود آپ ﷺ نے اس کونصیحت کی اور کھانے کے ضرور می آداب بتائے۔

حضرت الوہررا " سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے بھی کھانے پر نکت چینی ہیں گی۔ اگر خواہش ہوئی تو کھالیا اور اگر ناپندہوا تو چھوڑ دیا۔ یعنی اصل چیززندگی کے لئے کھانا ہے نہ کہ کھانے کے لئے زندگی کا اعلی نصب العین ہو وہ نہ کھانے جس کے سامنے زندگی کا اعلی نصب العین ہو وہ نہ کھانے چینے کی چیزوں میں مین منخ نکالتا ہے اور نہ بات بات پر گھر والوں کو ٹوکنے اور ان ہے الجھنے کی کوشش کرتا ہے۔

ایک مرتبہ محابہ کرام نے رسول اللہ ﷺ ہے عرض کیا کہ ہم کھاتے ہیں مگرمیری ہیں ہوتی۔ آنحضورﷺ نے فرمایا:

شارتم لوك الك الك كمات مو-

صحابہ نے عرض کیا: جی ہاں۔

آپﷺ نے فرمایا: مل کر کھانا کھایا کرو، اللہ کے نام کا بھی ذکر کرو۔ تہارے کھانے میں برکت ہوگی۔

ایک دفعہ ایک صحابی نے آپ ﷺ سے دریافت کیا کہ آلیں میں محبت بڑھانے کا ملی طریقہ کیا ہے؟ آپ ﷺ نے انتہالی حکیمانہ اور ملیغ مشورہ دیاکہ لل جل کر کھایا کرو۔ ایک ہی دسترخوان پر لل جل کر کھانا محبت بڑھانے کا واقعی بہترین طریقہ ہے۔ بڑے سے بڑا ڈیمن بھی

اگر ایک وقت کا کھانا مشترکہ دسترخوان پر بیٹھ کر کھالے تو تیشن کاجذبہ ماند پڑجاتا ہے۔

حضرت ابوبریرہ سے روایت ہے کہ رسول ﷺ نے فرمایا: "جس
کے ہاتھ میں چکنائی ہوگ وہ اسے دھوئے بغیر سوگیا اور اسے کوئی
نقصان پہنچا تو وہ اپنے آپ ہی کو طامت کرے۔ بعنی کھانے سے
فارغ ہونے کے بعد ہاتھ دھولینا ضروری ہے خصوصًا جب ہاتھ کو
چکنائی گی ہوئی ہے۔

آداب طعام کی ان نقاستوں کے علادہ آنحفور ﷺ کی سرت طیبہ کے مطالع سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ آپ ﷺ کے ہاں کھانے کا کوئی ایبا اہتمام نہ تھا کہ روزانہ معمولاً کوئی غذا آپ ﷺ کے دمتر خوان پر ہوتی۔ زندگ کے دو مرے شعبوں میں جس طرح آپ ﷺ نے سادگ کو اپنا شعار بنایا ان کا دستر خوان بھی سادگ کی مثال تعا۔ لذی مرض اور پر تکلف کھانوں سے بھشہ اجتناب فرایا اور بھشہ سادہ غذائیں استعال کیں۔

حضرت انس سے روایت ہے کہ حضور اکرم ﷺ نے تمام عمر چپائی نہیں کھائی۔علامہ ابن جمر رحمۃ اللہ علیہ اس حدیث کے همن میں فراتے ہیں کہ آپﷺ کا چپائی نہ کھانا حرمت کی بنا پر تھا، کیونکہ باریک اور پٹلی روقی عموما عیش پر ستوں کی غذا ہوتی ہے، اس گئے آپﷺ نے عمر بھراس سے اجتناب کیا۔

آپ الان کردن پر دسترخوان بچها کر کھانا کھایا کرتے۔ اِلعوم اسمنوں کے بل یا اکر دل بیٹھ کر کھانا کھانا نہ کھانا کھانا ہول جیسے قلام اپنے آقا کے سامنے۔ کھانا تمین الگیوں سے کھانے۔ ہم اللہ سے شروع کرتے اور خدا کی حمد و ثنا پرختم فرماتے۔ کھانے کے معالے میں حضور دین کی عادت یہ تھی کہ جو طال غذا کھانے کہ معالے میں حضور دین کی عادت یہ تھی کہ جو طال غذا سامنے رکھ دی جاتی، آپ کی اس تناول فرما لیتے اور اسے رونہ فرماتے اور نہ کھی غیر موجود چیز کے طلب میں تکلف فرماتے۔ البتدا کر طبخاکوئی چیز غیر مرغوب ہوتی اسے نہ کھاتے، نہ کی کھانے کے مزید نہ ہونے کی شکایت فرماتے۔

دسترخوان پر آپ ﷺ کامعمول یہ تھاکہ جو چیزسامنے رکھی ہوتی اے کھانا شروع کرتے۔ ادھر ادھر ہاتھ نہ بڑھاتے۔ آپ ﷺ نے اس کی ممانعت فرمائی ہے کہ دوسروں کے سامنے رکھے ہوئے کھانوں پر ہاتھ چلایا جائے۔

عمونا بھوک رکھ کر کھانا کھاتے۔ فرمایا کرتے، مؤمن کی شان بیہ ہے کہ وہ غذاکم کھایا کرے۔

بعض چیزوں سے آپ وہ کھنٹا کو زیادہ ر غبت تھی۔ان میں سے چند درج دیل ہے:

گوشت: احادیث بے پتا چلتا ہے کہ نبی کریم ﷺ نے بھیڑ، بکری، دنبہ، ادنٹ، گائے، خرکوش، مرفی، بئیر ادر مچھلی کا کوشت کھایا ہے۔ دست کاکوشت آپﷺ کوبہت پہند اور مرغوب تفا۔

حضرت عائشہ صدیقہ فراتی ہیں کہ آپ کے کو دست کا گوشت فی نفسہ چندال مرغوب نہ تھا بلکہ امرواقعہ یہ ہے کہ چونکہ کی روز تک گوشت آپ کی نفسہ آپ کی جہتا ہے۔ کہ جونکہ کی روز تک کوشت آپ کی کے دسترخوال پرنہ ہوتا تھا، اس لئے جب بھی مہتا ہوجاتا تو آپ کی کے خواہش ہوتی کہ جلد پک کر تیار ہوجائے۔ چونکہ دست کا گوشت جلد گل جاتا ہے، اس لئے آپ کی ای کولپند فرماتے تھے لیکن دو سری روا بیول سے معلوم ہوتا ہے کہ علاوہ اس خونی کے وست کا گوشت آپ کی کو دو سرے حصول سے زیادہ مرغوب محال

ثرید: بی کریم الله کو ثرید بهت مرغوب تھا۔ آپ الله اے نہایت شوق ہے تناول فرماتے اور اس کی تعریف کرتے۔ ثرید بنانے کی ترکیب یہ تھی کہ روئی کے فکڑے گوشت کے شور بے میں توڑ دئے جاتے۔ آپ الله وسل دیتے تھے۔ حضرت البومو کا اشعری ہے روایت ہے کہ آپ الله نے فرمایا: مرد تو بہت ممال انسان سبنے۔ عور تول میں مریم بنت عمران اور آسید فرعون کی بیوی ممثل انسان ہوئیں اور عائشہ کو عور تول پر الیی فضیلت و فوقیت ہے جیسے ثرید کودوسرے کھانوں پر۔

پنیر: حضرت عبدالله بن عباس ارشاد فرماتے بین که میری خالد نے

نی کریم ﷺ کی خدمت میں ضب (گوہ) کا گوشت اور پیر بھیجا۔ آپﷺ نے گوشت دسترخوان پر رکھ دیا اور تناول نہ فرمایا اور پنیر نوش جان فرمایا۔

حضرت عبداللہ بن عمری روایت ہے کہ غزوہ تبوک کے موقع پر آنحضور ﷺ کی خدمت میں پنیر پیش کیا گیا تو آپ ﷺ نے چھری طلب کی اور ہم اللہ پڑھ کر اس سے پنیرکاٹا۔

حلوا اور شهد: حضرت عائشه صدیقه شبیان کرتی بین که بی کریم علی ا کو حلوا اور شهد بهت مرغوب تفا۔

چھوارا: چھوارا بھی بی کر بھے بھٹی کو بہت پہند تھا۔ آپ بھٹے نے فرمایا کہ جس گھریس چھوارا نہ ہو، اس کے رہنے والے بھوکے ہیں۔ یزیدٌ بن الدعود فرماتے ہیں، میں نے دیکھا کہ آپ بھٹے کے دست مبارک میں بھوکی روٹی کا ایک ٹکڑا تھا۔ آپ بھٹے نے اس پر چھوارار کھا اور فرمایا، یہ اس کامالن ہے۔

د ل

د و

**المنته الجندل:** عرب مين ايك نخلستان- يمين غزوة

دومتد الجندل كامعركه جوا- دومته الجندل كاطول تين ميل اور عرض نصف ميل ہے- حضرت العجيل التينيج كاك ايك لڑے كانام رومہ تھا جو جرت كركے بيال چلے آئے تھے- چنانچه ان كے نام پر اس ملاقے كابينام يڑگيا-

وومة الجندل تخلستان جنوب مشرق سے شال مغرب تک وادی مرجان ہے۔ اس کے سرے پر وسطی عرب اور ووسرے سرے پر خوران اور شام کا کوہستان ہے۔ دومة الجندل مدینہ منورہ سے پندرہ ون کی پیدل مسافت پرہے۔ جہدومة الجندل، غزوہ۔

جوره من الجندل ، غروه : فرده دوه الجندل - يه غرده رسط و و من الجندل - يه غرده رسط الدول ۵ ه يس موا - اس غرو کا پس منظريه ب که نبی کريم الله اطلاع في که دومة الجندل يس ايک بهت برا گرده به ادهر کرنه کا رسن والوں کو لوث ليما ب - ان لوگوں کا اراده دينه پر حمله کرنے کا بھی الدول ۵ هر (۱۲۳ کست ۱۲۲۹) کو به بخانچه رسول الله الله کا که کا الدول ۵ هر (۱۲۳ کست ۱۲۲۹) کو ایک بزار مسلمانوں کے ہمراه دومة الجندل روانه ہوئے - جب اسلامی لشکر دومة الجندل پنجا تو يبال موجود شرير لوگ ادھر ادھر چھپ کئے ۔ فشکر دومة الجندل پنجا تو يبال موجود شرير لوگ ادھر ادھر چھپ کئے ۔ چنانچه نبی کریم کی دولی تشریف چنانچه نبی کریم کی دولی تربی الله کی داری الدین تشریف کے آئے ۔

**۵**¢ومة الجندل+مدينه-

پورس نوه نظام زندگی یاطری زندگ جس کا تم کرنے والے و سند اور مطاع تسلیم کرکے اس کا اتباع کیا جائے۔ عربی میں دین کا مطلب ہے غلبہ واقد آر، با لکانہ وحا کمانہ تصرف، سیاست و فرمانر وائی اور دو سرول پر فیصلہ نافذ کرنا۔ ووسرا مطلب ہے، اطاعت وفرمانبرداری اور غلامی۔ تیسرا مطلب ہے، وہ طریقے جس کی انسان پیردی کرے۔



ز

#### ز ا

پہلے اسلام قبول کرنے والے انصاری۔ حضرت ذکوان اور حضرت اسکام قبول کرنے والے انصاری۔ حضرت ذکوان اور حضرت اسعد بن ذرار والک ساتھ کمہ جارہ ہے تھے کہ بی کریم بھی کے متعلق سنا۔ چنا نچہ کمہ میں بی کریم بھی کی خدمت اقدی میں حاضر ہوئے اور اسلام قبول کر کے مدینہ واپس آگئے۔ انہوں نے غزوہ بدر اور غزوہ احد میں شرکت کی۔ ابوالحکم بن اض تقنی کے ہاتھوں شہید اور غزوہ احد میں شرکت کی۔ ابوالحکم بن اض تقنی کے ہاتھوں شہید

🖒 صحابي + انصار + بدر ، غزوه + احد ، غزوه 🗕

## ز و

\* زوا الحليف.: وه مقام جهال سے ججة الوداع كے موقع برنى كريم الله في أور صحاب كرام في في كا احرام باندها تعالى بد مقام مديند منوره سے بانج ميل كے فاصلے برب-

پوجا خرا کی گھے: زماند جاہلیت کا عربوں کا ایک بت جس کی پوجا دوس، خشم، بجیلہ، از دالسرات اور تبادلہ نامی قبائل کے لوگ کیا کرتے تھے۔ یہ بت ایک سفید پھر پر رکھا ہوا تھا۔ یہ مقام کمہ ہے ۱۹۹ میل دور یمن کی جانب تھا۔ جب اس علاقے میں اسلام آیا تو حضرت جریر بن عبد اللہ نے اس بت کو اکھاڑ بھینگا۔

\* ذوالعشيره: ميند سه ومزل ك فاصل برايك مقام.

#### زا

\* زات الرقاع ، غروه : غزده ذات الرقاع جوپائی ، بحری من دافع موا - ہوایوں کہ مینہ آنے دالے ایک تاجر نے رسول اللہ علی کو اطلاع دی کر غطفان میں قریش و یہود کی متفقہ سازش سے کہہ ہے لے کر مینہ تک تمام قبائل نے مینہ پر سلے کی تیاری کرلی ہے ۔ "انماز" اور " تعلیہ " نے اس کا سب ہے پہلے ارادہ کیا تھا۔ یہ خبر پاتے ، می رسول اللہ علی در محرم پائی ہجری (۱۱ جون ۱۲۲۱ء) کو چار موصحابہ کے ہمراہ مینہ سے نکلے اور ذات الرقاع تک تشریف لے سومحابہ کے ہمراہ مینہ سے نکلے اور ذات الرقاع تک تشریف لے کے ، لیکن اسلامی لشکر کی خبر پاکر کفار منتشر ہوگئے۔ لہذا آپ بھی کے کہ کیکن اسلامی لشکر کی خبر پاکر کفار منتشر ہوگئے۔ لہذا آپ بھی کے کہ کیکن اسلامی لشکر کی خبر پاکر کفار منتشر ہوگئے۔ لہذا آپ بھی کے کہ لیکن اسلامی لشکر کی خبر پاکر کفار منتشر ہوگئے۔ لہذا آپ بھی کے کہ لیکن اسلامی لشکر کی خبر پاکر کفار منتشر ہوگئے۔ لہذا آپ بھی کے کہ لیکن اسلامی لشکر کی خبر پاکر کفار منتشر ہوگئے۔ لہذا آپ بھی کے کہ لیکن اسلامی لشکر کی خبر پاکر کفار منتشر ہوگئے۔ لہذا آپ بھی کے کہ لیکن اسلامی لشکر کی خبر پاکر کفار منتشر ہوگئے۔ لیکن اسلامی لشکر کی خبر پاکر کفار منتشر ہوگئے۔ لیکن اسلامی لشکر کی خبر پاکر کفار منتشر ہوگئے۔ لیکن اسلامی لشکر کی خبر پاکر کفار منتشر ہوگئے۔ لیکن اسلامی لشکر کی خبر پاکر کفار منتشر ہوگئے۔ لیکن اسلامی لشکر کے آئے۔

غزدهٔ ذات الرقاع ، غزوهٔ دومة الجندل سے پہلے ہوا۔

#### ز و

\* فرلجیۃ الوصول: بی کریم ﷺ پر دردد وسلام کی ایک کتاب۔ اس کتاب کا پورا نام " ذریعۃ الوصول الی جناب الرسول" ہے۔ اس کے مصنف علامہ مخد دم محمد آٹم سندھی تھے۔ وہ شاہ دلی اللہ محدث وہلوی کے ہم عصر اور سندھ سے تعلق رکھتے تھے۔ ذریعۃ الوصول الی جناب الرسول نامی کتاب میں بہت سے چھوٹے بڑے دردد شریف کیجا کئے محلے ہیں۔ اس کتاب کا اردو ترجمہ مولانا محمد یوسف لدھیانوی شہید" نے کیا ہے۔ 0

یبال قبیلہ بنومہ لی آباد تھا۔جمادی الثانیہ اہجری میں نی کریم ﷺ نے اس قبیلے سے معاہدہ کیا تھا۔ دے مینہ

و والفقار: بى رئى ايك تواركانام جوبى رئى الله فروة بدرك مال من ايك مشرك عاص فروة بدرك مال غنيمت ميں ملى تقى - يه اصل ميں ايك مشرك عاص بن خبه كى تلوار تقى جوغزوة بدر ميں مارا كيا - اس تلوار كى وجہ تميہ يہ تقى كه اس تلوار ميں وندا نے ياكھدى ہوئى كيريں تقيس - ايك بارنى كريم في نے خواب ديكھا كه آپ في كى تلوار ذوالفقار كى دھار فوٹ كى بے تواس بے آپ في نے يہ تجبيرنكالى كه آپ في پركوئى تكليف آنے والى ہے - چانچہ اس تكليف سے فروة اصدكى تكليف مراد تقى - بعد ميں يہ تلوار حضرت على كے پاس آئى اور بجرعباى خلفا كى باتھ كى جېدر، غروه + احد، غروه -

پ زوالمجاز: کمه کایک بازار کانام جهال جاکررسول الله ﷺ لوگوں کو کلمه توحید کی دعوت دیا کرتے تھے۔ حن تبلیغ + کمه

الركان الدين الوعدالله محر بن احمد بن عثمان بن قايماز بن عبدالله شمس الدين الوعبدالله محر بن احمد بن عثمان بن قايماز بن عبدالله التركماني الفاروتي الدشتي تفاد انهول في حصول علم دين ك ك سب سب قابره ك اساتذه ك إلى وقت مزارا يخصيل علم ك بعد ومثن مين مديث ك اساد مقرر بوك الالا ه سه ١٨٥ ه ك درميان ان كي بينائي جاتي راى حديث ك شعب مين ان كي تسانيف يه درميان ان كي بينائي جاتي راى حديث ك شعب مين ان كي تسانيف يه اساء الرجال ﴿ المشتبه في اساء الرجال ﴿ المشتبه في اساء الرجال ﴿ المشتبه في اساء الرجال ح

حضرت امام ذہبی ۱۷۳ ھ (بمطابق ۱۲۷۳ء) کو پیدا ہوئے اور ۷۴۸ء (بمطابق ۱۳۴۸ء) میں ان کا انتقال ہوا۔ یصدیث



س

## س ب

الله سمالم من عبد الله: محالی رسول الله عفرت عمر فاروق علی مسالم من عبد الله عبد الله بن عمر کے فرزند سالم فقهائے سبعد لین مدینہ منورہ کے ان سات فقهائی محسوب ہیں جن پر حدیث و فقد کا مدار تھا اور جن کے فتوے کے بغیر کوئی قاضی فیصلہ کرنے کا مجازنہ تھا۔ سالم کے علاوہ باتی چھے فقہائے یہ نام ہیں: فارجہ بن زیر سلیمان بن بیار، عبید الله بن عبد الله سعید بن مسیب، قام بن محمد۔

یہ بات یاور کھنے کے قابل ہے کہ تمام محدثین کے نزویک حدیث کے دوسلیلے سب سے زیادہ مستند ہیں، اور محدثین اسلیلے کوزنجیرر کہتے ہیں۔ یعنی اول وہ حدیث جس کی روایت کے سلیلے ہیں امام مالک نافع، عبداللہ بن عمر ہوں، دوسری وہ حدیث جس سلیلے ہیں زہری، سالم اور عبداللہ بن عمر واقع ہوں۔ امام مالک اور زہری کے سواباتی تمام لوگ حضرت عمر ہی کے گھرانے کے ہیں، عبداللہ اور ان کے بیٹے سالم اور نافع غلام تھے۔

ابن عرفط غفاری: محالی رسول الله معالی رسول الله معارف کا فرمقر فرمایا اور جفرت باع کو محرم کے هیں نی کریم الله میند کا افسر مقرر فرمایا اور خود ۱۲۰۰ جال بازوں کے ہمراہ غزوہ خیبر کے لئے روانہ ہوئے۔

## س ر

مراقه بن جعشم: وه خص جس نه مينه كا طرف بجرت

کے وقت نی کرم ﷺ کا تعاقب کیا تھا اور قریش کی طرف سے اعلان کردہ انعام حاصل کرناچا ہتا تھا۔ یہ جرت مدینہ۔

ان کاسلیاد نسب محمرو: محالی رسول انگیا۔ ان کاسلیاد نسب کچھ ایول ہے: مراقد بن عمرو بن عطیہ بن خنساء بن مبذول بن عمرو بن عطیہ بن خنساء بن مبذول بن عمرو بن عظیہ بن خنساء بن مبذول بن عمرو بن غنم بن مالک بن النجار الانصاری۔ بیشتر غزوات میں شریک ہوئے۔ جنگ موند میں شہادت یائی۔

مرید: ایس مهم یا ازائی جس میں بی کریم ﷺ نے خود براہ راست شرکت نہیں کی بلکہ کس صحافی کی تیادت میں ایک اشکر کفارے مقابلے کے داک ہے۔ مرایا کی تعداد ۲۰ سے محمد زاک ہے۔

سريه حمزه بن عبدالمطلب

عبیدہ بن حارث کی مہم اس مہم کا مقصد بھی قریش کے تجارتی قافلوں کو رو کنا تھا۔ نیم مہم بجرت سے آٹھ ماہ بعد شوال میں بھیجی گئی تھی۔ اس میں ساٹھ مہاجر صحابہ شامل تصاور اس کی سیادت حضرت ابوالحارث عبیدہ بن مارث بن المطلب کے سپرد تھی۔ جب یہ لوگ احیا پر پہنچ توسامنے سے کاروال نمودار ہواجس کے قائد ابوسفیان بن حرب تھے۔ ان کے ہمراہ دوسو محافظ بھی تھے۔ طرفین نے ایک دوسرے پر تیر تو چلائے لیکن تلوار کا استعمال نہ کیا۔ اس مہم کاعلم حضرت مطح بن اٹا شد بن المطلب بن عبد مناف کے ہاں تھا۔

حضرت سعد بن الي وقاص كي مهم

یہ مہم ہجرت سے نو ماہ بعد ذو القعدہ میں بھیجی گئی تھی۔ اس میں صرف بیس مہم ہجرت سے نو ماہ بعد ذو القعدہ میں محرف البہرانی کے پاس مقداد "بن عمرد البہرانی کے پاس تھا۔ یہ لوگ حجاز کی ایک وادی حرار تک میے لیکن کاروال نظرنہ آیا اور دالیس آگئے۔

عبدالله بن جحش كي مهم

رجب ا هیں حضور ﷺ نے حضرت عبدالله بن جمش کو آٹھ مہاجر صحابہ کے ہمرانخلہ کی طرف بھیجا۔ ساتھ تن ایک خط لکھ کردیا اور ہدایت فرمائی کہ اس خط کو دو دن بعد کھولنا اور کسی ہمرابی کو ساتھ جانے پر مجورنہ کرنا۔ جب دودن کے بعد حضرت عبداللہ نے وہ خط کھولا تو اس میں تحریر تھا: "تم برابر چلتے جاؤاور مکہ وطائف کے مابین نخلہ میں جاکر قیام کرو۔ وہاں قافلے کا انتظار کرو اور حالات ہے ہمیں اطلاع و ہے نہ و۔"

خط پڑھ کر حضرت عبداللہ فی نے ساتھیوں کو کہا کہ تم میں ہے جو چاہے، والیس چلا جائے۔ سب نے آگے جانے پر اصرار کیا۔ جب وہاں پہنچ کرمتیم ہو گئے تو انہیں قریش کا ایک چھوٹاسا کارواں نظر آیا۔ چونکہ رجب میں جنگ ممنوع تھی، اس لئے سب سوچنے گئے کہ کیا کیا جائے۔ بالآخر انہوں نے حملے کا فیصلہ کیا اور لڑائی چھڑگئ۔ چنانچہ واقد بن عبداللہ کے تیرہ قافلے کا ایک انہم رکن عمرو بن حضری مارا گیا اور ویگر ارکان عثمان بن عبداللہ بن المغیرہ اور تھم بن کیسان کو گرفتار کر لیا اور ان کے مال و اسباب پر قبضہ کر لیا۔ جب یہ مہم دینہ والیس

آئی اور نی کریم الله کو معلوم ہوا کہ ان لوگوں نے حرمت والے مہینے میں جنگ کی ہے تو آزروہ خاطر ہوگئ اور وقی کے آنے تک مال نئیمت کی تقسیم روک وی۔ بالآخریہ آیت نازل ہوئی: یسئلونک عن الشہر الحرام قتال فیه حقل قتال فیه کبیر و صدعن سبیل الله و کفر به والمسجد الحرام واخراج اهله من اکبر عندالله والفتنة اکبر من القتل ۔ (بقره ۲۱۷:۲)

"اسے رسول! یہ لوگ آپ سے شہر حرام (حرمت والا مہینہ)
میں جنگ کرنے کے بارے میں پوچھتے ہیں کہتے کہ اس میں لڑنا ایک بڑا
میں وائل ہونے کے راہوں سے روکنا، اس کا انکار کرنا، مسجد حرام
میں وافل ہونے سے روکنا اور اس سے وہاں رہنے والوں کو نکال وینا
اس سے بڑا گناہ ہے۔یادر کھئے کہ فتنہ (شرارت، ایڈا، سازش) قبل سے
بدتر جرم ہے۔"

چندروزبعد اہل مکہ نے عثمان و تھم کافدیہ بھیجا، نیکن حضور بھی نے فرہایا کہ مہم کے دوآد می لیعنی حضرت سعد ٹین الی وقاص اور حضرت معد ٹین الی وقاص اور حضرت متبہ ٹین غزوان ابھی تک والی نہیں آئے۔ بچھے خطرہ ہے کہ یہ کہیں تمہارے ہاتھ نہ لگ گئے ہوں۔ میں ان کے آنے پر قید بول کا فیصلہ کروں گا۔ چنانچہ ایک آدھ دن کے بعد یہ دونوں پہنچ گئے تو حضور بھی نے آبید ایک آدھ دن کے بعد یہ دونوں پہنچ گئے تو حضور بھی نے آبید ایک آدھ دن کے بعد یہ دونوں پہنچ گئے تو

جولوگ قتل یا گرفتار ہوئے وہ بڑے خاندانوں کے تھے۔ مقتول عمروعبدائلہ الحضری کا بیٹا تھاجو امیر معاویہ کے وادا حرب بن امیہ کا حلیف تھا۔ عثمان بن مغیرہ (حضرت خالد کاداوا اور ولید کاباپ) کا بیتا تھاجو حرب بن امیہ کے بعد دو مرے درجے کار کیس شار ہوتا تھا۔ تھم بن کیسان، خالد بن ولید کے بھائی ہشام بن ولید بن مغیرہ کا آزاد کر دہ غلام پایناہ جو تھا۔

اس واقع نے قریش کو سخت مشتعل کر دیا اور وہ انقام لینے پر آل گئے۔بدر احد اور احزاب کے حملے ای واقعے کا نتیجہ تھے۔ کہتے ہیں کہ عمرو بن الحضری بہلامقتول ہے جومسلمانوں کے ہاتھ سے مارا گیا،اور یہ پہلامال غنیمت تھا جومسلمانوں کے ہاتھ آیا۔

## حضرت زيد بن حارثه كي مهم

جب قریش کی قدیم تجارتی شاہراہ (جوسائل قلزم کے ساتھ ساتھ شام علم جل جاتی تھی) مسلمانوں کے جہم حملوں سے غیر محفوظ ہوگئ تو قریش کی اکثریت نے اس کا استعال ترک کردیا۔البتہ ایک گروہ،جس کا سردار صفوال بن امیہ تفالیہ اپنے آپ کو البوسفیان کارقیب جمتاتھا) شام سے تجارت کرنے پر مصر تھا۔ چنانچہ انہوں نے ایک قافلہ بہ ایں ہدایت شام کو بھیجا کہ وہ آتے جاتے مدینے کے مشرق سے گزرے اور رہبری کے لئے بنو جل کے ایک آدی فرات بن حیان کو اجرت پر ساتھ بھیج دیا۔قافلہ کی قیادت صفوان بن امیہ کے سردتھی۔جب یہ قافلہ مال تجارت لے کر لوٹا تو حضور انہ کی کے اطلاع مل گئ۔ تا فلہ مال تجارت زید بن حارث کو سوسواروں کے ساتھ جمادی قائیہ سے مقابلے کے لئے روانہ کیا۔ تمام مال و الثانیہ ساتھ میں اس قالے در ہم تھی۔

## مهم قطن

کوف اور مک کی راہ پر دونوں کے وسطین ایک قصبہ فید کے نام سے
مشہور تھا۔ اس کے قریب ایک پہاڑ "قطن" کہلاتا تھا۔ حضور ﷺ
کے زمانے میں وہال بنو خزیمہ کی ایک شاخ اسد بھی آباد تھی۔
حضور ﷺ کو اطلاع ملی کہ قبیلۂ اسد کے ایک مروار خویلد کے دو بیٹے
سلمہ و طلیحہ مدینہ پر حملہ کرنے کے لئے ایک اشکر ترتیب دے رہے
ہیں۔ حضور ﷺ نے حضرت الوسلمہ کو ۱۵۰ صحابہ کے ہمراہ اس طرف
بیسے اسم کیم محرم ۳ ھے کو روانہ ہوئی اور وہ لوگ مسلمانوں کی روائی

## وادى عرنه كي مهم

وادئ عرنه مكه كے مشرق ميں عرفات كے قريب واقع تھى۔ يہ بنو ليان كى ملكيت تقى۔ اس قبيلے كے سردار كانام سفيان بن خالد الهذلى تھا۔ حضور وقت كو خرطى كه سفيان مدينے پر حملہ كرنے كے لئے ايك لشكر ترتيب دے رہا ہے۔ آپ في لئے نے حضرت عبدالله بن انيس كو

اس کے مقابلے کے لئے روانہ کیا۔ یہ ۵ محرم ۳ ھ کو تنہا چل پڑے۔ وہاں پہنچ کر اے تلاش کیا۔ موقع پاکر مار ڈالا اور سرکاٹ کرساتھ لے گئے۔ جب حضور پھٹٹ کی خدمت میں پہنچ اور سارا واقعہ بتایا تو حضور پھٹٹ نے خوش ہوکر اپنا عصاعطا کیا اور فرایا: تخصر بھذہ فی اللحنة (جنت میں اس کے سہارے سے چلنا)۔ جب یہ فوت ہوئے تو عصا ان کے کفن میں رکھا گیا۔

## بئيرمعونه كيمهم

عفر ٢ ه ميل حضور بي ني نجد ك ايك قبيل عامر بن معصعد کے ایک رئیس الوالبراعامرین مالک کو اسلام کی وعوت دیداس نے كماك قبل ك حمايت حاصل كرف نيزاك اسلام س متعارف كرانے كے لئے چند محابہ ميرے ساتھ بھيجے۔حضور اللطائ نے فرمايا كه مجمع الل نجدير اعتبار نهيل- كبنه لكاكه مين ضامن مون- چنانچه آپ ﷺ نے چند صحابہ اس کے ساتھ کر دئے۔ان کی تعداد بعض روایات کے مطابق سٹر اور بعض کے مطابق چالیس تھی۔ یہ لوگ ارض بنوسلیم کے ایک کنوئیں بئیر معونہ پر پہنچے تو دہاں سے اپن جماعت کے ایک آدمی حرام بن لمحان کو حضور عظی کا خط دے کر قبیلے کے سردار عامر بن طفیل کی طرف بھیجا۔ اس نے قاصد کو قتل کر دیا اور بنو سلیم کے چند آدمیوں کے ہمراہ بیرمعوند کی طرف چل بڑا۔ راہ میں سامنے سے صحابہ آگئے جو قاصد کو ڈھونڈنے کے لئے نکل پرے تھے۔ عامرنے ان کو تھیر کر قتل کر دیا اور عمرو بن امیہ کویہ کہہ کر چھوڑ دیا کہ میری ماں نے ایک غلام کو آزاد کرنے کی منت مانی تھی اس لئے تو آزاد ہے اور ساتھ ہی اس کی چوٹی کاٹ لی۔اس جماعت کے سردار حضرت منذر تقے اور اس میں حضرت عامر بن فہیرہ اور حضرت نافع ہن مدیل جيے جليل القدر لوك شامل تھے۔

## رجيع كي مهم

صفر سویں قبائل عضل وقارہ کے چند آدی حضور اللیکی خدمت یس حاضر ہوئے اور کہا کہ ہماری قوم اسلام لاچکی ہے لیکن احکام شرعیہ سے ناآشا ہے اس کے ہمارے ساتھ چندعالم وسلغ تھیجے۔حضور پھیکی

نے سات صحابہ کا انتخاب فرمایا اور حضرت مرثد "بن الی مرثد کو ان کا امیر مقرد کر کے بھیج دیا۔ جب یہ لوگ مقام رجیج پر بہنچ تو انہوں نے غداری کی اور بنو لیمیان کے چند آدمیوں کو بلا کر پانچ کو شہید کر ڈالا اور باقی وہ لیمی حضرت خبیب " بن عدی اور حضرت زید " بن دشتہ کو کہ میں قریش کے ہاں فروخت کر دیا اور قریش نے انہیں شہید کر ڈالا۔ خبیب " کو ابو سروعہ نے (جس کے والد حارث بن عامر کو خبیب " نے احد میں کو ابو سروعہ نے (جس کے والد حارث بن عامر کو خبیب " نے احد میں کتا کیا تھا) اور زید کو صفوان بن امیہ خلف نے شہید کیا، کیونکہ اس کا باب امیہ بن خلف بدر میں مسلمان کا سرلیا جا تھ سے بلاک ہوا تھا اور صفوان اس کے یہ نے میں کی مسلمان کا سرلیا جا تھا۔

مهم قرطاء

قرطاء نجد کے ایک قبیلے عامر بن صعصعہ کی ایک شاخ تھی جو حرمین کے مشرق میں آباد تھی۔ حضور بھٹ کو اطلاع کی کہ یہ لوگ مدینہ پر حملہ کرنا چاہج ہیں تو آپ بھٹ نے محر ۲ دھ میں حضرت محمہ بن مسلمہ کو تیس صحابہ کے ہمراہ ان کی مرکو نی کے لئے بھیجا۔ وہ لوگ پہاڑوں کی طرف بھاگ کئے اور صحابہ کچھ مال غنیمت لے کروالیس آگئے۔

عكاشه يوكمبم

حضور المسلام على كه نجد كاليك قبيله اسد، شرارت برآماده بهد من الاسدى كور بيخ الاول بهد آپ الله الله بن محص الاسدى كور بيخ الاول الله من چاله الله بي الله الله بي اله

مهم ذوالقصه

مدینہ سے چوبیس میل دور نجد میں بنو تعلبہ کا ایک موضع ذوالقعمہ کہلاتا تھا۔ حضور ﷺ کو اطلاع ملی کہ وہاں تعلبہ کے آدمی حملے کے لئے جمع مورہ بین چنانچہ آپ چھی ہی سند کو صرف دس صحابہ کے ہمراہ مقابلے کے لئے بھیجادہاں ایک سو آدمی اکتھے ہوگئے ادرانہول نے سب کومار ڈالا۔ صرف محمد بن مسلمہ آدمی اکتھے ہوگئے ادرانہول نے سب کومار ڈالا۔ صرف محمد بن مسلمہ

ی کر نکل سکے۔ حضور ﷺ نے نورًا چالیس صحابہ کا ایک اور دستہ حضرت ابوعبیدہ من بن جراح کی قیادت میں روانہ کیالیکن وہ لوگ منتشر ہوگئے۔

دو تمن ہفتے بعد تعلیہ کے چند آدی اپنے اونوں کو چرانے کے لئے دینہ کے قریب ایک چرا گاہ میں آگئے۔ حضور ﷺ نے حضرت الوعبیدہ کو دوبارہ چالیس محابہ کے ساتھ بھیجا۔ وہ خود تو بھاگ گئے لیکن ان کے بیشتر مولیش بیچے رہ محے جنہیں یہ ہانگ لائے۔

مهم جموح (یاجموم)

آنحضور ﷺ کو اطلاع ملی کہ بنوسلیم کسی شرارت کے لئے جمع ہو رہ ہیں۔ آپ ﷺ نے رہتے الآخر او میں حضرت زیر بن حارثہ کو ان کی گوشالی کے لئے روانہ کیا۔ یہ لوگ ارض بنوسلیم کے ایک چشے جموح (یا جموم) پر پہنچ تو وہاں ایک عورت نے بنوسلیم کے محلے تک ان کی رہنمائی کی۔ چنانچہ یہ کچھ قیدی اور مال غنیمت حاصل کرنے میں کا رہنمائی کی۔ چنانچہ یہ کچھ قیدی اور مال غنیمت حاصل کرنے میں کا میاب ہوگئے۔

مهم عيص

مدینہ میں یہ خربہبی کہ قریش کا ایک تجارتی قافلہ مدینہ ہے کوئی
پیچاس میل مشرق میں ارض بنوسلیم ہے گزرنے والا ہے۔ آپ ﷺ
نے جمادی الاولی لا حسن زیر میں زیر میں صارفہ کو • اسواروں کے ہمراہ اس
کی طرف بھیجا۔ ارض سلیم کے ایک مقام عیص پر قافلہ والوں سے
مقابلہ ہوا اور حضرت زیر گامیاب ہوئے۔ مال تجارت میں چاندی کی
بھی خاصی مقدار تھی جو بہت المال میں واضل کرادی گئے۔

مهم طرف

طرف ایک چشمہ ہے، مدینہ سے ۲۹میل بصرہ (مشرق) کی طرف۔ خبر لمی کہ اس مقام پر سیمھ اعراب (دیہاتی جنگل) میلے کے لئے جمع ہو رہے ہیں۔ حضور ﷺ نے جمادی الثانیہ ۲ھ میں حضرت زیر ؓ بن حارثہ کو ۱۵صحابہ کے ساتھ بھیجا۔ یہ طرف تک گئے، لیکن مقالمے میں کوئی نہ آیا۔

## مبم حسلی

مدینہ میں خبرآئی کہ بنو جزام، جو مدینہ سے کوئی تین سومیل شال
میں تیا کے قریب آباد تھے، مدینہ کے قاقلوں اور مسافروں کولوٹ لیتے
ہیں۔ حضور ﷺ نے جمادی الثانیہ الدہ میں حضرت زیر بن حارثہ کو
پانچ سو کا ایک لشکر دے کر اس طرف بھیجا۔ وادی القرک سے ذرا
شال میں بمقام حسلی جزامیوں سے مقابلہ ہوا۔ انہیں سخت فکست
ہوئی۔ حضرت زید کو غنیمت میں ایک سواسیر، ایک ہزار اونٹ اور پانچ
ہزار بکریاں ملیں۔

#### مربيه دومة الجندل

دومۃ الجندل شالی عرب کا ایک سرحدی شہرے جس میں بنوکلب آباد تھے۔ جب انہوں نے دینہ کے قافلوں اور مسافروں کو شک کرنا شروع کیا تو آنحضور ﷺ نے حضرت عبدالرحمان میں عوف کو شعبان او میں سات سومحابہ کے ہمراہ ان کی طرف جیجا۔ وہاں پنچے تو ان کا امیر اصبح بن عمرو الکلبی بہت ہے آدمیوں کے ساتھ مسلمان ہوگیا اور اپنی بیٹی حضرت عبدالرحمان کے تکاح میں دے دی۔

## مهم فدك

مدینہ سے تقریباً ایک سوہیں میل شال میں خیبراور وادی القرئ کے در میان یہود کی ایک بتی فدک کہلاتی تھی۔ اس میں بنوسعد بن بکر کا قبیلہ بھی آباد تھا۔ اطلاع ملی کہ اس قبیلے کے لوگ یہودیان خیبر کی اماد دکے لئے جمع ہور ہے ہیں۔ آپ شکا نے شعبان او میں حضرت علی کو ایک سوصحابہ کے ہمراہ اس طرف بھیجا۔ یہ لوگ خیبروفدک کے در میان ہمیج نامی ایک جیشے پر جارے۔ وہاں اس قبیلے سے جنگ ہوئی۔ وہ خود تو فورًا بھاگ گئے لیکن ان کے مویشی چھچے رہ گئے جن میں سے حضرت علی پانچ سواد نے اور دوہزار بکریاں ہائک لائے۔

## مهم ابن عتيك

حضور فی کا ایک سردار الورافع ملی کہ خیبریں یہود کا ایک سردار الورافع سلام بن الی الحقیق النفری مدینہ پر حملے کے ارادے سے ایک اشکر جمع

کر رہا ہے۔ حضور ﷺ نے حضرت عبداللہ میں علیک کو چار وگیر صحابہ کے ہمراہ اس کی طرف بھیجا۔ ان لوگوں نے رات کے وقت البورافع کو اس کے گھریس داخل ہو کر قتل کر دیا اور بخیریت لوٹ آئے۔یہ مہمرمضان اسے میں جمیح گئ تھی۔

## مهم عبدالله بن رواحه

جب الورافع قتل ہوگیا تو یہودیان خیبرنے اسربن زارم کو اپنا قائد بنا لیا۔ یہ قبائل غطفان کے ہاں امداد کے لئے گیا۔ جب حضور ﷺ کویہ اطلاع ملی توآپ ﷺ نے شوال او میں حضرت عبداللہ بن رواحہ کو ۳ صحابہ کے ساتھ اس کی طرف بھجا۔ عبداللہ ش نے دہاں پہنچ کر اسراور اس کے تیس آومیوں کوقتل کرڈالا۔

## مهم كرزبن جابر

شوال الاهیم قبیلہ عربنہ کے آٹھ آدی حضور ﷺ کے پال مدینہ کا آئے اور اسلام لانے کے بعد مدینہ ہی میں رہنے گئے۔ انہیں مدینہ کا آب و ہوا راک نہ آئی تو آخصور ﷺ نے انہیں مدینہ ہے چھے میل دور قبائی جانب ذوالجدر نائی ایک چراگاہ میں بھیج دیا جہاں حضور ﷺ کی اونٹیاں بھی چرتی تھیں۔ چروا ہے کانام بیار تھا۔ یہ حضور ﷺ کا آزاد کردہ غلام تھا۔ جب وہ لوگ تندرست ہو گئے تو بیار کی آنگھیں پھوڑ نے اور ہاتھ پاؤل کا شخے کے بعد اسے قبل کردیا اور پندرہ اونٹیال پائک کرلے گئے۔ حضور ﷺ تک یہ المناک اطلاع پہنی تو آپ ﷺ پائک کرلے گئے۔ حضور ﷺ تک یہ المناک اطلاع پہنی تو آپ ﷺ نے ان کو تخت میں بھیجا۔ انہوں ہے نے چوروں کو جالیا اور نی کریم ﷺ نے ان کو تخت میں بھیجا۔ انہوں ہے نے چوروں کو جالیا اور نی کریم ﷺ نے ان کو تخت میں بھیجا۔ انہوں ہے نے چوروں کو جالیا اور نی کریم ﷺ نے ان کو تخت

# عمرو بن اميه ڪمهم

مکہ میں نبی کریم اللہ اور اسلام کابدترین وشمن الوسفیان تھا۔ یہ مسلمانوں کی تخریب و تباہی کے لئے سلسل سازشوں میں مصروف رہتا تھا تک آکر آنحضور اللہ نے حضرت عمروبن امید اور سلمہ "بن اسلم کو تھا کہ وہ الوسفیان کوختم کر آئیں۔ یہ دونوں مکہ پنچے عمرة کجد کا

طواف كررى من كم الوسفيان في البيس ديكه ليا اور قريش كو خركر دى - قريش البيس پكر في كے لئے جمع موئے توب دونوں بھاگ نكلے اور نواح مكم ميں قريش كے تين آدميوں كو قتل اور ايك كو گرفتار كرف كيعدواليس آ كئے -

#### مهم فدك

فدک وادی القریٰ کی ایک بستی تھی۔ یہ وادی خیبر اور تیا کے در میان واقع تھی اور بہت سر سزوشاواب تھی۔ اس بستی میں بہود آباد سے در میان وات بھی توان سے در میں ہیداوار سالاند پر صلح کرلی۔ لوگوں نے لڑے بغیر نصف زرگی پیداوار سالاند پر صلح کرلی۔

#### ہم تربہ

آنحضور و الطلاع ملی کہ مکہ سے چاررات کے فاصلے پر نجران کی طرف ایک مقام تربہ میں بنوہوازن کے پیچے شوریدہ سرآماد ہ شر میں۔ آپ ویکٹ نے شعبان کے ہیں حضرت عمر کو تیس صحابہ کے ہمراہ اس طرف بھیجا، لیکن وہ لوگ بھاگ گئے۔

## مهم بن كلاب

شعبان ع ه میں حضرت ابو بکر اکو نجد کے ایک قبیلے بنو کااب کی سرکولی کے لئے بھیجاگیا۔ حضرت صدیق اکبرنے ان کے شریروں کو سزا دی اور چند قیدی پکڑلائے۔

## مهم بشير بن سعد

شِعبان عرد میں حضور ﷺ نے حضرت بشیر میں استعد کو تیس صحابہ کے ہمراہ فدک کے ایک قبیلے بنو مرہ کی گوشالی کے لئے بھیجا۔ چونکہ وہ تعداد میں بہت زیادہ تنے اس لئے انہوں نے اس دستے کو بہت نقصان پہنچایا۔ حضرت بشیر میں سعد کو سخت زخی کر دیا اور انہیں ان کے ساتھ اٹھا کر والیس لائے۔

#### مهم ميفعه

میفعه مدینے سے ۹۲میل دور نجد میں ایک مقام تھا جہال رمضان

کھ میں دو قبائل بنو عوال اور بنو عبد بن تعلبہ کے چند شوریدہ مرشرارت کے لئے جمع ہوگے۔ بی کریم کی نے حضرت غالب بن عبداللہ کو ایک سوتیں آدمی دے کر اس طرف بھیجا۔ وہاں جنگ ہوگ دوران جب اور قبائل کو سخت شکست کا سامنا کرنا پڑا۔ جنگ کے دوران جب حضرت اسامہ بن نہیک بن مرداس کی طرف تمار اسامہ بن نہیک بن مرداس کی طرف تمار اسامہ بن نہیک بن مرداس کی طرف تمار اسامہ نے بند آواز سے کہا: لا الله الا الله لیکن حضرت اسامہ نے اسے مار ڈالا۔ جب یہ خبر حضور بھی تک بنی تو حضرت اسامہ نے اس کا در آئدہ محاط دل چیر کر دیکھا تھا؟) اس پر حضرت اسامہ نے توبہ کی اور آئدہ محاط دل چیر کر دیکھا تھا؟) اس پر حضرت اسامہ نے توبہ کی اور آئدہ محاط در شخصہ کیا۔

#### مهم الجناب

خیرکی وادی القری کے درمیان الجناب ایک مقام ہے شوال کے میں حضور ﷺ کو اطلاع ملی کہ عیینہ بن حصن، قبیلہ غطفان کی ایک جعیت کے ساتھ الجناب میں مقیم ہے اور مدینہ پر حملہ کرنا چاہتا ہے۔
آپﷺ نے حضرت بشیر میں سعد انصاری کو تمین سوآدی وے کر
اس طرف بھیجا۔ وہ لوگ انہیں دیکھتے ہی بھاگ گئے۔مسلمانوں کو صرف دوآدی اور چند اونٹ طے جنہیں یہ پکڑلائے۔

### مهم ابن الي العوجا

ذوالجہ کے میں بنوسلیم کی ایک جمعیت کو منتشر کرنے کے لئے حضور ﷺ نے حضرت ابن الی العوجا کو پچاس آدمیوں کے ہمراہ بھیجا۔ وہاں پہنچ تو تبائلیوں نے انہیں گھیرلیا۔ ان میں سے اکثر قتل ہوگئے اور این الی العوجا خت زخی ہوئے۔

#### عبم كديد

کدید تجازیس ایک مقام ہے جہال صفر ۸ ہ میں بنو ملوح کے چند آدی جمع ہو گئے تھے۔ حضور ﷺ نے حضرت غالب بی عبد اللہ لیش کووس صحابہ کے ساتھ بھیجا۔ ان لوگوں نے رات کے وقت ان پر حملہ کیا اور ان کے مویشی ہانگ لائے۔

### مېمېى

ک ایک کنویں یا چشنے کا نام ہے جو مدینہ سے پانچ منزل دور، مکہ و بصرہ کی راہ پر نجد میں واقع تھا۔ وہاں قبیلہ ہوازن کے چند آدی فتنہ کاری کے لئے جمع ہو گئے۔ حضور ﷺ نے حضرت شجاع بن الی دہب الاسدی کو چوبیس آدی دے کر بھیجا۔ وہ لوگ مقابلے میں نہ آئے اور یہ ننیمت لے کرلوث آئے۔

## مهم كعب شبن عمير

حضور ﷺ نے ربیع الاول ۸ ھ میں حضرت کعب میں عمیر غفاری کو پندرہ صحابہ کے ہمراہ ذات اطلاح میں تبلیغ کے لئے جمیجا۔ یہاں کے لوگوں نے ان پر حملہ کر دیا اور سب کو مار ڈالا۔ صرف ایک زخی کسی طرح مدینے میں والی بہنچا۔

### مهم مونته

موتہ جنوبی اردن کا ایک سرحدی شہرہے۔ بات ایوں ہوئی کہ نبی

کریم شی نے جمادی الاولی ۸ ھیں حضرت حارث میں عمیر ازدی

کو ایک تبلیغی خط دے کر بصری (شام) کے والی کی طرف بھیجا۔ جب
قاصد موتہ میں پہنچا تو اے قبیلہ غسان کے سردار شرصیل بن عمرو نے

قاصد موتہ میں پہنچا تو اے قبیلہ غسان کے سردار شرصیل بن عمرو نے

قار کر دیا۔ اس پر حضور شرک نے ایک مہم تر تیب دی جو تمن ہزار افراد
پر مشتمل تھی۔ حضرت زیر میں حارثہ کو امیر مقرر کیا اور ہدایت فرمائی کہ

اگر زیر شہید ہوجائیں تو حضرت جعفر بن ابی طالب اور ان کے بعد
حضرت عبداللہ میں تو حضرت جعفر بن ابی طالب اور ان کے بعد
حضرت عبداللہ میں تو حضرت جو شربی ہوں۔ اگر یہ بھی شہید ہوجائیں تو
صابہ اور تینوں امیر شہید ہوگئے اور باقی مدینہ میں دائیں آئے تولوگوں

نے ان برمٹی اچھائی۔

### مهم ذات السلامل

مدینہ میں یہ خرآئی کہ وادی القریٰ ، (جو مدینہ سے دس ایوم کی مسافت پروازی کے لئے مسافت پروازی کے لئے اکتھے ہوگئے ہیں۔ حضور ﷺ نے جمادی الثانیہ ۸ ھ میں حضرت عمرو

بن عاص کو تین سو صحابہ کے ہمراہ اس ست بھیجا۔ وہاں پہنچ کر انہوں نے اطلاع دی کہ قبائلیوں کی تعداد بہت زیادہ ہے اس لئے کمک بھیجی جائے۔ آنحضرت بھیجا۔ کہتے ہیں کہ ان کو دوسو آدی دے کر ان کی مدد کے لئے بھیجا۔ کہتے ہیں کہ ان لوگوں نے اپنے آپ کو زنجیروں سے باندھ لیا تھا تاکہ جم کر لڑھیں اور بھا گنے کی را ہیں بند ہو جا تیں۔ ای بنا پر اس مہم کو ذات السلامل (زنجیروں والی) کہتے ہیں۔ ان تمام انتظامات کے باوجود قبائل کو شکست ہوئی۔

#### مهمخبط

خبط کے دو مغہوم ہیں: اول در ختوں کے سوکھے ہیے، دوم مدینہ سے پانچ دن کی مسافت پر شال مغرب کی طرف ساحل کے قریب قبیلہ ؟ جہینہ کا ایک موضع۔

رجب ۸ ھیں آنحضور ﷺ نے حضرت عبیدہ بن جراح کو دینہ سے پانچ دن کی مسافت پر سامل کی طرف بھیجا جہاں سے جبینہ کی شرار تول کی اطلاعات آربی تھیں۔ اتفاقاً سفر میں ان کاراش ختم ہوگیا اور انہیں سو کھے بتوں پر گزارہ کرنا پڑا۔ جب یہ ساحل پر پنچ توسمندر کی اہر میں لیٹی ہوئی ایک بڑی مچھلی خشکی پر آگی اور انہوں نے اسے گھر کر کی اہر عبر جبینہ کارٹ کیا۔ کفار بھاک کے اور صحابہ والی آ کے۔

#### مهم خضره

نجد میں قبیلۂ بنو محارب کے ایک موضع کا نام خضرہ ہے۔ شعبان ۸ھ میں حضور ﷺ نے بنو محارب کی گوشالی کے لئے حضرت ابوقبادہ " بن ربعی انصاری کو خضرہ کی طرف بھیجا۔ کفار کو شکست ہوئی۔ صحابہ اتنا مال غنیمت ساتھ لائے کہ خس نکالنے کے بعد بھی ہر ایک کو بارہ بارہ اونٹ لے۔ اونٹ لے۔

### عرتیٰ کی تباہی

عن دراصل خلد میں آیک درخت کانام تھاجس کے نیچ آیک بت رکھا ہوا تھا جو لات و منات کے بعد تراشا گیا تھا۔ اس درخت کی مناسبت سے یہ بھی عزیٰ کہلانے لگا تھا۔ فتح کمہ کے پانچ دن بعد

حضور ﷺ نے حضرت خالد میں وئید کو تیس سوار دے کر ہدایت فرمائی کہ وہ اس بت کو توڑ آئیں اور انہول نے تغیل کی۔

## سواع کی تباہی

سواع، قبیلہ ہزیل کابت تھاجو مکہ سے تین میل دور ایک مقام رباط میں نصب تھا۔ حضور ﷺ نے فتح مکہ کے بعد حضرت عمرو "بن عاص کو تھم دیا کہ وہ اس بت کو مرادیں۔

### منات کی تباہی

منات اور، خزرج اور غسان کامنم تھاجو مکہ کے شال میں ایک مقام مشلل میں نصب تھا۔ حضور ﷺ نے فتح مکہ کے بعد حضرت سعد میں بن زید اشہلی کو حکم دیا کہ وہ اسے جاکر توڑ آئیں۔ حضرت سعد نے تقیل کی۔ سعد کے ہمراہ بیس سوار تھے۔

## مهم بنونتيم

سم عرب کا ایک اہم قبیلہ تھا جو طلح ایر ان کے مغربی ساحل کویت
کے قریب آباد تھا۔ حضور ﷺ کو اطلاع ملی کہ یہ قبیلہ حلے کی تیاریاں
کر رہا ہے۔ آپ ﷺ نے حضرت عیینہ "بن حصن الفزاری کو پچاس
سوار دل کے ہمراہ جو خالص اعراب تھے اور ان میں کوئی مہاجریا
انصاری شامل نہ تھا، اس ست روانہ کیا۔ وہاں سے یہ کیارہ مرد، کمیارہ
عورتیں اور تین نیچ گرفآر کر لائے۔ پیچے بیچے رؤسائے تیم کا ایک
وفد بھی آن بہنچا۔ حضور ﷺ نے ان کی درخواست منظور فرما کرتمام
قبدی چھوڑد ہے۔ یہ واقعہ ہو میں پیش آیا تھا۔
قبدی چھوڑد ہے۔ یہ واقعہ ہو میں پیش آیا تھا۔

### مهم قطبه بنعامر

مدینہ میں اطلاع آئی کہ بنوختم (جو مکہ کے شال میں دو ایم کی مسافت پروادی بیشہ کے قریب رہتے تھے)آبادہ فساد ہیں۔حضور ﷺ نے مفرہ ہیں حضرت قطبہ میں مسافت کیا۔ دہاں شدید مقابلہ ہوا اور حضرت قطبہ کافی مال غنیمت کے ساتھ والی آئے۔

#### مهم بی کلاب

بنو کلاب نجد میں رہتے تھے۔ ان کے متعلق خبر ملی کہ یہ جملے ک تیاری کر رہے ہیں۔ حضور ﷺ نے رہتے الاول ۹ھ میں حضرت ضحاک بن سفیان کوان کی طرف بھیجا اور انہیں شکست ہوئی۔

#### تهم علقميه

ر نیخ الآخر ۹ ھ میں حبشہ کے کچھ آدمی جدہ میں آگر قانون شکی کرنے گئے۔حضور ﷺ نے علقمہ " بن مجزز المدلجی کو تین سوآ دمیوں کا ایک دستہ دے کر اس ست بھیجالیکن وہ لوگ انہیں دیکھتے ہی بھاگ گئے۔

## مهمالفلس

الفلس قبیلۂ طے کابت تھا اور یہ قبیلہ مدینہ سے تقریباً سومیل شال مشرق میں آباد تھا۔ حضور ﷺ نے ربیع الآخر ہو میں حضرت علیٰ کو ڈیڑھ سوسوارول کے ہمراہ اس طرف بھیجا۔ یہ بت مشہور حاتم (کریم و فیاض) کے محلے میں نسب تھا۔ ان لوگوں نے مقابلہ کیالیکن حکست کھائی۔ فیمت میں کچھ مویشی اور قیدی آئے۔ ان میں حاتم کی جگست کھائی۔ فیمت میں کچھ مویشی اور قیدی آئے۔ ان میں حاتم کی جہی شامل تھیں ہے سفانہ بنت حاتم + عدی بن حاتم۔

#### مہم یمن

نی کریم بھوٹی نے حضرت علی کو تمین سو سواروں کے ہمراہ یمن میں تبلیغ اسلام کے لئے بھیجا اور ہدایت کی کہ جب تک وہ لوگ تم پر حملہ آور نہ ہوں، تم ان سے جنگ نہ کرو۔ وہاں پہنچ کر جب حضرت علی نے اسلام پیش کیا تو انہوں نے تیر اور پھر پر سانے شروع کر وئے۔اس پر جنگ چھڑگی اور بیس یمنی ہلاک ہو گئے لیکن اس واقعے کے بعد ان لوگوں نے اسلام قبول کر لیا۔

## مبم إسامه

ہزار مجابدین کے ہمراہ اربی الاول ااھ کوروم کی طرف روانہ کیا۔
حضرت اسامہ مدینہ کے باہر جرف میں آخری جائزے کے لئے
تصبرے۔ ۱۲ ربی الاول کو آگے بڑھنے کا ارادہ ہی کر رہے تھے کہ
حضور ﷺ کی وفات کی خبر لی۔ لشکر واپس آگیا۔ لیکن جونبی حضرت
الوبکر میعت وغیرہ نے فارغ ہو چکے تو حضرت صدیق اکبر نے اسامہ کو
این مہم پر دوبارہ جانے کا تھم دے ویا۔ وہ یکم ربیع الآخر کو روانہ
ہوئے۔ بیس ون کے بعد منزل (مونہ) بنچ۔ شمن سے مقابلہ ہوا۔ پھر
واپس چل پڑے اور بیندرہ دن کے بعد مدینہ پہنچ گئے۔

حضور ﷺ کی تمام مہمات کی تعداد کیا تھی؟ اس میں سیرت الگاروں کا اختلاف ہے۔

## س ع

سعد من الی وقاص: صحابی رسول او نامورسید سعد کاشار عشره مبشره سعد اور کنیت ابواسحاق تلی حضرت سعد کاشار عشره مبشره میں ہوتا ہے - بی کریم الی کے چپازاد بھائی ہے - ابتدائی میں اسلام قبول کر لیا تھا۔ قبول اسلام کے وقت ان کی عمر صرف کاسال تلی ۔ چنانچہ تمام غزوات میں بڑی شجاعت اور دلیری سے لڑے اور کفار کو خوب نقصان پہنچایا۔ حضرت عثمان کے دور خلافت میں ابی سپاہیانہ ذیدگی کے جوہر دکھائے، مگر حضرت عثمان کی شہادت سے کچھ الیے دل شکتہ ہوئے کہ سیاسی زندگی سے کنارہ کش ہوگئے۔ ۵۰ ھر(اکاء) میں تقریبًا ستر سال کی عمر میں انتقال ہوا۔ وفات کے بعد انہیں جنت میں تقریبًا ستر سال کی عمر میں انتقال ہوا۔ وفات کے بعد انہیں جنت ایقی میں وقن کیا گیا۔

پست میں بین حیثت : معانی رسول - والدہ کے نام "جتنہ" سے ان کی نسبت مشہور ہوئی - صرف پندرہ سال کی عمر میں اسلام قبول کیا۔ امام ابولیوسف کیا۔ امام ابولیوسف حضرت سعد بن جتنہ بی کی اولاد میں سے ہیں۔

ار سعد بن جماز: صابی رسول الله د نب نامه یه به:

سعد بن جماز بن ثعلبہ بن خرشہ بن عمرہ بن سعد بن ذیبان بن رشدان بن قیس بن جہند بعض نے ان کانسب سعد بن مالک بن تعلیہ بن جماز کوہ بدر اور غزوہ تعلیہ بن جماز کوہ بدر اور غزوہ احد میں شریک تھے، لیکن حضرت سعد بن جماز کی وجہ سے غزوہ بدر میں شریک نہ ہوئے ۔ جنگ بمامہ میں شریک ہوئے ۔ جنگ بمامہ میں شہید ہوئے ۔

اسعد النها اور بیعت عقبہ اولی میں اسلام قبول کیا۔ غزوہ احد میں دوران عضا اور بیعت عقبہ اولی میں اسلام قبول کیا۔ غزوہ احد میں دوران لڑائی ہارہ زخم آئے اور ای وجہ سے شہید ہوگئے۔ اسلام کاجذبہ دل میں موجزن تھا اور مالی وجانی قربانی سے بالکل در لیخ نہیں کرتے تھے۔ میں موجزن تھا اور مالی وجانی قربانی سے بالکل در لیخ نہیں کرتے تھے۔ علیہ اوس کی شاخ بن عبد الاشہل سے تعلق رکھتے تھے۔ نسب نامہ یہ ہے: سعد بن زید بن ملک بن عبد بن عبد الاشہل اللہ بر میں سے ہیں۔ لیے کم ملک بن عبد بن عبد الاشہل۔ الل بدر میں سے ہیں۔ لیے کم ملک بن عبد الاشہل۔ الل بدر میں سے ہیں۔ لیے کم اوس وخزرج کے بعد آنحضرت موزن کے بعد آنحضرت وخراج کے بعد آنحضرت کو توڑن نے پر مامور فرمایا تھا۔

پ سعد بن ربد ررق : صحابی رسول الله اسب نامه به به سعد ابعض روایتول میس "اسعد" نام آیا ہے) بن زید بن فاکه بن نرید بن فاکه بن نرید بن خلدہ بن عامر بن زرتی ۔ خزرج کے خاندان زرتی سے تھے۔ نبی کریم الله کی ساتھ غزوہ بدر الکبری میں شریک ہوئے۔ اس سے زیادہ ان کے طالات معلوم نہیں۔

استعداده بن عباوه بن عباوه: صحابی رسول السلاد نسب نامه به ب:
سعد بن عباده بن ولیم بن عارش بن ابی حزیمه بن تعلیه بن طریف متمول مسلمانوں میں سے تھے۔ غزوهٔ بدر میں شریک نه ہوسکے، لیکن غزوهٔ احد میں شرکت کی۔ آنحضور السلام کے وصال کے بعد یہ خبرمدینہ میں بھیل کی کہ حضرت سعد بن عباده آپ کی کہ حضرت سعد بن عباده آپ کی ہوگئے تھے کہ بھر حضرت ابو بکر صداتی کا انتخاب ہوگیا۔ اس کے بعد حضرت سعد بن عباده نے سیاس در او بر حدات سعد بن عباده نے سیاس در او بر حدات سعد بن عباده نے سیاس در او بر حدات سعد بن عباده نے سیاس در او بر حدات ابور کی شام میں ۱۵ او ۱۳ میں ان کا

انتقال موا\_

\* سعد بن عثمان: صحابی رسول الله خزرج کے خاندان بی زریق سے نسب نامہ یہ ہے: سعد (بعض نے سعید لکھا ہے) بن عثمان بن خلدہ بن مخلد بن عامر بن زریق ۔ غزوہ بدر و غزوہ احد کے بعد ان کے حالات کا علم نہیں ہو سکا۔

پ سعد بن مالک بن مالک: صحابی رسول الله - نسب نامه یه ب : سعد بن مالک بن منان بن عبید بن ثعلبه بن الا بجر - بلند پایه عالم اور مجابد تھے - ان کو آنحضور الله کی احادیث بھی یاد تھیں - 20 ھیں انقال ہوا۔

پ سعد بن معاز: صحابی رسول کید بی اوس تعلق محاد محافی اس معانی سول کید محاد الانسار" رکھا تھا۔ غزوہ بدر میں بھی شریک ہوئے۔ غزوہ خندق کے دوران آئھ میں تیرلگاجس سے ایک او تک خون بہتارہا۔ ای زخم کے باعث ۵ میں صرف سے سال کی عمر میں انتقال ہوا۔

الله سعید بن ربی: صحابی رسول الله الله عفیه ثانی حضرت عمر بن خطاب کے بہنوئی تھے۔ حضرت عمر کی بہن حضرت فاطمہ بنت خطاب ان کے نکاح میں آئی تھیں اور ان دونوں کا نکاح اسلام قبول کرنے ہے کائی پہلے ہوچکا تھا۔ حضرت عمر کے اسلام الانے کا محرک حضرت فاطمہ اور حضرت سعید بن زیدی کا اسلام بنا۔ حضرت سعید بن زید ایک شریف النفس انسان تھے اور ان کے والد بھی ایک موحد تھے زید ایک شریف النفس انسان تھے اور ان کے والد بھی ایک موحد تھے (اگرچہ رسول اللہ ﷺ کی بعثت سے پانچ سال قبل ان کا انتقال ہوچکا تھا۔) اسلام قبول کرنے والوں میں سعید بن زید کا اٹھائیسوال نمبر شا۔) اسلام قبول کرنے والوں میں سعید بن زید کا اٹھائیسوال نمبر

مصرت سعید بن زیدنے ۵۰ ه (یا۵ه) یس ۵۰ برس کی عمر میں وفات یائی۔

سعید بن جمیر: صحابی رسول الله کنید الدی بدالله تقی معلی بن جمیر: صحابی رسول الله کنید الدی الله تقی معلم نقد وحدیث پرخوب دسترس تقی اس کے صحابہ کرام ان سے مسائل بوچھا کرتے تھے۔ تجاج بن بوسف کے مقابلے میں انہوں نے ابن اشعث کو شکست ہوئی تو تجاج بن ابن اشعث کو شکست ہوئی تو تجاج بن بوسف نے حضرت سعید بن جمیر کوقید کرکے قتل کرادیا۔

الله سعید بن حارث: محابی رسول الله تریش کے خاندان بن سہم سے تھے۔ نسب نامہ یہ ہے: سعید بن حارث قیس بن عمرہ بن محمد بن سہم بن عمرہ بن مصیص بن کعب بن لوئی بن غالب قرشی سمی۔ حضرت سعید کے چھے سات بھائی مزید تھے۔ ان میں سے ایک کے سواسب کو سابقون الاولون کا اعزاز حاصل ہے۔ زندگ کے بارے میں تفصیل نہیں ملتی۔ حضرت عمرفاروق کے دور خلافت میں بنگ یہ موک میں شہید ہوئے۔

سعيد بن سعيد المحالي رسول المسكان من العاص بن اميد بن العاص بن اميد بن عيد بن العاص بن اميد بن عيد بن العاص بن اميد بن لوى عبد شمس بن عبد مناف بن تصى بن كلاب بن مره بن كعب بن لوى القريش - فع كمد سي عرصد بها اسلام قبول كيا - فع كمد ك بعد رسول الله المسلام المعرد فرما باتصا - حضرت سعيد بن

معیدنے غزوہ طائف میں جام شہادت نوش کیا۔

س ف

ے طے، بنو+عدی بن حاتم

س ق

🧩 سقاییہ: کعبہ کانظم ونسق چلانے کے لئے کئی منصبوں میں ہے

ایک منصب اس کا مقصد تجاج کے لئے پائی کا انظام کرنا تھا۔ نبی کریم ﷺ کے زمانے میں حضرت عباس اس منصب پرفائز تھے۔ پہ سقیفہ بنی سماعدہ: ایک سائبان۔ بنو خزرج کے سردار حضرت سعد بن عبادہ کے مکان کے قریب ایک سائبان تھا۔ اس سائبان کو سقیفہ بنی سعدہ کہا جاتا ہے۔ حیات نبوی ﷺ ہے اس کا

حضرت سعد بن عبادہ کے مکان کے قریب ایک سائبان تھا۔ اس مائبان کو سقیفہ بی سعدہ کہا جاتا ہے۔ حیات نبوی ﷺ ہا اس کا تعلق کچھاس طرح ہے کہ جب نبی کریم ﷺ کادصال ہوا توہب ہے انساری سردار اس سائبان کے گرد جمع ہوگئے۔

ان تمام انصاری سرداروں کی خواہش تھی کہ حضرت سعد ہیں عبادہ کو بی کریم ﷺ کا جانشین مقرر کیا جائے۔اس موقع پر حضرت سعد نے بھی ایک آخریر اس امارت کے حق میں کی۔ اس موقع پر انصاری سرداروں نے مہاجرین میں سے بھی ایک امیر لینے کی تجویز پیش کی۔

جبال واقع کی اطلاع حضرت ابوبکر گوہوئی تووہ حضرت عرق اور حضرت ابوبکر گوہوئی تووہ حضرت عرق اور حضرت ابوبکر کی ساعدہ پنچ اور تمام انصاری سرواروں سے بڑے تمل سے خطاب کیا۔ حضرت ابوبکر صدیق نے اپنال خطاب میں انصار کی قربانیوں کو سراہا، لیکن ساتھ ہی اس خدشے کا اظہار بھی کیا کہ نوسلم بدو قبائل قریش کے علاوہ کی اور قبیلے کے سروار کو مانے سے انگار کر دیں گے اس لئے بہتر ہے کہ قریش ہی میں سے کی ایک کو امیر اور سردار منتخب کیا جائے۔ اس تقریر پر انصاری سرداروں میں تذبذب کے آثار دکھے کر حضرت ابوبیدہ نے ان انسانی سرداروں میں تذبذب کے آثار دکھے کر حضرت ابوبیدہ نے ان اس کے بہاکہ سب سے پہلے انصار ہی نے اسلام کی جمایت کی اور اب اسلام کی تباہی میں انہیں پہل نہیں کرنی چاہے۔ چنانچہ اس کے بعد اسلام کی تباہی میں انہیں پہل نہیں کرنی چاہے۔ چنانچہ اس کے بعد اسلام کی تباہی میں انہیں کہ ہم نے خدا کے رسول کی گئی کی رضا کے لئے قربانیاں دی ہیں اس ہوتے ہوئے کہا ہوں۔ ویسے بھی میرا خیال ہے کہ نبی کریم کی توم آپ کی گئی کی زیادہ سختی کی زیادہ سختی کی زیادہ سختی ہوں۔ ویسے بھی میرا خیال ہے کہ نبی کریم کی گئی کی قوم آپ کی تو آپ کی گئی کی زیادہ سختی کی زیادہ سختی کی زیادہ سختی ہے۔ جانسی کی زیادہ سختی ہوں۔ ویسے بھی میرا خیال ہے کہ نبی کریم کی گئی کی توم آپ کی گئی کی زیادہ سختی کی زیادہ سختی ہے۔

حضرت سعد انساری کے اس خطاب کے بعد انساری سرداروں کا جوش معندا بڑ گیا۔ اس کے بعد حضرت سعد اور حضرت الوعبيد الله

دونوں نے حضرت الو بکر صدیق کے ہاتھ پر بیعت کر لی۔ بعد میں تمام انساری مرداروں نے بھی حضرت الو بکر کے ہاتھ پر بیعت کی۔ اس طرح نبی کرمیم ﷺ کے وصال کے بعد پیدا ہونے والا جانشینی کا اختلافی مسئلہ بحسن وخونی حل ہوگیا۔

دى الوبكر صدلق + صدلق أكبر + وفات محر ﷺ -

# 

\* سملام بن افی الحقیق ، الوراقع : روسائے بونضیر میں ہے ایک رئیس یہ خضر جنگ قریظہ میں حق بن اخطب کے قتل میں ہے بعد اس کا جانشین مقرر ہوا تھا۔ سلام بہت بڑا تا جر تھا۔ اس نے قبیلہ غطفان اور اس کے آس پاس کے قبیلوں کو مسلمانوں پر جلے کے نظر آبادہ کیا، لیکن ۲ ھیں ایک خرر جی انصاری کے ہاتھوں اپنے قلعت خبر میں سوتا ہوا مارا گیا۔ اس کے بعد یہود یوں نے اسر بن رزام کو مسند ریاست پر بٹھایا۔

اله سلطان الحديث: معروف صحابي حضرت الوهرية كا لقب من الإهرية كا

سلع ، جمل : ایک پہاڑی۔ مؤرضین کے مطابق غزدہ خندق کے دوران جبل سلع بی کے دوران جبل سلع بی کے دائن میں نبی کریم ﷺ کالشکر ٹھہرا ہوا تھا۔

یہ خندت اس طرح سے نصف وائرے کی شکل میں کھودی گئ تھی کہ حرۃ واقم کے قریب سے شروع ہو کر جبل سلع کے شالی اور مغربی دائن کے ساتھ ہوتی ہوئی مغرب کو چلی گئ تھی۔

اسلكان بن سلامه: صحابی رسول الله است نامه به با اسعد تفاد "سلكان" لقب تفا اور كنيت "ابوناكد -" نسب نامه به به اسكان بن سلامه بن وقش بن زغبه بن زعورا بن عبدالأشهل خزوه بدر من شركت كی اور اپ رضائی بحائی وشمن اسلام كعب بن اشرف يهود كي و فاص طور پر قتل كيا-اس ك بعد غزوات من شركيك

ہوئے۔ سماھ میں معرکۂ جس (جسرانی عبید) میں لڑتے ہوئے شہادت یائی۔

اب سلمان فارسى: صابي رسول الله المسام "مابه" تفا-کنیت ابوعبداللہ تھی۔ حضرت سلمان فارکی کے والد آتش پرست اور ایک آتش کدے کے ختکم تھے۔ابتدائی سے حل کے متمنی تھے اس لئے یلے عیمائی زہب قبول کیا، گرعیمائی تعلیمات حاصل کرنے کے ووران ہی بتاجیا کہ ارض حجاز میں ایک رسول ﷺ تشریف لائیں گے تو ر سول (ﷺ) کی تلاش میں تجاز آگئے۔ عجاز پہنچ کر ہر شخص کو غور ہے دیکھتے کہ شامد ان میں کوئی نبی ہو۔ آخر کار ایک دن رسول الله عظیم کی آمد کی خبر ملی تو کچھ صدیے کی تھجوریں لے کر آنحضور ﷺ کی خدمت میں حاضرہوئے۔آپ ﷺ نے یہ مجوری کھانے سے احراز فرمایا تو حضرت سلمان فارئ کونبی کرم ﷺ کی نبوت کی ایک نشانی مل گئ۔ دوسرے دن میرنی کرمے اللہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور آنحضور ﷺ کی خدمت میں مجبوریں پیش کیں۔جب بی کرم عے ﷺ کو اطمینان ہوا کہ یہ محجوری صدقے کی نہیں ہیں تو یہ محجوری آپ ﷺ نے تناول فرمالیں۔ تھر کیجے بعد دیگرے حضرت سلمان نے نی کریم ﷺ کی ذات گرامی میں نبوت کی دیگر علامات بھی تلاش کیس اور الممينان ہونے کے بعد اسلام قبول کر لیا۔

غزوہ خندق میں حضرت سلمان فاری کے مشورے پر مسلمانوں
نے اپنے دفاع کے لئے خندق کھودی تھی۔ تقلیم کار کے وقت
مہاجرین اور انصار صحابہ میں ایک دلچیپ بحث چھڑگئ کہ حضرت
سلمان فاری انصار میں ہے ہیں یامہاجرین میں ہے۔ نبی کریم علیہ نے
اس بحث کا حال سنا تو فرمایا:

"سلمان من اهل بیت" (یعنی سلمان میرے اہل بیت ہے بین) غزدة خندق کے علاوہ حضرت سلمان قاری ہر غزدہ میں بی کریم ﷺ کے شریک رہے۔ ان کاعشق رسول ﷺ اور شوق جہاد و کھ کرنی کریم ﷺ نے فرایا:

"جنت تين آدميوں كا اشتياق ركھتى ہے، على "، عمار"، اور سلمان " كا ـ " نبى كريم ﷺ نے ان كو "سلمان الخير" كا لقب بھى عنايت فرمايا

تقا\_

رسول مقبول ﷺ کی رحلت کے بعد کافی عرصہ مدینہ میں رہے اور حضرت عمرفاروق کے دور خلافت میں عراق میلے گئے۔

حضرت سلمان فاری نہایت متی اور باعمل انسان تھے۔ قبیلہ کندہ بیں شادی ہوئی تو کیما کہ بیوی کے ہاں دیواروں پر پردے گئے ہیں۔ فرمایا، کیااس گھر کو بخار ہے کہ اسے ہوا سے نبیخے کے لئے اس پر غلان چڑھا دیا گیا ہے۔ اس کے بعد دروازے کے سواتمام پردے انہوں نے اتارد کے۔

حضرت سلمان فارك سے سائھ احاديث مروى ہيں۔

ابوایاس تقید اس اکوع : سحالی رسول استان اور کنیت ابوایاس تقید اسلام قبول کیا۔ ابوایاس تقید اسلام قبول کیا۔ نام سان اور کنیت نہایت ہی تیز تیر انداز تھے۔ ان کا یہ واقعہ مشبور ہے کہ ایک بار نی کریم الکی کے او تول کو کفار چراہ گاہ سے کے کر فرار ہو سے تو حضرت سلمہ بن اکوع نے اپنی مہارت سے تنہا ان کا مقابلہ کیا اور انہیں اون چھوڑ کر بھا گئے پر مجبور کرویا۔

۱۹۷۷ ھے میں مدینہ میں انقال ہوا۔ ان سے ۸۰ کے لگ بھگ ا احادیث مروی ہیں۔

البوجل کے بھائی تھ، گر ابتدائی میں اسلام لائے تھے۔ مکہ سے پہلے
البوجل کے بھائی تھ، گر ابتدائی میں اسلام لائے تھے۔ مکہ سے پہلے
اجرت کر کے مبشہ چلے گئے۔ جب والبی آئے تو البوجل نے انہیں قید
کر لیا اور طرح طرح کی تکالیف دیں۔ مدینہ طیبہ آگر نبی کریم ﷺ
نے چند گر فتار کافرقید لیوں کے بدلے ان کور ہا کرایا۔ مدینہ آگر حضرت
سلمہ بن بشام کی غزوات میں شریک ہوئے۔ حضرت عمر سے دور میں
سلمہ بن بشام کی غزوات میں شریک ہوئے۔ حضرت عمر سے دور میں
سلمہ بن مرج روم کے معرکے میں شہاوت یائی۔

پ سلیط بن عمرو: صابی رسول الله اسلام کے ابتدائی میں اسلام قبول کر لیا تھا۔ پہلے مکہ سے حبشہ اور پھر حبشہ سے دینہ بجرت کی۔ حضرت عمر کے دور میں جنگ بمامہ میں شہادت پائی۔

پ سلیمان ندوی ، علامه: مورخ ، مصنف ، عالم ، علامه شبلی نعمانی که شاکرد خاص جنبول نے علامه شبلی کی عظیم اور معرکه آرا تصنیف "سیرت النی ﷺ" کے کام کو تعمیل تک پہنچایا۔

سید سلیمان ندوی ۲۲ نومبر ۱۸۸۳ء کو صوبہ بہار کے گاؤں دلینہ
(ختلع پٹنہ) میں پیدا ہوئے۔ ان کا تعلق علم دوست گھرانے سے تھا۔
ابتدائی تعلیم گھر پر حاصل کی اور مزید تعلیم کے لئے بھلواری شریف اور
بھر بھنگہ تشریف لے گئے۔ابتدائی سے اللہ نے زور قلم سے نواز اتھا۔
۱۹۰۰ء میں ندوۃ العلامی واخلہ لیا توندوہ کے مخصوص ماحول نے ان کی
اس کی صلاحیت میں مزید بھھار بیدا کیا۔

۱۹۰۴ء میں جب شبلی نعمانی ندوۃ العلاکے معتمد بن کرآئے توسید سلیمان ندوی نے ان کی شان میں عربی میں قصیدہ لکھا۔ علامہ شبلی یہ قصیدہ سن کر سلیمان ندوی کی قابلیت و الجیت سے بہت محظوظ ہوئے۔ چنانچہ شبلی نعمانی نے وبلی چنانچہ شبلی نعمانی نے وبلی چنانچہ شبلی نعمانی نے وبلی چس رسالہ نکالا تو اس کی ذہے داری بھی سید سلیمان ندوی کے سپرد کی۔

۱۹۰۸ء میں سید سلیمان ندوی ندوۃ میں علم کلام اور عربی اوب کے استاد مقرر ہوئے۔

جون ۱۹۵۰ء میں پاکستان بھی تشریف لائے اور جامعہ کرائی کی سینٹ اور پاکستان ہستار یکل کانفرنس کے رکن رہے۔پاکستان کی دستور ساز آمبلی نے اوار ہ تعلیمات اسلام کاجو بور ڈقائم کیا تھا، اس کے معدر بھی رہے۔

علامہ سید سلیمان ندوی مرحوم کاسب سے بڑا اور نا قابل فراموش کارنامہ اپنے استاوی چھے جلدوں پر شمل "سیرت النبی بھی "کی تکمیل ہے۔ اپنے استاد کے کام کوجس عقیدت اور توجہ سے انہوں نے مکمل کیا وہ سلیمان ندوی جیسے شاگرد ہی کا خاصا ہے۔ اس کتاب کی تالیف کے بارے میں وہ "سیرت النبی بھی "کے ویا چہ میں کھتے ہیں:

"نومبر ۱۹۱۳ء میں مصنف (علامہ هبلی نعمانی) کی وفات کے بعد جب سیرت کامسودہ مصنف کی وصیت کے مطابق اس بیچمدان کے ہاتھ آیا تو اس عقیدت کی بنا پرجو ایک شاگرد کو اپنے استادے ہوئی چاہئے، استاد کے مسودہ پر انگل رکھتے ہوئے بھی ڈر معلوم ہوتا تھا۔ اگر کھتے ہوئے بھی ڈر معلوم ہوتا تھا۔ اگر کھی ہہ ضردرت الیں گستافی کرنی پڑتی تھی تو خواب بیس بھی ڈر جا تا تھا۔ مسودہ کا مبیضہ مصنف کے سامنے ہو چکا تھا اس لئے اس مبیضہ کا مقابلہ مسودہ کے اور نہ مسودہ کا مقابلہ اصل ہا خذوں سے بیس نے کیا بلکہ مصنف کی امات جو ل کی تول ناظرین کے سپرد کردی۔ بجزاس کے کہ بعض مقامات پر مصنف کے اشاروں کے مطابق بعض چیزوں کا اضافہ بلالین میں کردیا، جس کی تصریح دیباچہ میں موجود ہے۔

اس کے بعد اس تنخ کی نقل در نقل چیتی ربی اور مقابلہ اور تقیح ماخذ کی ضرورت نہیں بھی، لیکن اس اثنا ہیں بھی بھی مراجعت کے وقت بعض مقاموں پر تقیح اور اضافہ کی نئی ضرورت محسوس ہوتی ربی اور اس کے مطابق ایک نسخہ پریہ تصحیحات اور اضافے وقاً فوقاً کرتا رہا۔

اس دفعہ جب نے نئے کے چھاپنے کی ضرورت ہوئی تو خیال آیا کہ اس کتاب کے مسودے کو اصل ماخذوں سے ملا کر دیکھا جائے اور مقابلہ اور مطابقت کی جائے۔ یہ بڑا مشکل کام تھا۔ بیسیوں کتابوں کو پھنا اور ہزاروں صغوں کو الثنا، متعدد مختلف روایتوں کو پر کھنا اور ضرورت کے مقام پر حاشے لکھنا خود ایک متنقل تھنیف کے برابر محنت تھی۔

پھر مقامات ایسے بھی تھے جہاں اس بیچیدان جائے کو مصنف کے نظریے سے اختلاف تھا۔ اس وفعہ وہاں حاشیئے بڑھا کر اختلاف کو ظاہر کر دیا۔ کہیں کسی واقعے کے اجمال کی تفصیل یاد فع شبہ کی ضرورت تھی وہاں اس ضرورت کو پورا کیا گیا۔ بعض مسامحات پر تنبیہ مناسب تھی وہ کی گئے۔ کہیں فروتر ماخذ کا حوالہ تھا اور اثنائے مطالع میں اس سے بالاتر ماخذ طاتو اس کاحوالہ دے ویا گیا۔

یہ دیکھ کر افسوں ہوا کہ دو چار مقام میں عدد کی غلطی جو اردو ہندسوں میں اکثر ہوجاتی ہے اصل مبیضہ میں بھی موجود تھی۔ مراجعت کے وقت ان کی غلطی معلوم ہوئی اور اب ان کی تقیح کر دی گئ۔ مثلًا حضرت فاطمہ "کی شادی کے سلسلے میں حضرت علی "کی زرہ کی قیست سوا روبیہ چھپے گئی تھی حال آئکہ دہ سوا سو ہے۔ ای طرح غزدہ احزاب

میں کفار کے کشکر کی تعداد ۲۴ ہزار درج ہوئی تھی، حال آنکہ وہ بعض روایت میں ۱۳ہزارلیکن صحح روایات میں دس ہزار ہے۔

مولانا کی زندگی میں اس کی تصنیف کے وقت ان کو بعض کتابیں قلمی ملی تھیں جیسے روز الانف جس سے پورا استفادہ وقت طلب تھا، اب وہ چھپ گئے ہے۔ بعض کتابوں کی ان کو تلاش ہیں رہی گر ان کو ال نہ سکیں جیسے کتاب البدایہ و النہایہ ابن کثیر۔ مصنف ہے اکثر حسرت نہ سکیں جیسے کتاب البدایہ و النہایہ ابن کثیر نہیں ملتی، وہ مل جاتی توساری کے ساتھ سنا کہ افسوس تاریخ ابن کثیر نہیں ملتی، وہ مل جاتی توساری مشکلیں حل ہوجاتیں۔ اللہ تعالیٰ کا شکر ہے کہ اب وہ جھپ کر عام موگئ۔ مستدرک حاکم اس وقت ناپید تھی اب طبع ہوکر گھر گھر جیل گئ۔ بوگن ۔ مستدرک حاکم اس وقت ناپید تھی اب طبع ہوکر گھر گھر گئی۔ غرض ان کتابوں کے ہاتھ آجانے سے بہت سے نئے معلومات بڑھ گئے۔ چنانچہ اس نخہ کی شیح و اضافہ میں ان سے کام لیا آگیا۔

اس ننځ کې تيار ک بيس جن خاص با تول کالحاظ رکھا کيا ہے وہ يه بيس:

پوری کتاب کے واقعات کو از مرنو حدیث وسیر کی کتابوں ہے ملا
 کردیکھا گیاہے اور اس میں جہال نقص نظر آیا دور کیا گیاہے۔

الم تقیح بیان، دفع شبه، رفع ابهام اور تشری کے لئے بہت سے توشیمی حواثی برهائے گئے ہیں۔

ک مصنف کاکوئی بیان اگرنقد اور تنبیه کے قابل معلوم ہوا تو اس پر نقد اور تنبیه کی تاب کی کئی ہے۔

کی کہیں کہیں حوالے چھوٹ گئے تھے اس نسخہ میں ان کو بڑھا دیا گیا ہے۔ کہیں صرف کتابوں کے نام تھے اس دفعہ ان کے صفح یاباب بھی لکھ دیے گئے ہیں۔

جہاں صرف صفوں کے حوالے تھے، الواب اور نصول کے حوالے بھی دے دئے گئے تاکہ جس کے پاس ماخذ کی کتاب کاجو اڈیشن ہواس میں نکال کر د کھے لیاجا سکے۔

● طبع اول کے بعد سے سیرت یا مدیث کی جونی کتابیں چھی تھیں ان سے استفادہ کر کے اگر کوئی نئ بات ان میں ملی ہے تو اس کا اضافہ کیا سیا۔

۔ وریح کا توالہ پہلے کسی نیچے درجے کا تھا اور بعد کو اس سے اعلیٰ درجے کاحوالہ ملا تو اس کو بڑھا یا گیا۔ 👁 حضور انور ﷺ کے نام مبارک کے ساتھ صلعم کے اختصار کے 💎 ایسا برچھا مارا کہ شرم گاہ میں لگاجس کی وجہ سے ان کی شہادت واقع بجائے بورا "صلی الله علیه وسلم" لکھنے کا اجتمام کیا گیا تاکہ اس تساہل مولی۔ ے درود بڑھنے کی برکت سے ناظرین کو محروی نہ ہو۔

> "سیرت النی ﷺ" کے علاوہ "تاریخ ارض القرآن"، "سیرت عائشه صديقه"، "خطبات مدراس" وغيره ان كي معروف تحقيق كتب میںشارہوتی ہیں۔

> علامه سيد سليمان ندوي كا انتقال ٢٢ نومبر١٩٥٣ء كوبروا ــ ان كاعلمي سرایہ امت مسلم کے لئے صدیوں رہ نمائی کا کام انجام دے گا۔ ے سیرت النی ﷺ بشیلی نعمانی۔

# 0

🗱 سمره بن جندب: صابی رسول ﷺ والد کا انتقال بچین ہی میں ہوگیا تھا۔ والدہ کے ساتھ ہجرت کے بعد مسلمان ہوئے تاہم اپن کم عمری کی وجہ ہے ابتدائی غزوات میں شریک نہ ہوسکے۔بعد میں تمام غزوات میں حصّہ لیا۔ نبی کریم ﷺ کی وفات کے بعد کو فیہ میں سکونت اختیار کرلی۔ ۵۰ ھیں کوفہ کے حاکم زیاد بن سمیہ نے انہیں ا پنا نائب مقرر کر لیا۔ حضرت علی اسے زمانے میں خوارج کے فتنے کو دبانے میں نمایاں کروار اوا کیا۔ بعد میں بصرہ کے حاکم بنائے مجے۔ حضرت سره بن جندب كے متعلّق نبي كريم علي في أك بيل كركر مرنے کی بیشین گوئی کی تھی۔ ایک دفعہ انہیں سخت سردی تھی تو ایک ریک کھولتے ہوئے پانی کی جمروائی اور اس بر بیٹھ گئے کہ کچھ افاقد ہو۔ لیکن الله کا کرنایه جواکه اس دیگ میں گر گئے اور وفات یائی۔

🗱 سمييم: صحابيه اسلام كى ببلى شهيد - حضرت ممارة بن ياسرك والده تھیں۔ ابتدائے اسلام ہی میں اسلام لے آئی تھیں اس لئے سید انتهاظلم سب- حضرت سميه، الوحذيفية بن مغيره مخذو كى كنيزتهس-الا کانکاح ابوحدیف کے حلیف باسرے ہوا۔جب حضرت مماریدا ہوئے تو الوحديف نے انہيں آزاد كرويا- الوجيل في ايك بار غصے من آكر

# ンし

🤻 سننت : طريقه، جلن-اسلامی اصطلاح میں وہ طریقہ جس پر نبی كريم على عمل بيرا رب- ولي الله تبارك و تعالى ك طريق ك کے "سنة الله" کی اصطلاح استعال کی جاتی ہے۔ حدیث کو سُنت اس لئے کہتے ہیں کہ اس سے نی کریم ﷺ کے طریقے کی طرف رہنمائی ہوتی ہے۔ ہے حدیث+بدعت+سیرت نبوی ﷺ۔

🖈 سنجاق شريف: بي ريم ﷺ كاعلم مبارك - اس علم ك البائى اافيت بجس براك كعب شكل كاجاندى كاخول بجسيس قرآن مجید کا ایک نسخہ رکھا ہوا ہے۔ اس قرآن مجید کے بارے میں مشہور ہے کہ اے حضرت عثمان نے خود اپنے ہاتھوں ہے لکھا تھا۔ اس علم (جھنڈے) ہر ایک اور "رایت" (جھنڈا) لپٹا ہوا ہے۔ اس رایت کو حضرت عمرفاروق کی جانب منسوب کیاجا تاہے۔اس کے بعد اس علم پر تافتے کے بنے ہوئے جالیس غلاف چڑھائے گئے ہیں۔ یہ سب کچھ ایک سبزر نگ کے غلاف میں لیٹاہوا ہے۔ان تمام غلا فول کے اندر حضرت عمر کا ایک چھوٹا ساقرآن مجید بھی ہے۔ اس علم میں خاند کعبہ کی ایک نقر کی تنجی بھی لیٹی ہوئی ہے۔ یہ تنجی شریف مکہ نے سلطان سلیماول کوہدیہ کی تھی۔ آج کل یہ علم مبارک استنبول (قسطنطنیہ) میں رکھاہواہے۔

🤻 سنمار : علم حدیث کی ایک اصطلاح - اس فن کے ذریعے کس حدیث کے مستند ہونے کا معیار قائم کیا جاتا ہے اور اس کے مطابق ماہرین علم حدیث کسی حدیث کی ورجہ بندی کرتے ہیں۔سندے اعتبار ے احادیث کی کم از کم دو تسمیں ہوتی ہیں: متواتر اور آحاد۔ پھران دو بنیادی قسموں کی بھی مزید ذیلی قسمیں ہیں۔ ہے آحاد + اسناد + حدیث + اساءالرجال\_

پسند متصل: علم حدیث کی ایک اصطلاح - علم حدیث میں سند متصل وہ ہے کہ کسی حدیث سے متعلق تمام راوی شروع سے نبی کریم ﷺ تک معلوم ہوں - اساء الرجال + اساد + حدیث -

منقطع: علم حدیث کی اصطلاح۔ علم حدیث میں سند منقطع وہ ہے کہ کی حدیث میں سند منقطع وہ ہے کہ کی حدیث میں سند منقطع وہ ہے کہ جھی اس محدیث کے داویوں میں ہے کسی دادی کے بارے میں معلوم نہ ہو۔ ادر داویوں کا سلسلہ نے میں مقطع ہو کر ٹوٹ گیا ہو۔ ← اساء الرجال + اساد + حدیث۔

سلم من علم مدیث کی ایک اصطلاح۔ یہ اصطلاح آپ نے صدیث کے مجموعوں کے ساتھ دیمی ہوگی جیسے سنن البوداؤد ادر سنن انسائی وغیرہ۔ سنن کی وضاحت کے لئے یہ بھی جان لیجئے کہ سب سے مللے حدیث کے جو مجموع مرتب ہوئے ان کی ترتیب فقہ کے مطابق رکی تھی مثلاً ('کتاب الطہارة "لکھ کر ایک عنوان مقرر کردیا گیا۔ پھر طہارت سے متعلق جتنی احادیث تھیں، انہیں جمع کر دیا گیا۔ اس کے طہارت سے متعلق جتنی احادیث کی تدوین، احادیث کے راولوں کے برطاف بعض علما نے احادیث کی تدوین، احادیث کے راولوں کے ناموں کے تحت کی مثلاً البوہری ہی منقول جتنی روایتیں جی خواہ وہ کسی بھی موضوع سے متعلق ہوں، ایک جگہ جمع کردیا۔

بہل قسم (موضوع کے لحاظ ہے) کی کتب حدیث کو علائے فن کی اصطلاح میں "کتاب السنن" کہتے ہیں۔ جب کہ دوسری قسم (رادلوں کی ترتیب کے لحاظ ہے) کی کتب حدیث کو "مسند" کہتے ہیں۔

اس نوع کو بالکل ابتدایس "ابواب" کہتے تھے، بعد میں اس کانام تبدیل ہوکر "مصنف" ہوگیا اور آخریس اس کو "سنن" کہا جانے لگا۔ اس نوع کی سب سے پہلی کتاب امام ابوطنیف " کے استاد حضرت عامر بن شراحیل الشعبی نے لکھی جو "ابواب الشعبی" کے نام سے مشہور س۔

محاح سته میں نسائی، ابوداؤد، ترمذی اور ابن ماجد سنن ہیں۔ چنانچہ "سنن اربعہ" کالفظ بول کریکی چارکتب مرادلی جاتی ہیں۔سنن

اربعد کے علاوہ سنن بہتی، سنن وارئ، سنن وارقطنی اور سنن سعید بن منصور اس نوع کی مشہور کتابیں ہیں۔ ان کے علاوہ سنن ابن جریج اور سنن وکتے بن الجراح اس نوع کی قدیم کتابیں ہیں۔ نیز مصنف عبد الرزاق، مصنف ابن ائی شبید وغیرہ بھی ای نوع میں شامل ہیں۔ بعض حضرات کمول کی کتاب السنن کو بھی ای بس شار کرتے ہیں۔ بعض حضرات کمول کی کتاب السنن کو بھی ای بس شار کرتے ہیں۔ بحدیث۔

الل سُنّت والجماعت سے تعلّق رکھنے والا۔

س و

ا عرب کا ایک مشہور ہت جس کی پرستش قبیلہ ہذیل کے لوگ کرتے تھے۔

ام الوشين، بى كرىم الله كالمؤشين، بى كرىم الله كالدوجة محترمه-

رسول الله ﷺ نے حضرت خدیجہ کی زندگی میں دو سرانکا ح نہیں کیا ، نیکن جب حضرت خدیجہ کی اندگی میں دو سرانکا ح نہیں کیا تو آپﷺ تنہائی اور محریلوکام کاج کی ذھے دار ایوں کی وجہ سے پریشان اور محریلوکام کام کاج کی ذھے دار ایوں کی وجہ سے پریشان اور فکر مندر ہے گئے۔ چنانچہ آپﷺ تن تنہا گھر کا تمام کام کرتے، برتن مانچھتے، کپڑے دھوتے، بچوں کو سنبھالتے۔

ایک دفعہ عثمان بن مظعون کی الجیہ خولہ بنت علیم نے نبی کرم اللہ کو اس طرح دیکھا تو انہیں نبی کرم اللہ کی عقد ٹانی کی قر ہوئی۔ چنانچہ انہوں نے نبی کرم اللہ کی اس سلسلے میں آپ اللہ کی کرم اللہ کی کرم کی اللہ کی بحری تو خولہ بنت عکیم نے سووہ بنت زمعہ کی طرف اشارہ کیا جو خود بھی ہوہ تھیں۔ آپ اللہ نے اس درخ کی بیان کیا۔ جنانچہ خولہ بنت عکیم، حضرت سودہ کے والد زمعہ بن قیس کے پاس گئیں اور ان سے یہ محالمہ بیان کیا۔ حضرت سودہ کے والد مودہ کے والد کویہ جان کرخوشی ہوئی۔ حضرت سودہ نے بھی اس سلسلے میں ابنی رضامندی کا اظہار کیا۔ اس وقت حضرت سودہ کی عمرہ مسال

تقى - يدرمضان المبارك وسنبوى كاواقعه-

حفرت عائشہ سے نکاح بھی قریب قریب ہوا، اس لئے بعض مورخین کے درمیان اختلاف ہے کہ نی کریم ﷺ کا نکاح پہلے حضرت عائشہ ہے ہوایا حضرت سودہ ہے!

حضرت سودہ کاقد ذرانکاناہوا اورجہم بھاری تھا۔ایک بار انہوں نے رسول اللہ ﷺ ے دریافت کیا کہ ہم ازواج میں ہے پہلے کس کی وفات ہوگی تو نبی کریم ﷺ نے فرمایا کہ جس کے ہاتھ لیے ہیں۔ حضرت سودہ نے اپنے ہاتھوں کی طرف ویکھا توجو نسبتا لیے تھے تو گمان ہوا کہ شاید انہی کی طرف اشارہ ہے۔ لیکن جب حضرت زینب کی وفات ہوئی تو یہ جملہ بجھ میں آیا کہ لیے ہاتھ سے آنحضور ﷺ کی مراد حفات تھی۔

علامہ شیلی تعمالی نے سیرت النبی علیہ میں حضرت سودہ کا سن وفات تکھاہے۔

حضرت سودہ کے آنحصور ﷺ سے نکاح کے بعد کوئی اولاد نہیں ہوئی البتہ پہلے شوہرہے ایک بیٹاعبدالرحمٰن ہوا۔

حضرت سودہ سے پانچ احادیث روایت کی جاتی ہیں۔

حضرت سودہ مزاجًا بنس کھے تھیں، گر انہیں غصہ بھی جلد آجا تا تھا۔

پردے کے عظم کے حوالے سے بھی حضرت سودہ کا حوالہ ملی ہے۔

دراصل قدیم عرب میں عور تیں حوائج ضروریہ کے لئے آبادی سے باہر
جایا کرتی تھیں (جیسا کہ پاکستان کے دور دراز کے گاؤں دیبات میں آئ
بھی روائ ہے) اور یہ طریقہ حضرت عمر کو پند نہیں تھا۔ ابھی تک
پردے کا عظم نازل نہیں ہوا تھا کہ ایک روز حضرت عمر نے حضرت سودہ کو باہر جاتے دیکھا اور پہچان لیا اور آواز دی، کیایہ ہم ہوسودہ ؟ یہ

بات حضرت سودہ کو بری گئی اور انہوں نے رسول اللہ انگھی سے ذکر

کیا۔ اس کے بعد عور توں کے لئے پردے کی حرمت کا عظم نازل

کیا۔

پسوید بن صامت: سود بن صامت میند کے امراء میں سے تھے۔ شجاعت اور ہمت کی وجد سے "کال" کالقب ل کیا تھا۔ ایک مرتبہ کمہ کی زیارت کے لئے تشریف لائے تونی کریم

نے انہیں اسلام کی دعوت دی۔ سوید بن صامت نے نی کریم اللہ اسلام کی دعوت دی۔ سوید بن صامت نے نی کریم اللہ اس میں کہ جو چیز آپ اللہ کے پال ہے، شاید میرے پال بھی ہے۔ اس برنی کریم اللہ نے بوچھا کہ تمہادے پاس کیا چیز ہے؟ سوید نے جواب دیا کہ حکمت لقمان! سوید نے جب حضرت لقمان کے چند قول سنائے تو نی کریم اللہ نے تعریف کی اور فرایا کہ جو چیز میرے پال ہے وہ اس ہے بھی بہتر ہے۔ اس کے بعد نی کریم اللہ نے سوید کو تران پاک کی چند آیات سنائیں۔ سوید نے اس کلام پاک کی تعریف تو کی، لیکن اسلام قبول نہ کیا۔ بعض کا کہنا ہے کہ جب خزر جیوں نے کی، لیکن اسلام قبول نہ کیا۔ بعض کا کہنا ہے کہ جب خزر جیوں نے اس کیا تودہ مسلمان ہو چکے تھے۔

البسوان فرا المراق المراق المراق المراق المحال الم

نی کریم ﷺ کو اس بات کی خبر ہوئی تو آپﷺ نے اس کا تعاقب کیا۔ ابوسفیان کالشکر پیٹھ چھیر کر بھاگا۔ کفار کے پاس ستو تھاجو رائے ہیں۔ رائے میں کھینکا ہوا بھاگا جے مسلمانوں نے حاصل کر لیا۔ ستو کو عربی میں سواتی کہتے ہیں۔ میں سواتی کہتے ہیں۔

#### 00

المسبيل بن حنيف: محالى رسول الله-ميند كرب

والے تھ، لیکن بجرت ہے قبل بی اسلام قبول کر لیا تھا۔ نہایت خوب صورت تھے۔ کنیت الوسعد تھی۔ حضرت بہیل ان چند صحابہ میں ہے تھے جو غزوہ احد میں آنحضور ﷺ کی تھا ظت کے لئے ہے رہے۔ سہملی میں عمرو: صحابی رسول ﷺ۔ ابتدا میں الوجبل، الولہب، عتبہ و امیہ بن خلف کی طرح اسلام کے سخت ترین دھمن تھے۔ نہایت پر اثر تقریر کیا کرتے تھ، اس لئے "خطیب قریش" کے لقب نہایت پر اثر تقریر کیا کرتے تھ، اس لئے "خطیب قریش" کے لقب استعال کیا۔

نیکن خداکی قدرت کہ اسلام کے اس قدر شدید دشمن ہونے کے باوجود ان کے دو بیٹے الوجندل اور عبداللہ نے ابتدائے اسلام ہی میں دعوت حق کو قبول کر لیا اور سیل بن عمروکی دو بیٹیوں نے بھی اپنے شوہرول حضرت الوحذيف اور الوسرہ بن الی رہم کے ساتھ آنحضور کی دعوت برلبیک کہا۔

صلح مدیدیہ کے موقع پُر معاہدہ لکھتے ہوئے لفظ "رسول" پر بھی ہیں بن عمرو ہی نے اعتراض کیا تھا۔

رمضان ۸ ھیں نبی کریم فیکٹی کہ میں فاتحانہ داخل ہوئے۔اس موقع پر صرف ایک ناخوشگوار واقعہ پیش آیا، جس میں سبیل بن عمرو، عکرمہ بن الوجہل، اور صفوان بن امیہ پیش پیش ستے۔انہوں نے بنی بکر، بنی حارث اور ہذیل وغیرہ کے بہت سے متعقب مشرکین کوساتھ لیے کر مسلمانوں کے اس دستہ نوج کی مزاحمت کی جو حضرت خالد "بن ولید کی مرکردگی میں مکہ میں داخل ہو رہا تھا۔ مسلمانوں نے آٹا فاٹا مشرکین کے پر فیجے اڑا کر رکھ دیے اور وہ اپنے بہت سے آدمی مقتول چھوڑ کر بھاگ کھڑے ہوئے۔ مسلمانوں کے صرف دو آدمی شہید ہوئے۔سہیل بھاگ کر اپنے گھر کے اندر جاچھے۔اس وقت ان کی جو کیفیت تھی اس کوبعد میں انہوں نے ان الفاظ میں بیان کیا:

"رسول الله وظليًّا كى مكه ش داخل ہوتے وقت جھ پر اس قدر وہشت طارى ہوئى كه ش گھرش دبك كيا اور اپنے فرزند ابوجندل كو بلاكر كہاكمہ اے لخت جگر جس طرح بن پڑے محمد (ﷺ) سے سفارش كركے ميرى جال بخشى كراؤ-"

حضرت الوجندل في باپ كے باتھوں بڑى سختياں جھيلى تھيں ليكن اس موقع پر وہ سب كچھ بھول كئے اور انہوں نے باپ كو بيكن اس موقع پر وہ سب كچھ بھول كئے اور انہوں نے باپ كو بيان اللہ ميرے والدكو امان مرحمت علم بيل حاضر ہوئے اور التجاكى كہ يارسول اللہ ميرے والدكو امان مرحمت فرائے۔ حضور بيل الوجندل كى قربانيوں سے بخونى آگاہ تھے۔ بلا تال ان كى سفارش مان كى اور فرما يا:

ربہیل خداکی امان میں ہے۔ وہ کسی خوف و خطر کے بغیر گھر ہے نگلے۔ کسی مسلمان کو اجازت نہیں ہے کہ وہ اس کو گزند بہنچائے۔ میری عمر کقسم بہیل صاحب عقل وشرف ہے۔ ایسا شخص نعمت اسلام ہے محروم نہیں روسکتا۔"

الوجندل خوش خوش والد کے پاس والیں گئے اور انہیں حضور ﷺ کے ارشادے آگاہ کیا۔وہ بے اختیار پکار اٹھے:

"خدا کی شم الحمد ﷺ بجبن میں بھی نیک تھے اور بڑی عمر میں بھی نیک ہے۔ " نیک ہیں۔ "

یہ مستدرک حاکم کی روایت ہے۔ حافظ ابن جڑ نے "اصابہ" میں لکھاہے کہ فئے مکہ کے دن جب تمام الل مکہ رسول اکرم ﷺ کے سامنے پیش ہوئے تو حضورﷺ نے خطبے کے بعد ان سے مخاطب ہو کر فیاما:

"اے ارباب قریش! آج تم مجھ ہے کیا توقع رکھتے ہو؟۔" اس موقع پر ہیل" قریش کی ترجمانی کے لئے آگے بڑھے اور یوں عرض پیرا ہوئے:

"آپ ہمارے شریف بھائی اور شریف براور زادے ہیں، ہمیں آپ سے بھلائی ہی کی امید ہے۔" رحمت عالم ﷺ نے فرمایا:

"اے برادران قریش! میں آپ لوگوں ہے وہی کہنا ہوں جو حضرت ایوسٹ نے اپنے بھائیوں ہے کہا تھا: لا تشریب علیہ کم المبوم (آج تم لوگوں پر کوئی مواخذہ نہیں ہے) جائے آپ سب آزاد ہیں۔" سہیل بن عمرو رحمت عالم بھٹ کی شان کرم دیکھ کر بے حد متاثر ہوئے۔ چند دن بعد جب حضور بھٹ غزوہ حنین ہے والی تشریف لا عبدالله سب بہلے میری شفاعت کرے گا۔" معانی + مسلمہ کذاب + ابو بکر صدیق + فنح مکه۔

س ی

سيد اسردار، حاكم - بى كريم الله كي ليه الفظ استعال كياجاتا ع- موجوده دوريس آنحضور الله كل اولاد كي ليه لفظ استعال بوتا

اس موضوع پر مولانا سید محبوب حسن واَ طلی نے ایک مغضل مضمون تحریر کیا ہے۔ بیمضمون اپن جگہ پر مکٹل اور جائع ہے۔

### الغوى تتحقيق

لفظ سیرت آم ہے اور تعل ساریسیو (باب ضرب بیضرب) به عنی ۱۰ چلنا، جانا، سفر کرنا ہے تکلاہے۔ قرآن مجید شن تعلی مضی سار کا استعال سور ہ تقص میں اس طرح آیا ہے: فلماقضی موسی الاجل و سار باهله انس من جانب الطور ناوا (سورة تقص ۲۹۰)

"غرض جب موتل ال مدت كو پورى كر يكے اور (به اجازت شعيب عليه السلام كے) اپن في في كوك كر (مصريا شام كو) روانه ہوئے تو ان كوكوه طور كی طرف ہے ایک (روثنی به شكل) آگ و كھائی دی۔ "فعل مضارع يسبو و اكا استعال قرآن مجيد پيسسوره روم پيس ال طرح آيا ہے: اولم يسبو و الحى الارض فينظر و اكيف كان عاقبة الذين من قبلهم كانو الشد منهم قوة \( (سورة روم ۱۹)

"کیایہ لوگ زمین میں چلے پھرے نہیں، جس میں دیکھتے ہمالتے کہ جولوگ ان سے پہلے ہوگزرے ہیں ان کا انجام کیا ہوا۔ووان سے قوت میں بڑھے ہوئے تھے۔" رہے تے تودہ جعرانہ کے مقام پردرباررسالت میں حاضرہ وکر مشرف
بہ اسلام ہو گئے۔ رحمت عالم اللہ نے انہیں تالیف قلب کے طور پر
اموال ہوازن میں سے سو اونٹ مرحمت فرہائے۔ بس ای دن سے وہ
اپنے دل و جان رسول عربی اللہ پر شار کر بیٹے اور زندگی کی آخری
سانس تک سابقہ لغزشوں کی حلافی میں مصروف رہے۔

قبول اسلام کے بعد حضرت سہیل ؓ بن عمرد کی زندگی میں بکسر انقلاب آگیا۔ وہ نہایت کثرت ہے نمازیں بڑھتے تھے، روزے رکھتے تصادر اینامال بور لیخ راه حق میں لٹاتے تھے۔علامہ این اثیرٌ نے "اسدالغابه" میں لکھاہے کہ وہ رؤسائے قریش جوسب سے آخریس اسلام لائے ان میس بیل من عمروسب سے زیادہ نمازیں بڑھے والے تے کہ کثرت ریاضت ے ان کابدن سوکھ گیاتھا اور رنگ سنولاگیا تفا-اپنے گزشتہ انمال کو یاد کر کے بہت رویا کرتے تھے ہالخصوص جب قرآن سنتے تو آنکھوں سے آنسوؤں کی جھڑی لگ جاتی تھی۔ غرض اسلام لانے کے بعد وہ ایک مثالی مرد مؤمن بن محئے تنھے۔ سرور کونین رسول الله ﷺ کے وصال کے بعد جب ارتداد کے میب فقنے نے سارے عرب میں تیامت بریا کردی سیل کے قدم ایک لحدے لئے بھی نہیں ڈ گمگائے بلکہ انہوں نے اس پر آشوب زمانے میں ایسی استقامت اور جرأت کامظاہرہ کیا کہ اس کی نظیر نہیں ملتی۔ قریش مکہ کوراہ راست پر ر کھنا ان کا ایساعظیم کارنامہ ہے کہ ان کوبلا تامل محسنین اسلام کی صف میں جگہ وی جاعتی ہے۔فتنہ ارتداد کے فرد کرنے میں نہ صرف حضرت سہیل ملک ان کے سارے گھرانے نے جانبازانہ کوششیں کیں۔اس سلیلے میں سب سے خون ریز جنگ مسیلمہ کذاب کے خلاف بمامہ کے مقام پر اڑی گی۔ حضرت مبل ہے بڑے صاحبزادے عبداللہ جنگ یامه میں مجاہداند شریک ہوئے اور مرداند وار لڑتے ہوئے جام ی شہادت نوش کیا۔ حضرت الوبكر صدیق" عج کے لئے مكم م مح تو تعزیت کے لئے حضرت سیل کے گھر تشریف لے گئے۔اس موقع پر حضرت سہیل کے فرمایا:

" میں نے رسول اللہ ﷺ سے سنا ہے کہ شہید قیامت کے دن اپنے خاندان کے ستر افرادکی شفاعت کرے گا۔ مجھ کو امید ہے کہ

ساریسیو کامصدر عربی میں پانچ طرح آیا ہے: سیرا، تسیادا،

مسيرامسيرة اورسيروزة

مصدر کے سیوا کا استعال سورہ طور میں قیامت کے سلسلے میں اس طرح آیا ہے:

و تسیر الجبال سیرا (سورهٔ طور ۱۰۰) "اوریباژانی جگہ ہے ہٹ جائیں گے۔"

قعل "ساد" کو جب لفظ "السنة" کے ساتھ استعال کریں مثلاً کہیں "ساد السنة" تو اس کے معنی ہوتے ہیں سلکھاو عمل بھا (وہ اس کے طریقے پر چلا اور عمل کیا) مثلاً عربول کا یہ تول اول دا ضی سنة من یسید ھا (کی طریقے پر واضی ہونے والا پہلاوہ شخص ہے جواک پر عمل کرے)۔ای طرح جب عربی محاور سے میں کہتے ہیں سیر عنک جو در حقیقت مخفف ہے سرو دع عنک الشک و المواء کاجس کے عود رحقیقت مخفف ہے سرو دع عنک الشک و المواء کاجس کے معنی ہوتے ہیں "چل! شک اور جھڑا چھوڑ اور در گزر کر!" ای طرح کہتے ہیں استار استبارا بسیرة فلان جس کے معنی ہیں مشی علی خطته و استن بسنة لیمنی وہ اس کے نقش قدم پر چلا اور اس نے اس کا طریقہ اینایا۔

توجب نعل "ساریسیر" کے معنی ہوئے چلنا توجو آم العنی لفظ سیرت) اس سے نکلا اس کے معنی ہوئے چال چلن، طرز زندگ، کروار، طرزقیہ، عادت، ہیبت، حالت، سوائح حیات، کسی شخص کے لوگوں کے ساتھ سلوک کی کیفیت۔

چنانچہ کی شخص کی خولی بیان کرتے ہوئے کہاجا تاہے: ھو حسن السیرة (وہ ایکی عادات وکردار کا حال ہے) یعنی لوگوں کے ساتھ اس کا سلوک اچھا ہے۔ اس سے عربی کی یہ مثل چلی من طابت سویو ته، کا سلوک اچھا اور نیت اچھی۔ اس کا سلوک اچھا اس کی سیرت "بمعنی بیبت سورة طلہ اس کی سیرت "بمعنی بیبت سورة طلہ میں حضرت موگی علیہ السلام کی قص میں اس طرح آیا ہے کہ جب ان کا عصا مجزہ کے طور پر دوڑتا ہوا سانپ بن گیا تو حضرت موگی علیہ السلام کو اے ہاتھ میں لیتے ہوئے قدرے خوف محسوس ہوا تو ان السلام کو اے ہاتھ میں لیتے ہوئے قدرے خوف محسوس ہوا تو ان ے ارشاد ربانی ہوا: خذھا ولا تخف سنعیدھا سیرتھا

الاولى ٥- (سورة طه ٢١٠)

"اس کو پکڑلو اور ڈرونہیں۔ ہم اس کو بھی اس کی پہلی سیرت (میبت وحالت) پر کردیں گے۔"

### اصطلاحي ومعروف معني

مصدر "سیوا" اور آم "سیرت" کے بالترتیب لغوی حقی جلنا اور چال چلن کے ہیں۔ اصطلاحی و معروف من طرز عمل، طریقہ، معالمہ، کردار، صلح وجنگ کے متعلق اسلام کامخصوص طریقہ، غیر مسلمول کے ساتھ اسلام کا بین الاقوامی قانون اور پھر سیرت بمعنی سوائح حیات کی طرف انتقال عنی مختلف مراحل بیں ہوا۔

ابتدامی "سیوا" سے مراد السیو الی الغزو (اسلاک نوج کا جنگ کے لئے جانا) ہوتا تھا۔ چنانچہ اسلامی غزوات اور جنگوں کے بیان کے لئے جو کتابیں لکھی جاتی تھیں انہیں کتاب المغازی یا کتاب السیر (ک پرزبر اور ک پرزبر سیرت کی جع) کانام دیا جا تا تھا۔ حضرت ابن شہاب زہری (م ۱۲۲۳ھ)، محمد بن اسخی (م ۱۵۱ھ) اور عمر بن راشد الازدی (م ۱۵۲ھ) کی کتاب المغازی اور بعد کے دور میں محمد بن عمر الواقدی کی کتاب البخازی اور بعد کے دور میں محمد بن عمر المغازی والسیر اور سلیمان بن موئی الکائی الاندلی کی الاکتفاء فی المغازی والسیر اور سلیمان بن موئی الکائی الاندلی کی الاکتفاء فی مغازی رسول اللہ، سیرت کی الیی ہی چند کتابیں ہیں جن میں حضور پھی کے غزوات کا مصیلی بیان ہے۔

بعد کے ادوار میں لفظ سیرت کے مغہوم میں قدرے توسیح ہوئی اور سیرت کی کتابوں میں امام وقت کا غازیوں، اسلامی فوج اور دیمن فوج کے ساتھ مختلف سلوک اور ان سے مختلف معاملات کا بیان کیا جانا شروع ہوا (سیر الامام و معاملاته مع الغزاة والانصار والکفار)۔ ووران جنگ ویمن کے مختلف طبقوں مثلاً کافر، باقی، طالب امن (متامن)، مرتد، ذی وغیرہ کے ساتھ مختلف نوعیت کے سلوک کے بیان کے لئے لفظ "سیرت" استعال کیا جانے لگا۔ حافظ کے بیان کے لئے لفظ "سیرت" استعال کیا جانے لگا۔ حافظ عبدالومن الدمیاطی کی سیرت ومیاطی، شیخ ظہیر الدین گازرونی کی سیرت مخلطائی اور این عبدالبر سیرت گازرونی کی سیرت مخلطائی اور این عبدالبر

الاندلس کی سیرت این عبدالبراس کی چند مثالیں ہیں۔ اہل فقہ نے اس کے منبوم میں کھے تبدیلی کرے لفظ سیرت بین الاقوائی قانون کے استعال کرنا شروع کیا۔ چنانچہ حضرت امام ابوحنفیہ "کے مشہور شاگرد حضرت امام عجر بن الحسن الشیبائی "نے کتاب السیر الکبیر ای عنی کوظ رکھتے ہوئے کھی۔ یعنی جنگ وصلح میں مسلمانوں کادیگر اقوام و ملل ملحوظ رکھتے ہوئے کھی۔ یعنی جنگ وصلح میں مسلمانوں کادیگر اقوام و ملل کے ساتھ معالمہ و طریقہ۔ بعض محد ثین نے مخصوص مضامین سیرت کو شائل و خصائل کے نام سے ترتیب دیا اور حضور و اللی کے سمرا پا، حالات و عادات اور کر بہانہ اخلاق کی حد تک سیرت کے مضامین کو حالات و عادات اور کر بہانہ اخلاق کی حد تک سیرت کے مضامین کو کشموص کر دیا۔ محمد بن عیسی الترزی (صاحب ترزی شریف) کی انشمائل النبویہ والحضائل المصطفویہ اس کی ایک نمایاں مثال ہے۔

"اخیرا" سیرت کے مغہوم میں مزید توسیع ہوئی اور یہ کی اہم
ارخ ہستی کے کارناموں اور اس کی سوائے حیات کے لئے استعال
ہونے لگاجس میں اس اہم ہستی کے ذاتی حالات اس کے عادات و
خصائل، اس کامعاشرتی، معاشی، علمی یاسیاسی مقام، اس کی تعلیمات کے
مثبت اثرات اور ان کے بتیجہ میں ظہور پذیر معاشی، معاشرتی یاسیاس
شبدت اثرات اور ان کے بتیجہ میں ظہور پذیر معاشی، معاشرتی یاسیاس
تبدیلیاں وغیرہ جملہ اُمور پر روشی ڈائی جانے گئی۔ شبلی نعمانی کی
"سیرت اُصطفی اُلیٹین" حبیب الرحمٰن خال شروانی کی سیرت الویکر
مدلیق من مان الدین احمد کی "سیرت فاروق" سید سلیمان ندوی
کی "سیرت عائش "عبدالسلام ندوی کی "سیرت عمربن عبدالعزیہ"
کی "سیرت عائش "عبدالسلام ندوی کی "سیرت عبدالعزیہ"
شاہ معین الدین احمد ندوی کی "سیر الصحابہ" سعید انساری کی "سیر
الصحابیات " تاضی اطہر مبارک پوری کی "سیرت اثمہ ادبعہ" اور
طالب اُٹی کی "سیرت سعد بن انی وقاص " "سیرت اثمہ ادبعہ" اور

### سيرت اور قرآن مجيد

قرآن کریم محض سیرت کی کتاب نہیں ہے۔ اس میں سیرت کے علاوہ اور بھی بہت کچھ ہے۔ محققین نے بطور نص بیان کردہ قرآنی مطالب ومعانی کی یا نچ اقسام بیان فرمائی ہیں:

ا علم احكام: عبادات، معالمات، خاتى نظم ونسق، ملى وانظاى امور ملى جو چزي طال، حرام، فرض، واجب، مندوب، مباح، يا

مکروح میں ان کابیان۔حضرات فقہانے اے اپی علمی دخفیق کاوشوں کامحور بنایاہے۔

 علم مخاصمه: غیر سلم مراه فرتول پس خصوصاً یبودونسار کاور منافقین و مشرکین کے عقائد کا بطلان اور ان فرقول سے مخاصمہ، حضرات مشکلمین نے اسے اپنی علمی مسائی کی جولان گاہ بنایا ہے۔

علم تذكير بابام الله: حضرات انياعليهم السلام، اوليائي كرام اور نيك لوكول ك قص اور ان پر انعامات اللي كا ذكر - نيز نافرمان بندول ك تذكر ان كى مزاؤل اور ان پر عذاب اللي كاذكر - الل سير ني اي آيات كو خصوصيت به ايناموضوع بنايا ب-

علم تذکیر بالمون: موت کے بعد پیش آنے والے واقعات کا علم، حشر نشر؛ جنّت و دوزخ، حساب کتاب اور میزان عدل وغیرہ کا ذکر۔ یہ ذاکرین کا خصوصی شعبہ ہے۔

علم تذکیر بالاءالله: الله پاک کی نعمتوں، تخلیق ارض وسا اور عنایات باری تعالیٰ کاؤکر۔ یہ واعظین کی خصوصی دلچیں کاشعبہ ہے۔
 اس طرح سیرت منصوص قرآئی شعبہ ہے اور اس کاقرآئی تعلیم
 شمراتعلق ہے۔

مختف قرآنی آیات میں نہ صرف حضور اکرم المی الله کی سیرت مبارکہ کے متعدد واقعات کا ذکر ہے بلکہ دیگر انبیاء علیم السلام کی سیرتوں سے متعلق بھی ہمیں قرآنی سورتوں میں کافی مواد ملا ہے۔ قرآن کرتم میں جن ۲۵ پیغیروں کانام لے کر ذکر کیا گیا ہے ان میں سے بعض کے نام پر تومستقل قرآنی سورتیں ہیں مثلاً سورہ کورے ۱۵ مورہ ہود۔ ۱۱، سورہ کو سف ۱۱، سورہ کا براہیم ۱۲، سورہ کھرے ۲۷۔ ای طرح لیفن صالحین کے نام پر بھی بعض قرآنی سورتوں کے نام رکھے گئے ہیں مثلاً سورہ کھے۔ ۲۵ مام رکھے گئے ہیں مثلاً سورہ کہف ، سورہ مرتم، سورہ نقمان و غیرہ ای طرح ابعض انبیاو صالحین کا مختف قرآنی سورتوں میں نام لے کریا بغیرنام لے تفصیلی ذکر صالحین کا مختف قرآنی سورتوں کی سرتمی ہی ہیں جن میں مؤشین کے سے۔ یہ در حقیقت ان بزرگوں کی سرتمی ہی ہیں جن میں مؤشین کے لئے ان سیرتوں کے بیان کی حکمت اور بعض فوائد اس میں مؤشین کے لئے ان سیرتوں کے بیان کی حکمت اور بعض فوائد اس میں مؤشین کے لئے ان سیرتوں کے بیان کی حکمت اور بعض فوائد اس

مانثبتبه فوادك و جاءك في هذه الحق و موعظة و ذكرى للمؤمنين ( الورة بود ١٢٠٠)

"اس کے ذریعے ہے ہم آپ کے دل کو تقویت دیتے ہیں اور ان قصول میں آپ کے پاس ایسامضمون پہنچاہے جو خود بھی راست (اور واقعی) ہے اور مسلمانوں کے لئے نصیحت ہے اور یاد دہانی ہے۔"

لینی ہارے اس بیان سیرت ہے آپ کافائدہ بھی مقصود ہاور عام مؤسنین کا نفع بھی۔ حضور اللہ کی سیرت طیبہ اور آپ اللہ کی کے عام مؤسنین کا نفع بھی۔ حضور اللہ کی سیرت طیبہ اور آپ اللہ کی ذخیرہ موجود ہاور یہ آپ اللہ کی سیرت کامستند ترین حضہ ہے۔ مثلاً:

① آپ ﷺ كانام مبارك و عظيانام مبارك احر ظلا۔

آپ ایک الد بر را الد بر حضرت آپ الله کا دالد بزرگوار حضرت عبدالله ہے لے کر اوپر حضرت آوم علیہ السلام تک، لقد جاء کم دسول من انفسکم میں لفظ انفسکم کو (بروایت حضرت انس انفسکم بمتی افضلکم و انشو فکم جس کے خیر کے ساتھ بڑھا انفسکم بمتی افضلکم و انشو فکم جس کے متی ہیں ہے شک آئے تہمارے پاس الله کے رسول جو تمہارے سب نافس و اشرف اور سب سے زیادہ پاکیزہ خاندان سے ہیں اور اس آیت کی طاوت کے بعد آپ سب نے ارشاو فرمایا: "انا انفسکم نسبا و صهرا و حسبالس فی ابنائی من للدن ادم سفاح کلنائکاح" میں یہ عتبار حسب فی ابنائی من للدن ادم سفاح کلنائکاح" میں یہ عتبار حسب فسب سرالی رشتہ تم سب سے بہتر اور افضل ہوں۔ میرے آباوا عبداو میں حضرت آدم سے لئے کر اب تک کہیں زنائیس، سب نکاح ہے۔ میں حضرت آدم سے لئے کر اب تک کہیں زنائیس، سب نکاح ہے۔ کامیاب مسائی ہے امیداو کی اعلیٰ سیاسی و معاشرتی خدمات کہ ان کی کامیاب مسائی ہے امیداو کی اعلیٰ سیاسی و معاشرتی خدمات کہ ان کی کامیاب مسائی ہے امن و امان قائم ہوا۔ موسم سرما و گرما ہیں سفر ممکن ہوا، تجارتی راستے کھلے اور بین الاقوائی تجارت شروع ہوئی۔

🕜 آپ ﷺ کی بیمی اور نیبی نصرت و مدو۔

@ آب عظم اخلاق\_

آپ ﷺ ک تواضع، آپ ﷺ کا انکسار۔

آپ ﷺ کاللہیت، شفقت ورحمت، مزاج کی زی۔

﴿ آبِ ﷺ كا الى بونا، كتابى علم اور لكن يُرض عن ناآشا بونا تأكر

کوئی گستاخ یہ وہم نہ کرسکے کہ گزشتہ آسانی کتابیں پڑھ لی ہوں گاور اب یہ قرآن اس کی نقل ہے۔

- کتابی علم نہ ہونے کا باوجود آپ کی کا زبردست علم لدنی،
   آپ کی حکمت ووانائی اور آپ کی پر خصوص فعنل ربانی کہ ونیا
   کی جرے بڑے وانشور اب بھی آپ کی کے کمالات پر کتابیں لکھتے
   کھتے تھے جاتے ہیں اور ونیا کے بڑے بڑے ترے تحقیقاتی علمی ادارے
   آپ کی کے عظیم اصلاحی کارناموں کو قلم بند کرتے ہوئے مو حرت
   بیں۔

  ہیں۔
- آپ لی کی پاکیزہ جوانی جس کے معترف آپ لی کے دشمن،
   اہل کتاب اور کمد کے کافر بھی تھے۔

دیکھے ان ہشام کیے بیارے الفاظ میں آپ اللہ کی پاکیزہ جوانی کا نششہ تھینچے ہیں:

فشب رسول الله الله الله يكلاه ويحفظه ويحوطه من اقذار الجاهلية لما يريد به من كرامة ورسالته حتى بلغ وكان رجلا وافضل قومه مروء ة واحسنهم خلقا واكرمهم حسبا واحسنهم جواراواعظمهم حلماواصدقهم حديثا الخر

(سيرت ابن بشام)

"الله كرسول السي حالت مين دورجواني مين داخل موك كد الله پاك آپ الله ك حفاظت و تكراني فرمات اور دورجاليت كى مائل مرك تحفوظ ركعة تصاس ك كه نوت و رسالت اور عزت و كرامت سے آپ الله كا و سرفراز فرمانے كا الله كا ارادہ موچكا تحا يہاں تك كه آپ الله كا يورے جوان اور مرد بن كئے۔ مروت وحسن اطلاق مين قوم مين سب سے بہتر - حسب و نسب مين سب سے اعلی - سب سے الحجے ہمائے اور پُروى - حلم وبردبارى اور سب سب سے اعلی - سب سے الحجے ہمائے اور پُروى - حلم وبردبارى اور امانت و ديانت مين سب بر فائق - بات كرنے مين سب سے زيادہ سب کے ایک کہ آپ الله امين كے اللہ سب مشہور ہوئے ۔ "

- 🕦 شعروشاعرى اورمبالغد آميزى سے آپ ﷺ كودورر كھاكيا-
- 1 يبال تك كه چاليس سال كى عمريس جب آپ على ك قوى

خوب مضبوط ہو مگئے۔

حتى اذا ابلغاشده وبلغ اربعين سنة

تو آپ اور حضرت سے سرفراز فرمایا کیا اور حضرت جرکیل علیہ السلام وی اقراء کا پیغام ربانی لے کر آپ اللہ کے پاس تشریف لائے اور وی کا نزول شروع ہوا۔ اور آپ اللہ نے تبلغ دین مین شروع کی۔

- ابندائی تمن سال میں بر تبلیغ خفید وعوت کی شکل میں رہی پھر آپ ﷺ اور جبلا سے دور رہنے کا حکم موا۔ آپ ﷺ کو بہانگ دہل اور اعلانیہ تبلیغ اور جبلا سے دور رہنے کا حکم موا۔
- ا اعلانیہ تبلیغ پر مخالفت کا طوفان کھڑا ہوگیا۔ پچھ لوگوں نے نداق اڑایا، پچھ نے جھٹلایا، تکذیب کی اور پچھ نے اس تحریک کے خلاف ساز شول کے تانے بائے بناشروع کئے۔
- شنول کی طرف ہے جاہانہ اور انتہائی غیر مناسب مطالبات کا سلہ شروع ہوگیا۔ پہاڑول کو اپن جگہ ہے ہٹا کرد کھاؤ تب تہیں ہچا جائیں یاز مین جلدی جلدی طے کر کے دکھاد دیا مردوں ہے ہماری بات کرادو۔
- ا س قرآن کے علاوہ اور کوئی قرآن لاؤیا اس قرآن میں کچھ ترمیم کر د-
- ﴿ بالفرض يه سب يكه كرديا جاتا اور پهر بهى ان كى تكذيب و استهزاكا سلسله جارى ربتا توقانون الى حركت بن آتا اور سب بلاك كردي جات اور رحمة للعالمين كى أمّت كے ساتھ اليابو، يه قدرت كو منظور نه خما۔
- (۱) آپ ایک کاڈمن ولید بن مغیرہ آپ کی کوذ بنی این ابنجانے کے لئے کہنا: کیا عجیب بات میں قریش کا سردار اور الد سعور تقفی قبیلہ تقیف کا سردار، ہم دوبڑے لوگوں پر تووی نہ آئے اور محد اللہ پروی نازل ہوجائے۔
- ایک اور ملحون الی بن خلف ایک بوسیده بذی باتھ ہے مسل کر اور
   اس کی خاک ہوا میں اڑا کر ہنتا اور کہتا، لو محر ﷺ کا کہنا ہے کہ خدا
   اس بڈی کو پھرزندہ کرے گا۔

﴿ بد بخت الولس عزز و اقارب کے بھرے جمع میں آپ اللہ برس بڑا: تبالک سانو البوم المهذا اجمعتنا ساراون تجھ پر ہلاکت ہو۔ کیا تونے ای لئے بمیں یہاں جمع کیا تھا۔ اور اس گتائی کی پاداش میں عبر تناک موت سے دوچار ہوا۔ اس کی بد بخت بیوی اُم جمیل جو رات کے وقت آپ اللہ کے دانے میں کانے ڈال دیا کرتی تھی، تاریخ میں بھے کے دانے دیل ہوگئی۔
تاریخ میں بھے کے لئے ذیل ہوگئی۔

(ا) ایک اور بد بخت عقبہ بن الی معیط آپ ویکنی کی گرون میں کیڑا ڈال کر اس زور ہے آپ ویکنی کی الرجب آپ ویکنی کی گرون میں کیڑا ڈال سے کے کہ آپ ویکنی کا دم ہے کے اس خال کو روکا اور ڈاٹنا اور کرتے ہوئے حضرت ابو بکر صدیق "نے اس ظالم کوروکا اور ڈاٹنا اور یہ آیت بڑی : اتفنلون رجلا ان یقول رہی الله وقد جاء کم بالبینت من ربکم (سورہ سؤس ۲۸) "کیا تم ایسے خض کو محض اس بات برقن کرتے ہوکہ وہ کہتا ہے کہ میرا پروروگار اللہ ہے۔ حال آئکہ وہ تہمارے رب کی طرف سے اس وعوے پر ولیلیں بھی لے کر آیا تہمارے رب کی طرف سے اس وعوے پر ولیلیں بھی لے کر آیا ہے۔"

اپی گتاخیوں کی بنا پریہ ملعون عقبہ بن ابی معیط مقام صفرا (جنگ بدر) میں ذلت کے ساتھ مارا گیا۔

- ا بہاں تک کہ آپ کے وقید کردیے، قتل کردیے اور ملک بدر کر دینے کی سازشیں تیار ہوگئیں مگر آپ کے مبر کرتے رہے اور عزم کا بہاڑ ہے رہے۔
- آس اب آپ مشکل کو جمرت مدینہ کا حکم ہوا اور آپ میک حضرت ابو بکر صدیق " کے ساتھ عازم مدینہ ہوئے اور پچھ وقت دونوں غار تور میں جھے رہے تاکہ شمن تعاقب میں ناکام رہے۔
- ا مدینہ منورہ میں آپ اللہ کو مخلص مہاجرین و انسار کے باہی تعاون سے ایک نی قوت فی۔
- استعال کی اجازت ملی استعال کی اجازت ملی۔
   جہاد کا تھم نازل ہوا۔
- ا اسلام و فكر كاببلامعرك غزوة بدر برياموا اسلام كوعزت لمي كفركا زور أوال- المام كوعزت لمي كفركا

مسلمانوں کے انتشار کے باعث غزوہ احد میں خفت اٹھانا بڑی
 لیکن بڑاسبق مل کیا۔

﴿ غزوهُ احزاب (غزوهُ حندق) مِن يبود، منافق اور عرب ك قبائل سب آپ ﷺ بر نوث برے مرسلمان غزوهٔ احد كاسبق سكھ بچكے تق - سيسديلائى ہوئى ديواركى طرح و ثرب اور سرخرو ہوئے۔

کا رانہ جوش دللہیت کہ اب خود کفار صلح کی پیش قدی پر آمادہ ہو گئے۔

اور اب مکه مکرمه کی عظیم مح ، توحید ورسالت کالول بالا اوربت پرتی کے تالوت میں آخری کیل۔ مخلوق خدا کاجوق درجوق اسلام میں داخل ہونا۔

ہوازن اور ثقیف کے کافرقبائل ابھی دل میں حسد لئے بیٹھے تھے۔
 حسد بری بلاہے۔

ان کے سارے منصوب خاک میں مل گئے اور غزو اُحنین میں مسلمانوں کو عظیم کامیا بی نصیب ہوئی۔

اسباب دوسائل کی پریثانیوں اور موسم کی تختی کے باوجود صحابہ کے زبر دست اخلاص اور تخلص اہل ثروت کے مثالی مال تعاون کے باعث غزد ہ تبوک میں بھی مسلمان سرخرو ہوئے، اگر چہ بعض خطا کاروں کو غفلت پر تنبیہ بھی ہوئی۔

یہود بنی نضیر کی جلاد وطنی، غدار کی کے باعث ان کی تذلیل اور منافقین کی فتنہ بردازی،

ان کی اور ان کے طیفوں کی ہلاکت وبربادی۔

واقعة الك، منافق عبدالله بن الى اور اس كروه كى ذلت و رسوالى اور حضرت عائشه صديقة كى برأت اور ان كى عفت و پاك دائى كرآنى تعديق -

﴿ مضور ﷺ كاوصال: انسانى تاريخ كا ايك تاريك دن، مسلمانول ك كئر مصيبت عظمى -

میرت اور حدیث شریف قرآن مجید کی طرح کتب احادیث بھی صرف سیرت کی کتابیں نہیں

یں بلکہ ان میں واقعات سرت کے علاوہ اور بھی بہت کھ ہے۔ چنا نچہ علم حدیث کی تعریف کرتے ہوئے ماہرین علوم حدیث لکھتے ہیں:

هو علم يعرف به مانسب الى رسول الله الله او فعلا او فعلا او صفة او تقريراً ـ -

صدیث ایساعلم ہے جس کے ذریعے حضور کھی کی طرف منسوب امور کاعلم حاصل ہوتا ہے خواہ وہ اُمور آپ کھی کے اقوال ہوں یا آپ کھی کے افعال، آپ کھی کے شاکل ہوں یاوہ امور جو آپ کھی کے شاکل ہوں یاوہ امور جو آپ کھی کے شاکل ہوں اور مناز فرمایا۔

اور منع نہ فرمایا۔

اس طرح علم حدیث کے چارشعبے ہو گئے: ،

بعض الل علم نے مدیث کو حدیث (بمعنی حادث، نئی بات) بہ نسبت قرآن کریم کہا جو قدیم ہے۔ بعض نے فرمایا کہ والما بنعمت ربک فحدث (سورہ والغی ۱۱)

"اور اپنے رب کے انعامات کا تذکرہ کرتے رہا کیجے" کی نبت سے اے حدیث کہا گیا کہ یہ تحدیث نعمت ہے۔ قرآن وحدیث کے باہمی رہتے کے متعلق حضرت امام الوطنیفة" ارشاد فرماتے ہیں:

"اگر صدیث نه ہوتی توہم میں ہے کوئی قرآن نہ سمجھ پاتا۔" لیتنی صدیث تشریح و تفسیر قرآن ہے۔ قرآن وصدیث وفقہ کے ہاہمی رشتے کے متعلق حضرت امام شافعی ؓ نے ارشاد فرمایا:

جميع ما تقوله الائمة شرح للسنة وجميع ما تقوله السنة شرح للقران ـ

"جو کھ آئمہ فقہ نے فرمایا وہ حدیث کی شرح ہے جیسا کہ کھی حدیث میں ہے وہ قرآن کی شرح ہے۔"

سیرت اور مدیث کے باہمی دشتے کے متعلق الل علم نے فرایا کہ یہ جزواور کل کارشتہ ہے کہ احادیث میں آٹھ طرح کے مضامین بیان کئے مجتے ہیں جسے انہوں نے اس شعر میں جمع کیا ہے ۔

سیر آداب و تفسیر و عقائد فتن اشراط و احکام و مناقب

سیرت نبوی: حضور ﷺ کی پاکیزه زندگی کے تبلیغی، اصلاحی، انظائی، عسکری حالات و واقعات، آپ ﷺ کے شاکل، معولات خصائل و مجزات و غیره ۔

 آداب معاشرت: کھانے پینے، اٹھنے بیٹھنے، باہم گفتگو و باہم ملاقات کے آداب، سفرو حضراور خوثی کی کے مواقع کے آداب، مجلسی آداب وغیرہ۔

تفسير: مخلف قرآنى آيات كى تشريح وتفسير.

عقائد: ايمان بالله ايمان بالرسل ايمان بالملائكه ايمان بالكتاب وغيره ايمانيات كانفسيلي بيان-

فتن: مختلف فتنے جن ہے متقبل میں اُئت مسلمہ دو چار ہوگی اور
 آزمائشیں جو اُئٹ میں افتراق کا باعث ہوں گی۔

ا اشراط الساعة: علامات قيامت، وه نشانيال جوقيامت بيل المار بوري الماري الماري

 احکام: مختلف شرعی احکام، حلال و حرام، طهارت، عبادات (نماز، روزه، زگوق، نج ، جهادوغیره)، معاملات (وراشت، وتف، وصیت، نکاح، طلاق، حدود و تعزیرات وغیره)، حقوق و فرائض و اخلاق وغیره امور کی تشریک \_\_

۵ منافب: ظفائے راشدین ، اہل بیت ، صحابہ کرام ، محابیات ، کہدین، شہدا کرام وغیرہ کے فضائل۔

حدیث ان آٹھ علوم کے مجموعے کانام ہے جس میں ایک علم سیرت النبی ﷺ بھی ہے۔

### سيرت نبوى الله كاخذ

سیرت نبوی الله کاسب سے بہلا مافذ اور سب سے زیادہ معتبر تحریری ذخیرہ دہ ہے جو متعلقہ قرآنی آیات کی شکل میں اُنت مسلمہ کے پاس محفوظ ہے اور جس پر مختصراً پہلے روشی ڈالی جا چکی ہے۔ اس کا دوسرا مافذاور معتبر تحریری ذخیرہ وہ ہے جو کتب احادیث میں شرح وبسط

کے ساتھ موجود ہے۔ مثلًا حضور ﷺ کے آباد اجداد کی عظمت، ان کے سیاسی و انتظامی کارناہے، آپ ﷺ کی ولادت باسعادت اور یا کیزہ نب نامه، آب على كاعقيقه، تهميد، حضانت ورضانت، شق مدر، كفالت الوطالب، سفر تجارت اور امين كالقب، آب عظم كي ياكيزه جوانی، شام کے سفر میں نسطورا راہب سے ملاقات، حضرت خدیجہ اُ ے نکاح، نزول وحی، تبلیغ کا تھم، سابقین اولین کا سلام، دشمنوں ک مزاحمت و ایذا رسانی، سرداران قریش کی سازشیں، مال و دولت اور حكومت ورياست كالالح، مسلمانول برمظالم، معجزة شق القر، جرت بجانب حبشه، مقاطعه بن ہآم، عم كاسال، الوطالب اور حضرت خديجه كا انقال، تبلیغ کے لئے طالف کاسفر، وشمنوں کا آپ عظم پر پھررسانا، آپ ﷺ کا زخمی ہونا اور پاؤل سے خون بہنا، واقعہ اسرا و معراج، حضرت سودة وحضرت عائشة صديقه سے نكاح، مدينه مين اسلام كى ابتدا، بیعت انصار، بجرت مدینه منوره، تعمیر مسجد نبوی، مواخات مهاجرین و انصار، بهود مینه سے معاہدہ، تحریل قبلہ، صفہ، پہلی اسلامی درسگاه، تهم جهاد، غزوات وسرايا (غزوه بدر واحد وغيره) صلح حديبياس وقت کے حکمرانوں کے نام دعوت اسلام کے خطوط، غزوہُ خیبر، واقعۃ فدك، آپ ﷺ كو زمرديني كا داقعه، تحريم متعه، واقعه ليلة التعريس، عمرة القضا، نكاح حضرت ميموند، غزوهٔ مونه، فتح مكه مكرمه، غزوه حنين، غزوة تبوك، واقعد مسجد ضرار، وثودكي آمد، مبابله، حجة الوداع، سفر آخرت کی تیاری اور علالت، حضور ﷺ کا وصال، حضرت الوبکر صديق كاخطبه، تجبيزو تكفين نبوى، آپ رفي كانماز جنازه، مسلمانون کی حضرت الوبكر صديق كے باتھ پر بيعت، حضور عظظ كے شاكل و خصائل، آپ ﷺ کے احوال و معمولات و معجزات وغیرہ - کتب احادیث میں سیرت کے ند کورہ واقعات و دیگر متعلقیہ واقعات کاتفصیل تحریری سرمایه موجودہے۔

معلوم ہوا کہ سیرت نبوی کا پہلا تحریری سرمایہ خود قرآن مجید میں موجود ہے۔ یہ حقد کو عموماً مختصر اشاروں پرشتمل ہے مگر اس میں آپ ﷺ کی سیرت و کروار کے تقریباً تمام اہم پہلوآ گئے ہیں پھرکتب امادیث میں نہ صرف سیرت سے متعلق ان قرآنی آیات کی تفصیل و

تشری موجود ہے میرت نبوی کے دیگر متعد دواقعات معتبر سندوں کے ساتھ بیان ہوئے ہیں اور یہ میرت کا دوسرامعتبر تحریری سرمایہ ہے۔ بلاذری کی فقول البلد ان اور دیگر تاریخی کتب کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ عربول میں پڑھنے کیسے کارواج دیگر متمدن اقوام کی طرح گوبہت زیادہ نہ تھا تاہم متعدد افراد لکھنا جائے تھے۔ مثلاً مکہ کمرمہ میں یہ حضرات کلھنا جائے تھے۔ مثلاً مکہ کمرمہ میں یہ حضرات کلھنا جائے تھے۔

( حضرت عمره ، ﴿ حضرت عثمان ، ﴿ حضرت على ، ﴿ وَضرت على ، ﴿ وَضرت الوعبيده بِن الجراح ، ﴿ حضرت معاوية ، ﴿ الوسفيان بِن حرب ، ﴿ حضرت العلابن الحضري ، ﴿ حضرت طليم ، ﴿ حضرت البان جهيم بِن الصلت ، ﴿ حضرت العلابين الي سفيان ، ﴿ حضرت البان عمرت من العيد ، ﴿ الن كم بِعالَى حضرت خالد بن سعيد ، ﴿ الن كم بِعالَى حضرت خالد بن سعيد ، ﴿ الن كم بِعالَى حضرت خالد بن سعيد ، ﴿ الن عمرو ، عند ، ﴿ عامر بن فهيره ، ﴿ حضرت خديجة من عبدالله بن سعد ، ﴿ عامر بن فهيره ، ﴿ حضرت خديجة من عبدالله بن نوفل . ﴿

مدینہ منورہ بی بھی اسی طرح متعدد افراد لکھنا جائے تھے مثلاً ا حضرت کعب بن مالک انصاری " ، ﴿ حضرت انس " ، ﴿ حضرت الله بن کعب ، ﴿ حضرت زید بن ثابت ، ﴿ سعد بن عبادہ ، ﴿ منذر بن عمرو، ﴿ اسید بن حضیر ، ﴿ رافع بن مالک، ﴿ سعد بن ربح ، ﴿ ا بشیر بن سعد ، ﴿ معن بن عدی ، ﴿ عبدالله بن الحق، ﴿ اوس بن خولی ، ﴿ سوید بن الصامت، ﴿ حضیر الکتائب، ﴿ علاقہ جوا تا کا بچہ جس نے حضور ﷺ کا تبلیغی خط بڑھ کرسنایا۔

اسلای تعلیمات میں لکھنے پڑھنے کی جو اہمیت ہاور جس کے نتیج میں بعد کے ادوار میں مختلف علوم و فنون کی اشاعت ہوئی اور وسع بیانے پرسیرت نبوی ﷺ پر بھی تحقیقات کا آغاز ہوا، اس کا پھھاندازہ درج ذیل باتوں سے ہوسکت ہے۔

صفورﷺ پرجوسب سے پہلی وی نازل ہوئی اس میں آپﷺ
 کو پڑھنے کا حکم فرما یا گیا۔ اقر اباسم دبک الذی حلق ◊ (سورة طق،۱)
 "(اے پیفیرﷺ) آپ پر جو قرآن (نازل ہوا کرے گا) اپنے رب کانام لے کر پڑھا ہے کے (یعنی جب پڑھے ہم اللہ الرحمن الرحیم کہہ کر

يْرِها كِيجَهُ-)جس نے (مخلوقات کو) يبدا كيا-"

اور اس میں قلم (علمی حقائق کو تحریری طور پر منضبط کرنے) کو تعلیم اور لا منابی علوم کی تحصیل کا ذریعہ بتایا گیا۔ الذی علم بالقلم علم الانسان مالم یعلم ۵-(سورة طاق ۵۰)

"(آپ کارب ایباہے)جس نے (لکھے پڑھوں کو) قلم سے تعلیم دی (اور عموماً) انسان کو(دوسرے ذرائع سے) ان چیزوں کی تعلیم دی جن کو وہ نہ جانا تھا۔"

قلم کی عظمت کے پیش نظر قرآن مجید میں اس کی قسم کھائی گئے۔ ن
 والقلم و مایسطرون (سورۃ القلم ۱۰)

"قسم ہے قلم کی اور (شم ہے) ان (فرشتوں) کے لکھنے کی" (جو کہ کاتب اعمال ہیں)

اور اس کی عظمت مزید واضح کرنے کے لئے ایک قرآنی سورۃ کانام القلم رکھا گیاہے۔

نقدلین دین کے مقابل قرض لین دین میں چونکہ باہمی تنازعات کا امکان تھا، قرآن مجید نے اے قید تحریر میں لانے کی تاکید فرمائی: اذا تداینتیم بدین الی اجل مسمی فاکتبوه (سورة البقره ۲۸۲۰)

"جبتم ادهار كامعالمدكرن لكو ايك معين ميعاد تك (ك لئ)
تواس كولكه لياكرو-"اور فرما ياقرض و ادهار كى بنياد پريدلين دين خواه
چهو تا هو يا براسب كا يك حكم ب: ولا تسنموا ان تكتبوه صغيرا
او كبيرا الى اجله (سورة القره ٢٨٢٠)" اورتم اس (دين) ك (باربار)
لكف سے اكما يامت كروخواه وه (معالمه) چهو تا هو يا برا هو-"

میت کے ور ثاکے ممکنہ تنازعات کے پیش نظر تحریری وصیت نامد
 کا ضرورت پرروشی ڈالتے ہوئے حضور ﷺ نے ارشاو فرمایا: ما حق
 امر ء مسلم له شی یو صی فیه یبیت لبلیتین الا و صینه مکتوبة
 عنده ◊ - (بخاری، کتاب الوسایا)

"جس مسلمان کے پاس وصیت کے لائق کچھ ال ہو اسے حق نہیں کہ وہ دوراتیں ایس گزارے کہ اس کادصیت نامڈاس کے پاس لکھاہوا نہ رکھا ہو۔" لینی کسی مسلمان کو اپنے مال کی وصیت کے بارے میں بلادجہ تاخیراورسیتی نہ کرنا چاہئے۔

اور حضرت الوبکر مدیق کی محمد نے حضور اللے اور حضرت الوبکر صدیق کو زندہ کر فقار کرنے یا قتل کردینے کے عوض علیحدہ علیحدہ سوسو اونٹ کے انعام کا اعلان کیا۔ سراقہ بن مالک بن جعثم اس انعام کے لائے میں آپ اللے میں آپ اللے میں آپ اللے میں روانہ ہوا اور آپ اللے کے قریب پہنچ کیا۔ حضرت الوبکر صدیق محبرائے تو سراقہ کے متعلق آپ اللے مالی نالہ ماصوعہ (اے انتداے بچھاڑوے) اللهم اکفناہما شنت (اے اللہ ماصوعہ (اے انتداے بچھاڑوے) اللهم اکفناہما شنت (اے اللہ توجس طرح جا ہے اسے ہماری کفایت فرمایا)

آپ ای ارشاد فرمانا تھا کہ سراقہ کا گھوڑاز بین میں ھنس گیا۔

اب سراقہ بڑا پریشان ہوا اور اس نے حضور کی ہے انتجاکی کہ وہ دعا فرمائیں تاکہ اے اس مصبت ہے نجات ال سے کیونکہ سراقہ کو لیمین ہوگیا تھا کہ آپ کی ہے ساتھ خدائی نصرت وید دشائل ہے۔ چنانچہ آپ کی ساتھ خدائی نصرت وید دشائل ہے۔ چنانچہ ورخواست پر آپ کی ہائی اور اے اس مصیبت ہے نجات کی۔ اس کی درخواست پر آپ کی ہے معافی اور اس نامہ لکھوئی اور اب سراقہ کو کمشل اطمینان حاصل ہوا کہ متقبل میں اگر آپ کی خال ہوئے تو کشل اطمینان حاصل ہوا کہ متقبل میں اگر آپ کی خال ہوئے تو اس کا مان ہے۔ یہ امان نامہ لے کر سراقہ واپس ہوا اور دو سرے نحاقب کی ضرورت نہیں، میں آگے تک دیکھ آیا ہوں۔

ابتدایس حضور الکینے نے قرآنی آیات کے علاوہ کھے اور لکینے سے بعض حضرات کومنع فرما دیا تھا تاکہ قرآن و حدیث باہم خلط ملط نہ ہوجائیں گریعد میں آپ اللہ اللہ نے یہ تھم منسوخ فرما دیا اور اجازت رے دی،

چنانچہ حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص سے آپ عظ نے فرمایا:

"علم کو قید کرد" میں نے عرض کیا، یار سول اللہ ﷺ اس کے قید کرنے کے کیا عنی ہیں؟آپ نے فرمایا، علمی حقائق کو قلم بند کرلینا۔"

• آپ ﷺ کی اس اجازت کا نتیجہ تھا کہ بعض صحابہ نے اپنے فائدے اور دوسروں کے افادے کے لئے احادیث پرشتمل جھوٹے بڑے تھے مثلاً حضرت رافع بن خد تی شنے مثلاً حضرت رافع بن خد تی مثلاً حسالہ کی خد تی مثلاً حسالہ کی مثلاً مثلاً کی مثلاً کی

خولانی چڑے پر لکھ کریے حدیث محفوظ کرنی تھی کہ دینہ ایک حرم ہے۔ حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص کا تحریری مجموعہ جس کا نام انہوں نے العجفۃ الصادقہ ( ہے ارشادات پرشتمل مجموعہ) رکھا تھا، فاصافحیم تھا اور محققین کے مطابق ۲۳۳ سے زیادہ احادیث پرشتمل تھا۔ ایک موقع پر انہوں نے اس کے بارے میں حضرت مجابہ " سے مختطک کرتے ہوئے فرمایا:

"اس مجموع الصادق میں وہ احادیث ہیں جومیں نے حضور ﷺ

اس حالت میں سنیں کہ میرے اور آپﷺ کے علاوہ در میان میں اور کوئی نہ تھا۔"

یہ جموعہ بعد میں ان کا خاندانی ور شہ بن کیا اور دیگر محد ثین کی طرف منتقل ہوا۔ ای طرح حضرت علی کرم اللہ وجہ نے بھی ایک مجموعہ حدیث مرتب فرمایا تھا جس میں قصاص، دیت، فدید وغیرہ مسائل ہے متعلق احادیث جمع فرمائی تھیں۔ حضرت انس نے بھی احادیث کے مسائل ہے متعلق احادیث جمع عرتب فرمائے تھے۔احادیث کے احادیث کی سرت کے بعض ایسے بی مجموعے وہ بھی تھے جن میں حضور بھی کی سرت کے بعض ایسے بی مجموعے وہ بھی تھے جن میں حضور بھی کی سرت کے بعض پہلوؤں پر بھی روشی پڑتی تھی۔ یہ سب پچھے بہلی صدی جمری میں بعض پہلوؤں پر بھی روشی پڑتی تھی۔ یہ سب پچھے بہلی صدی جمری میں بوا۔ دوسری اور تیسری صدی جری میں بوا۔ دوسری اور تیسری صدی جوبعد کے سرت نگار محققین کے ایم مشعل راہ ثابت ہوئیں۔

#### ميرت اساء الرجال، طبقات

سیرت نبوی و معقق می متعقق قرآن کریم اور احادیث مبارکه میں چونکه کافی معتبر تحریری ذخیره موجود ہے اس لئے گزشته اوراق میں کی قدر تفصیل سے اس کا بیان ہوا۔ بعد میں سیرت نگارول نے واقعات کے بیان میں آئی احتیاط روانہ رکھی۔ ابتدا میں بلاشبہ سیرت نگار مخاط محتے مثلاً حضرت الوبکر صدیق کے نواے اور حضرت زبیر کے صاحبزادے حضرت عروہ بن زبیر (م ۱۹۲۳ میہ) جو بقول علامہ ذہبی کان صاحبزادے حضرت عروہ بن زبیر (م ۱۹۲۳ میہ) اور بعض کے نزدیک مخازی پر کتاب کے سب سے بہلے مدون تھ، روایات کے بیان میں مغازی پر کتاب کے سب سے بہلے مدون تھ، روایات کے بیان میں مغازی پر کتاب کے سب سے بہلے مدون تھ، روایات کے بیان میں

کافی احتیاط ہے کام لیتے تھے۔ ای طرح مشہور محدث امام شعبی (م ۱۹۹ه)، حضرت الوہری ﷺ کے مشہور شاگر و حضرت وہب بن نبه " (م ۱۹۱۱ه)، حضرت الس ؓ کے شاگر و حضرت عاصم بن عمر العماری (م۱۳۱ه)، امام بخاری کے شنج الشیوخ تابعی و مشہور محدث حضرت محر بن سلم بن شہاب زہری ؓ (م۱۳۲ه) جنہول نے متعدو صحابہ "کودیکھااور بعض کے نزویک جن کی "کتاب المخازی" اس فن کی سب سے پہلی تصنیف ہے اور جن کے دوعظیم شاگر دول موئ بن عقبہ" (م۱۳۱ه) اور محمد بن اسحاق (م۱۵۱ه) نے مضامین مغازی کو انتہائی بلندیوں تک پہنچادیا۔ امام زہری ؓ کے یہ دونوں لائق شاگر دان کی طرح تابعی ہیں،

موسی بن عقبہ" نے حضرت عبداللہ بن عمر کو جب کہ محد بن اسحاق" نے حضرت انس کو دیکھاہے، عبدالملک بن ہشام (۱۸۲ه) جن کی "میرت ابن ہشام" غالبًا پہلی سیرت کی تناب ہے جس بیل مضابین سیرت نبوی و کی کا کہ مخازی " کے بجائے لفظ "میرت" ہے تعبیر کیا گیا، محد بن سعد " (م ۳۳۰ه) جو مشہور مورخ بلافر کی کا استاد اور جن کی بارہ جلدوں پر شتمل مشہور عالم کتاب "طبقات ابن سعد" ہے (جس کی دو جلدی خاص حضور فی کی سیرت اور باقی دس جلدی صحابہ" و تا بعین " کے حالات ہے متعلق ہیں)

محمر بن عینی ترفدی (م۲۷۹ه) جن کی کتاب کتاب الشمائل النبویة والخصائل المصطفویه (یا شاکل ترفدی) حضور الله کشاک مرایا و خصائل وعاوات محمقتی غالباسب سے زیادہ خوبصورت اور معتبر کتاب ہے اور امام طبری (م ۱۳۱۰ه) بھی روایت میں احتیاط سے کام لیتے ہیں۔

لیکن ساتھ بی اس دور پس سیرت پر الی کتابیں بھی لکھی کئیں جن میں من گھڑت ولچسپ قصے اور غیر معتبر روایتیں بھی شامل کر لی کئیں مثلاً محمد بن عمر واقدی (م ۲۰۲ھ) کی "کتاب السیرة" اور "کتاب التاریخ و المغازی والمبعث" جے امام شافعیؓ نے جھوٹ کا پلندہ قرار دیا۔

سیرت نگاری میں ای با حتیاطی کے سدباب کے لئے مسلمانوں کاعظیم الشان ووفن اساء الرجال" ایجاد ہوا۔ محققین فن نے راولیوں

کے حالات معلوم کرنے میں کوئی دقیقد اٹھاند رکھا۔ سیرت وحدیث سے متعلق رادیوں کے گھروں پر جاتے، ان کے ثقد یا غیر ثقد ہونے کے بارے میں چھان مین کرتے۔ اس طرح راویان حدیث وسیرت کے بارے میں معلومات کا عظیم ذخیرہ جمع ہوگیا جوئن اساء الرجال کی کتابوں مثلًا علامہ مزی (یوسف بن الزک) کی مستمذیب الکمال"، علامہ ذبی کی "تذکرہ الحقاظ" اور"میزان الاعتدال"، علامہ ابن ججر کی "لسان المیزان" اور "تہذیب التہذیب" (بارہ جلدیں)، امام بخاری کی "تاریخ کمیر" اور "تاریخ صغیر"، ابن حبان کی " ثقات "اور سمعانی کی "انساب" وغیرہ میں موجود ہے۔

اس شعبے میں اسی عظیم تحقیق تاریخ انسانی میں اس سے پہلے ہی نہ ہوئی تھی۔ ہوئی تھی۔ ہوئی تھی۔ ہوئی تھی۔ ہوئی تھی۔ مور انسان کا اسپر نگر (جو عرص) تک ایشیانک سوسائی، کلکتہ سے وابستہ رہے اور جن کی تھیج سے علامہ ابن حجر عسقلائی کی مشہور عالم کتاب الاصابة فی تمیز الصحابة کلکتہ سے شائع ہوئی) لکھتے ہیں:

"شہ کوئی قوم ونیا علی الی گزری نہ آج موجود ہے جس نے مسلمانوں کی طرح اساء الرجال ساعظیم الثان فن ایجاد کیا ہوجس کی بدولت آج یا نج لاکھ شخصیتوں کاحال معلوم ہوسکتاہے۔"

سیرت، فن اساء الرجال اور طبقات تینوں بی اسلامی سوائی اوب کی اصناف ہیں تاہم تینوں کا اپنا علیحدہ علیحدہ مقام اور اپنی علیحدہ علیحدہ خصوصیات ہیں۔ سیرت اور فن اساء الرجال کے متعلّق تو اوپر عرض کیا جاچکا ہے۔

بوسی معلق میں اس طرح بحصا چاہئے کہ کسی مخصوص نقطۂ نظرے وابستہ افراد یا کسی مخصوص دور کے لوگوں یا کسی مخصوص طبقہ و محروہ کو قال یا کسی مخصوص طبقہ و محروہ کو قبی نظر رکھ کر جب لوگوں کے حالات قلم بند کئے جائیں تو الی تالیفات کو "طبقات" کا نام دیا جا تاہے مثلًا محمد بن سعد" کی "طبقات ابن سعد" جس کی آخری دس جلدوں میں صحابہ و تابعین کے مختلف طبقات کے حالات و واقعات جمع کئے میں یا مثلًا عبد الرحمٰن السلمی کی «طبقات الصوفیة" جس میں حضرات صوفیائے کرام کے مختلف طبقات کے بارے میں معلومات جمع کی گئی ہیں۔

سيرت سيمتعلق مباحث وعنوانات

اسلام کی ابتدائی دو صدیول میں صرف مغازی کے بیان کو ہی ميرت مجما جاتا تهاد چنانچد كيا امام زمري ، موكل بن عقبه "، محد ابن اسحاق، اور کیا ابن ہشام "، اور واقد کی سب کے بیال غزوات و سرایا کے بیان بی کا نام سیرت ہے۔ محمد بن میسیٰ ترزی ؒ نے پہلی بار حضور ﷺ کے سرایا کے بیان کو اور آپ ﷺ کے اخلاق، عادات، معمولات، خصائل وشائل کوسیرت کرے پیش کیا۔بعد کے اووار میں سیرت کی الی کتابیں شائع ہوئیں جن میں دوستوں، دشمنوں کے ساتھ دوران جنگ مختلف سلوک ومعاملات اور مسلح وجنگ کے مختلف توانین كوسيرت كانام ديأكيا-اس طرح آسة أست سيرت عمقل مباحث وعنوانات میں وسعت اور تبدیلی آئی گئ، بہان تک که موجوده دور میں لفظ سيرت ايني وسيع ترين مغهوم مين استعال موسنة لكاشيلي نعماني و سيد سليمان ندوى كى سات جلدول بر محتمل سيرة النبي على من لفظ سيرت الية وتع ترين مفهوم من استعال بواب-اس من حضور عظيما کی پاکیزہ زندگی کے حالات و واقعات کے علاوہ اعتقادات (ایمان بالله ايمان بالملائكه ، ايمان بالكتب، ايمان بالرسل، ايمان باليوم الآخر، ايمان بالقدر اور ايمان بالبعث)، جسماني و مالي عبادات (نواز، زكوة، روره ، ج ، جهاد )قلبي وباطني عبادات (تقوى ، اخلاص ، توكل ، صبر ، شكر ) ، معالملات (وراثت، وميت، وقف وغيره)، جنايات ياعنوبات (قعاص، حدود، تعزيرات)، مناكحات (نكاح، طلاق وغيره)، معاوضات (خريه و فرونت وغیرہ)، مخاصات (باہمی جھروں کے فیصلے)، امانات (امانتیں، رای وغیره)، مزاجر (قتل نفس، کسی کی آبروریزی و پرده دری، زبردتی بحته لينے ياقطع بيف، و اسلام سے انحراف برزجر)، عادات (ماكولات، مشروبات، مسكونات، ملبوسات وغيره)، حقوق وفرائض، فضائل و ر ذا کل اخلاق، آداب معاشرت، اسلامی اقتصادیات وسیاسیات وغیره کے مباحث بھی متعلقات سیرت نبوی ﷺ کے طور پر پیش کی ہیں۔ وْاكْر محمد حسين بيكل كى "سيرة الرسول" مين اسلام كاديكر اديان ے تقابل، خصومنا اسلام وعیسائیت کی آوزش، اسلامی معاشرت و

مغربی معاشرت پر بحث، قبل از اسلام مرزیین عرب پر نصرانیت،
یبودیت، بت پرتی و مجوسیت کے اثرات، عرب کا جغرافیہ، اجمائی
نظام وعرب کی قدیم حکومتیں، بحیرہ روم و بحیرہ قلزم کے سامل پر ابھرتا
ہوا تدن۔ مسیحیت و دین زرتشت، قسططنیہ و روم، عیمائیوں کے
مختلف فرق، دین زرتشت میں اختلافات، یمن کا تمرن، وہاں کے یبود
ونصار کی اور ان پر ایرانی تسلا، آرب کے بند کی محکست و ریخت،
حضرت ابراہیم و حضرت سارہ کے مصرکے حالات سے لے کرعبداللہ
بن عبدالمطلب تک کے حالات کا سلمہ، حضور وی کا شجرہ طیبہ،
آپ ویکی سرت طیبہ کے خلف واقعات، حضرت فاطمہ کی میراث
طلی اور حضور ویکی کی روحانی وراثت تک کے مباحث ہیں۔

قاضى سليمان منصور بورى كى "رحمة للغلمين" ميس كتاب كا آغازى دو ہزار قبل میں مفرت ابراہیم علیہ السلام کی پیدائش سے ہوتا ہے۔ مجرآب كامصر جانا، شهزادى مصر، حضرت باجره سے آپ كا تكاح، حضرت اسامیل کے بارہ نیٹے، چار بیواوں سے حضرت یعقوب کے بارہ بیئے۔ قبل نبوت عرب کے ذاہب بھروا تعات سیرت نبوی ﷺ اور خلق محمري ﷺ، آپﷺ كا پاكيزه نسب نامه، حضرت آدم عليه السلام ے لے كرآب على كالديزركوار حضرت عبدالله اوروالدہ محترمہ سيده آمنه تك مشابيرك حالات، اولاد الوطالب مين حضرت عقيل ، حضرت جعفر طیار اور حضرت علی کرم الله وجداور ان کی اولاد کے شجرے، آب و اللہ علی کے چیا حضرت حزاۃ اور حضرت عبال اور الواسب کی اولاد کا بیان، حضرت آمنه کا شجرهٔ نسب، حضور عظم کے صاحرزادگان حضرت قام، عبدالله (طیب و طابر)، ابرایم، آپ کی صاحبزاولوں حضرت زینب، رقیہ، أتم كلثوم اور سیدہ فاطمہ ملے حالات، اولار امجاد حضرت حسن وحسين، زين العابدين کے يائج فرزندگان کے شجرے، امہات المؤمنين، حضرت فديجة الكبري، سودة ، عائشة ، حفصة ، زينب ، بنت خزيمه، أمّ سلمة ، زينب بنت جحش، جوہریہ "، أتم حبيبہ"، صفيہ " اور حضرت ميمونہ" كے حالات اور تعدد ازواج کی بحث، امہات المؤمنین کے فضائل اور ان کے كارنام، بيان غزوات وسرايا، ديكر انبياء عليهم السلام يرحصور عظي ك

فضیلت، آپ الحظی کارمہ للخامین ہونا، آپ الحظی کی شان مجوبیت دنیا کے مشہور سن اور تاریخیں اور ان کاس جری سے تطابق، خصائص نبوی، خصائص قرآن اور خصائص اسلام۔

محر اورایس کاندهلوی کی سیرة اصطفیٰ میں واقعات سیرت کے علاوہ افضیلت البوبکر صدیق ، بیعت خاصہ و بیعت عامہ، حیات نبوی، تعدو ازواج، فوائد مجاب اور بے مجابی کے مفاسد، تشبہ بالکفار کی ممانعت اور تشبہ بالا غیار کے نقصانات، حضور ویک کے معجزات عقلیہ، علمیہ و عملیہ، انبیاء علیم السلام کی آپ ویک کے بثار تیں اور آئدہ واقعات کے بارے میں حضور ویک کی چیش کو کیوں وغیرہ کاتفصلی بیان واقعات کے بارے میں حضور ویک کی چیش کو کیوں وغیرہ کاتفصلی بیان

اس طرح ہم درج ذیل دواہم نتیج اخذ کر کتھے ہیں کہ:

ترآن مجید اور احادیث مبارکہ میں سرت نبوی ﷺ ے متعلّق اواقعات و حقائل سن وار اور تر تیب وارنہ تھے۔ فن سرت نے ہماری سے ضرورت بوری کی کہ سرت نبوی ﷺ کے واقعات تر تیب کے ساتھ ہمارے سامنے آگئے۔

€ دوسرے یہ کہ سرت نگاروں کی دافعات کے بیان میں ترجیحات بدلتی رہیں اور لفظ "سیرت" وسی سے وسیع تر مغاہیم اختیار کرتا گیا کہ بعض حضرات کے نزدیک شریعت کا ایک بہت بڑا حصۃ سیرت نبوی کے ضمن میں آگیا۔

پسیرین کنزجوعزز مصر(مقوقس) نے بی کریم فیلی کی خدمت میں بھیجی تھی۔ سیرین حضرت حسان کے ملک میں آئیں۔ ماریہ قبطیہ بھی انہی کے ساتھ بھیجی گئ تھیں۔ یہ دونوں تگی بہنیں تھیں۔ یہ دونوں بہنیں نصرانی تھیں لیکن مدینہ آگر اسلام قبول کر لیا تھا۔ ان کا بھائی ماہور بھی مصرے ان کے ساتھ آیا تھا۔ بعد میں اس نے بھی اسلام قبول کرلیا۔

نبوت کے بعد عامہ الناس اس کثرت ہے اس کے دام تزویر میں بینے کہ چند ہی سال میں اس کے ہیروؤں کی تعداد تین لاکھ تک بہنچ گئ۔ اتن بڑی جمعیت دیکھ کر اس کے دل میں استعار اور ملک کیری کی ہوس بیداہوئی اوروہ خراسان کے اکثر علاقے دیا میضا۔

عساکر خلافت نے طاغو تیوں کو مار مار کر ان کے پر فیج اڑا دئے اور اتی تلوار چلائی کہ میدان جنگ میں ہر طرف مرتدین کی لاشوں کے انبار لگ گئے۔ ان محاربات میں ہیں کے قریبًا سترہ ہزار آدمی کام آئے اور چودہ ہزار تید کر لئے گئے۔ سیس بقیۃ السیف تیس ہزار فوج کو پہاڑ کی طرف لے ہما گا اور وہاں اس طرح جاچھپاجس طرح خرگوش شکار لیوں کے خوف سے کھیتوں میں جاچھپتا ہے۔ خازم نے جا کر پہاڑ کا محاص ہ کر لیا۔ است میں شہزادہ مہدی نے الوعون کی قیادت میں بہت کی کمک بھیج دی۔ الوعون اپنی فوج لے کر اس وقت پہنچا جب اساد سیس محصور ہوچکا تھا۔

سیس نے محاصرے کی شدت سے نگ آگر ہتھیار ڈال دئے اور خود کو بلاشرط خازم کے سپرد کر دیا۔ استادسیس اپنے بیٹوں سمیت گرفتار ہوگیا۔ سیس تو موت کے گھاٹ اتارا گیا، معلوم نہیں اس کے بیٹوں کا کیا حشر ہوا۔ خازم نے فی الفور مہدی کے پاس مڑد وَ فَحْ لَکھ کر بھیجا۔ جوں ہی یہ خبرمہدی کے پاس مجنی اس نے اپنے باپ خلیفہ منصور کے پاس فیخے اس نے اپنے باپ خلیفہ منصور کے پاس فیخے واص نے دون کے بیس مبدی خلیفہ بارون رشید کا باپ تھا جو منصور کی رصلت پر خلیفہ السلمین ہوا۔ کہتے ہیں کہ استادیس خلیفہ مامون کا نانا یعنی مراجل مادر ماموں کا باپ تھا اور اس کا بینا غالب جس نے فعنل بن سہل بر کی کو قبل کیا تھا، خلیفہ مامون (بن براون دشید) کا موں تھا۔



# ش

#### ش س

ایک دامام شافتی عزه کے مقام پر ۱۵۰ دیس پیدا ہوئے دامام شافتی کو ایک دامام شافتی کو ایک دامام شافتی کو بیدا ہوئے دامام شافتی کو بید فخر حاصل ہے کہ ان کا سلسلہ نسب دسول اللہ بین شان کیا ہے: حافظ الوقعیم نے امام صاحب کا سلسلہ نسب اس طرح بیان کیا ہے: الوعبداللہ محربن ادر لیس ابن العباس بن عثمان بن شافع بن سائب بن عبد مناف۔ بن عبید بن عبد مناف۔

### تعليم وتربيت

جب امام شافعی کی عمردوسال ہوئی تو ان کی والدہ انہیں مکہ مکر مہ

لے کر آنگئیں۔ اور وہیں برورش پائی۔ ابتداء میں شعر، لغت، تاریخ
عرب، تجوید وقرات اور حدیث وفقہ کی خصیل شروع کی۔ بارہ برس کی
عربی موطاء کو حفظ کر لیا اور اس کے بعد امام مالک کی خدمت میں
حاض ہوئے اور ان کے سامنے موطاء کی قرات کاشرف حاصل کیا۔
امام ابوعبداللہ محد بن اور ایس شافعی و وسری صدی ہجری کے عظیم
امام اور مجتبد تھے۔ امام شافعی کازبانہ علم وعرفان کے عروب کازبانہ تھا۔
ہم طرف علم و حکمت کے جیشے رواں تھے۔ علم نبوت صحابہ کرام،
تابعین و تبع تابعین کے ذریعے ایمہ مجتبدین، محدثین، مغسرین کے
سینوں میں منتقل ہوچکا تھا۔ امام شافعی کو امام الک اور امام محمد بن حسن
شیبانی جسے بکراتے روزگار حضرات ہے استفادے کا فخر حاصل ہوا۔
شیبانی جسے بکائے روزگار حضرات ہے استفادے کا فخر حاصل ہوا۔

امام شافعی نے کتاب وشنت کے مسائل کے انتخراج کے لئے

امام ابوحنیفد کی تصانیف کا مطالعہ کیا اور اخیار تابعین سے روایت کا

شرف حاصل كما\_

اصول وضع کئے، فقہ میں بڑا کمال حاصل کیا اور فقہ شافعی کی بنیاد رکھی۔ فن صدیث میں نام پیدا کیا۔ شرق و غرب میں ان کی فقہ کو مقبولیت حاصل ہوئی۔ چنانچہ محدثین اور مفسرین کی ایک بڑی تعداد فقہ شافعی سے تعلق رکھتی ہے۔

امام شافعی کو اپنے زمانے کے نامور اور جید علیا ہے استفادے کا شرف عاصل ہوا۔ حافظ ابن تجرعسقلائی نے امام شافعی کے مندر جہ ذیل اساتذہ کا ذکر کیا ہے۔ مالک بن انس مسلم بن خالد، ابراہیم بن سعد، سعید بن سالم القداح، عبدالوہاب ثقفی ابن عیینہ ائی نمرہ، حاتم بن اساعیل، ابراہیم بن محمد الی کیلی، اساعیل بن جعفر، محمد بن خالد، عطاف بن خالد المخرومی، عمر بن محمد بن علی بن شافع، ہشام بن یوسف محمد بن علی، عبدالعزز بن ماجشون۔

میدی روایت کرتے ہیں کہ امام شافعی جب صنعا سے مکہ مکر مہ میں آئے توان کے پاس وس ہزار دینار تھے۔ انہوں نے ایک جگہ خیمہ نصب کرکے قیام فرمایا۔ لوگوں نے ملاقات کے لئے حاضری وی جن میں سے بہت سے لوگ ضرورت مند بھی تھے۔ جب وہ لوگوں کی ملاقات سے فارغ ہوئے تو ان کے پاس ایک دینار بھی باتی نہیں رہا مندا۔

#### زبدوتقويل

امام شافعی علمی وجابت اور فقهی مهارت کے ساتھ ساتھ عبادت و ریاضت اور زہد و تقویٰ میں درجہ کمال پر فائز تھے۔ ربیج بن سلیمان کہتے ہیں کہ امام شافعی رمضان میں نوافل میں ساٹھ مرتبہ قرآن پاک ختم کرتے تھے۔ عام ایام میں وہ رات کے تین جھے کرتے، پہلے جھے میں تصنیف و تالیف کا کام کرتے، ووسرے جھے میں نوافل پڑھتے اور

تيرے مع ميں سويا كرتے تھے۔

#### تصنيف وتاليف

امام شافعی کی زندگی کا اکثر حصته درس و تدریس، علمی مباحث، مسائل کے استنباط اور افقا وغیرہ کی مصروفیات میں گزرالیکن اس کے باوجود انہوں نے مختلف موضوعات پر تصنیف و تالیف کاسلسلہ بھی جاری رکھا۔

کتاب الرسالہ امام شافعی کی ایک بہترین کتاب ہے جس میں قرآن کے متی معتبر احادیث سے بیان کئے ہیں۔ فن حدیث میں امام شافعی کی روایت کو کتاب الام اور کتاب المبسوط میں ان کے تلافدہ نے جمع کیا سر

صدیث کی اہم کتاب "مند شافعی" ہے۔ شاہ عبدالعزیز محدث دہوی اس کے بارے میں لکھتے ہیں کہ مند امام شافعی ان احادیث مرفوعہ کا مجموعہ ہے جنہیں خود امام شافعی اپنے شاگر دوں کے سامنے مع سند بیان کرتے تھے۔ مند شافعی اگرچہ مند کے نام ہے مشہور ہے لیکن اس کی ترتیب نہ مسانید کے اعتبار سے ہے اور نہ ابوب کے لحاظ ہے بلکہ اس میں کیف ما اتفق احادیث کو جمع کر دیا گیا ہے۔ اس وجہ سے اس مجموع میں احادیث کی تکرار بہت زیادہ ہے۔

#### وصال

امام شافع ۵۳ برس کی عمر میں دجب ۲۰۴ هدیں خالق حقیق ہے جا ہے۔ان کامزار مصر کے شہر قرافتہ میں ہے۔(۱۵۱)

الم شماه عبد العربي شاه ول الله كبر صاجزاد ... به منان المبارك ۱۵۹ مرد الا ۱۵۹ مرد الم المبارك ۱۵۹ مرد اله الم المبارك ۱۵۹ مرد الله المورد مديث، فقد اصول، عقائد، منطق، كلام، بندسه، بيئت، رياضى، تاريخ، جغرافيه وغيره من مهارت ماصل كي والد كه انقال پر مندورس سنجالي اور اسي انقال تك اس و مداري كو اداكرت رب حافظ خوب قوى تعاريخ الم تقل و تكل و ولائل يه خوب متند بات فرات حضرت شاه عبد العززي كتب ولائل يه خوب متند بات فرات حضرت شاه عبد العززي كتب

اور کارنامے آج اُمت اسلامیہ کے لئے مشعل راہ ہیں۔۸۰برس کی عمر میں ۱۲۳۹ء (۱۸۴۴ء) میں وفات پائی۔

ا شماہ عبد العنی: شاہ دلی اللہ کے چھوٹے صاجزادے۔ تفسیر حدیث اور نقہ و غیرہ جیسے علوم میں مہارت حاصل کی اور اپنی زندگی کو دین کی خدمت میں لگایا۔

پیشاہ عبد القاور: شاہ ولی اللہ کے تیسرے ماجزادے۔ انہیں بھی تغییر، حدیث اور فقہ کے علوم وراثت میں ملے تھے۔ دہلی ک اکبر آبادی مسجد میں ساری عمر گزار دی۔ حضرت شاہ عبد القادر نے بہلی بار اردد کا بامحادرہ ترجمہ (موضح القرآن) کیا۔

پیشاہ محمد مخصوص اللہ: مغلیہ عبد کے آخری دور کے مشہور عالم اور محدث۔ دبلی کے متقی اور بائل بزرگوں میں شار کئے جاتے ہے۔ حضرت شاہ محمد مخصوص، حضرت شاہ اساعیل شہید کے چیا زاد بھائی تھا۔ رامیان اختلاف کافی تھا۔

ش ب

بی شیلی نعمانی: سرت نگار، عالم، مورخ، مشهور عالم "سیرت النی و النه "کے مصنف - بورانام محرشلی تعا، لیکن امام عظم البوهنیفة" سے عقیدت کی وجہ سے شبلی نعمانی مشہور ہوئے، کیونکہ امام البوهنیفه کا نام نعمان بن ثابت تھا۔

علامہ شلی نعمانی بندوں (اعظم کڑھ) میں ١٨٥٤ء کو پیدا ہوئے۔ والد کانام شیخ حبیب اللہ تھاجو ایک متمول تاجر تھے۔ اگرچہ تجارت و وکالت کی طرف شخے، لیکن علمی میلان دین تعلیم کی طرف تھا، اس لئے ١٨٨٣ء میں علی گڑھ کالج میں عربی کے اسٹمنٹ پروفیسر ہو گئے۔ بعد میں حیدر آباد میں انجمن ترقی اردوکی نظامت کی اور اس کے بعد ١٩٠٥ء میں وار العلوم ندوۃ العلما تشریف لے مجے۔ وہیں ان کے اپنے قابل شاگرد سید سلیمان ندوی سے ملاقات ہوئی۔ ١٩٠٨ء میں ندوہ ک

رسالے "الندوہ" کی ادارت سنجالی اور ۱۹۱۲ء تک یہ خدمات سر انجام دیں۔ ۱۹۱۳ء میں دارالعلوم ندوہ کی ذھے داری سے بھی سبکدوش ہوگئے اور ۱۹۱۸ء کو ان کا انتقال ہوگیا۔

علامہ شلی نعمانی کا نام ایک تاریخ نگار اور قلم کار کی صیفیت سے زندہ ہے۔ ان کاسب سے بڑا کار نامہ توسیرت النبی کی ہی ہی ہے جس کی ایک جلدی وہ پوری کر پائے کہ فرشتہ اجل کے سامنے لبیک کہنا چا اور باقی جلدوں کا کام ان کے لائق شاگردعلامہ سید سلیمان ندوی نے انجام وا۔

علامه شیلی نعمانی کی دیگر کتب میں "الفاروق"، "المامون"، " "سیرت النعمان"، "سفرنامه شام وروس" وغیره کافی مشہور ہیں۔ دیسیرت النبی ﷺ + سلیمان ندوی۔

# ش ج

\* شجاع بن وبب : صحابی رسول الله - حضرت شجاع بن وبب کونی کرم الله نے والی بصره شرجیل بن عمر کے پاس دعوت اسلام کا مکتوب دے کر بھیجا، لیکن شرجیل نے حضرت شجاع کو شہید کرا دیا۔ دیا۔

# ۔ ش ر

تر شرح حدیث علم حدیث کی ایک اصطلاح - حدیث کی ده کتب جن میں کسی حدیث کی ایک اصطلاح - حدیث کی ده کتب جن میں کسی میں میں میں اور کا کئی ہو مشلا فتح الباری یا عمد ة القاری - دی حدیث + اساء الرجال + سنن -

# ش ع

اسلامی کے "جرم" میں تین سال تک محصور ہو کر رہنا چا۔ اے حصار شعب۔

تعتمی امام : مشہور محدث - نام الوعمرو بن شراحل بن عمرو الشجی تفاد امام فی آبندائے اسلام کے مشاہیر میں سے ہیں - والد بھی ایک متاز قاری تھے۔ شعبی د بلے پتلے تھے اور اس کی وجہ اپنی جڑوال پیداکش بتاتے تھے۔ ان میں ظرافت بھی تھی - امام شعبی کے بقول انہوں نے پائج سو صحابہ سے احادیث سنیں - امام الوصنیفہ بھی ان کے شاگر د تھے۔ اگرچہ خود کو فقیہ نہیں کہتے تھے، لیکن کو فہ کے فقہا ان سے مشورے کے لئے آتے تھے۔

# ش ف

الله شفاعت: سفارش، مقام محمود، وه مقام كه جب قيامت كروز رحمة للعالمين حفرت محمصطفی الله الله و جديدر جد لوگول كی سفارش (شفاعت) الله رب العزت كی بارگاه میس كريس گـــ

روایات میں آتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے سب سے پہلے عہد الست کے وقت "بلی" فرایا۔ چنانچہ آپﷺ تمام نبیوں پر مقدم ہوگئے حال آنکہ تمام انبیا کے آخر میں تشریف لائے۔ آپﷺ نے یہ بھی فرمایا کہ سب سے پہلے میرے لئے زمین شق ہوگ یعنی سب سے پہلے میں فرمایا کہ سب سے پہلے میں قبر سے اٹھول گا۔ پس جنہیں (میدان حشر میں) سب سے پہلے میں قبر سے آٹول گا۔ پس جنہیں اور حمد و ثنا کریں) وہ محمد فیلی کارا جائے گا (کہ مقام محمود میں آجائیں اور حمد و ثنا کریں) وہ محمد فیلی ہول کے۔ یک عنی ہیں اللہ تبارک و تعالیٰ کے اس قول کے کہ "قریب ہے کہ اللہ تعالیٰ تم کو ایک ایے مقام پر فائز کرے جو نہایت پندیدہ اور تحریف کامقام (مقام محمود) ہے۔"

عسى ان يبعثك ربك مقاما محمودا ـ

آپ ﷺ نے یہ بھی فرمایا کہ ہیں سب سے پہلا ہوں جے قیامت کے ون سجد کی اجازت وی جائے گی۔ ہیں سب سے پہلے سجد سے صرا محاوّل گا اور اپنے سامنے نظر کروں گا (جب کہ سب کی نظریں

یکی ہوں گی)۔ کہا جائے گاکہ محمد اسرا ٹھاؤ، جو مانگودیا جائے گا، جس کی شفاعت کردیے قبول کی جائے گا۔ پس سب سے پہلا شافع اور سب سے پہلا شفع ہوں گا (جس کی شفاعت قبول کی جائے گی)۔

شفاعت کے سلطے میں اس طویل حدیث میں ہے کہ جب اولین و
آخرین کی سرگردانی اور طلب شفاعت پر سارے انبیا جواب دے
دیں گے کہ ہم اس میدان میں نہیں بڑھ سکتے، لوگ آدم علیہ السلام
سے لے کرتمام انبیا ورسل تک سلسلہ دارشفاعت سے عذر سنتے ہوئے
حضرت عیسیٰ علیہ السلام تک پہنچیں گے اور طالب شفاعت ہوں گے تو
حضرت عیسیٰ علیہ السلام فرائیں گے کہ جاؤم محد (بھیٹی) کے پاس جاؤتو
آدم علیہ السلام کی ساری اولاد آپ بھیٹی کے باس حاضرہوگی اور عرض
کرے گی کہ اے محمد! آپ اللہ کے رسول ہیں اور خاتم الانبیا ہیں (گویا
آخ سارے عالم کو رسالت محمدی اور ختم نبوت کا اقرار کرنا پڑے گی)،
آپ بھیٹی کی آگی پچینی لغرشیں سب پہلے ہی معاف کردی گئی ہیں اس
لئے آپ بھیٹی پووردگار سے ہماری شفاعت فرائیں تو آپ بھیٹی بلا
ججک و بلا معذرت یہ درخواست قبول فرائیں گے اور شفاعت کبری

# شق

\* شق صدر : سينه چاك بونا، نى كريم در كا ايك معروم شق صدر كاواقعه آنحصور في كازندگ مين چاربار بوا-

پہلی بارش صدر (بینی آپ کاسینہ مبارک چاک کرنا) کے متعلق حضور پر نور ﷺ نے فرمایا کہ ان دوسفید پوش شخصوں، (فرشتوں) میں سے ایک نے دوسرے سے کہا کہ ان کو ان کی اُمّت کے دی آدمیوں کے ساتھ وزن کرو۔ چنانچہ وزن کیا تو میں بھاری نگلا بھر ای طرح سو کے ساتھ، پھر بزار کے ساتھ وزن کیا۔ پھر کہا ہی کرو، واللہ اگر ان کو ان کی تمام اُمّت سے وزن کروگے تب بھی بی وزن تکلیں گے۔اس جملے میں آپ ﷺ کو بشارت سنادی گئی کہ آپ ﷺ بی ہونے والے

إل-

ش صدر اور قلب اطهر کا دهلنا چار بار ہوا ایک تو یکی جوند کور ہوا۔ یہ اس لئے تھا کہ آپ ﷺ کے دل سے لہو والعب کی محبت جولا کوں کے دلوں میں ہوتی ہے نکال دی جائے۔

دوسرى بار وس سال كى عمريس صحرايس بواكه جوانى ميس آپ الله كا عن عمر الله كا عن الله كا دل ميس رغبت اليه كامول كى جوب تقاضائے جوانى خلاف مرضى اللى سرزو بوتى بين، ندر ب

تیسری بار نبوت ملنے کے وقت ماہ رمضان میں غار حرامیں ہوا کہ
آپ اللہ کے دل کو وق کو برداشت کرنے کی قوت ہو اور چوتی بار
معراج پر تشریف لے جانے کے وقت ہوا۔ اول آپ اللہ کا سیند اوپ
سے پیٹ تک چاک کیا گیا اور آپ اللہ کا قلب مبارک نکالا گیا اور
ایک سونے کے طشت میں زم زم شریف تھا اس سے آپ اللہ کا قلب مبارک وحویا گیا۔ پھر ایک اور طشت آیا جس میں ایمان اور
حکمت تھا

وہ آپ ﷺ کے قلب مبارک میں جمردیا کیا اور آپ ﷺ کے دل کو قلب کو است کردیا کیا تاکہ آپ ﷺ کے دل کو طاقت مشاہدہ عالم ملکوت اور لاہوت ہوجائے۔

کوشن قمر: آنحضور کے کا ایک معجزہ - جب مکہ میں رسول اللہ کے کا ایک معجزہ - جب مکہ میں رسول اللہ کے اللہ کا ایک معجزہ ان کا ایک معجزہ ان کا اس پر خوت کے طور پر آپ کے کوئی معجزہ ان کا اس پر آپ کے اس کے اشارہ کیا تو چاند کے دو ٹکڑے ہوگئے ۔ اس زمانے کے راجا ہے شکھ نے اپنے بالا خانے ہے چاند کے دو ٹکڑے ہوئے دیکھا تو اس نے نجومیوں سے اس کی وجہ دریافت کی ۔ انہوں نے کہا، معلوم ہوتا ہے کہ عرب میں نبی آخر الزمان (کھیے) پیدا ہو گئے ہیں۔

پ شقران صالح: صحابی رسول کی حضرت عبد الرحن بن عوف کے مبدالرحن بن عوف کے مبتی نزاد غلام - نام ان کاصالح تھا، لیکن اپ لقب شقران سے مشہور ہوئے - انہیں بعد میں نبی کریم کی ایک نے خرید لیا تھا۔

شقران صالح ابتدائے اسلام میں مسلمان ہو گئے تھے۔ مکہ سے دینہ ہجرت بھی کی۔ عمواجتگی قید ایول کی حفاظت کا کام ان کے ذمے لگایا جاتا۔ دیانت داری اور محنت سے خوش ہو کرنی کریم بھی نے انہیں بعد میں آزاد کردیا تھا۔

# شک

الله شكل بن حميد عبسى: صابى رسول الله - قبيله بنو عبس التحقيد عبس التحقيد التحديد الت

# ش م

پیشاس بن عمان: صحابی رسول الکیدات بان ممان کے نام سے نکارے دام سے نکارے دام شکارے والے اللہ اللہ کارے دام شاس نام پڑگیا۔ ہجرت سے قبل مسلمان ہوئے۔ پہلے کمہ سے حبشہ اور بھر حبشہ سے مدینہ ہجرت کی۔ غزوہ بدر میں شرکت کی۔ غزوہ احدیث زخی ہوئے، اور بھر جانبرنہ ہوسکے۔ اس وقت ان کی عمر ۳۳ سال تھی۔

ا شاکل نبوی طبیقان : بی تریم الله که عادات و اطوار الله دخیره -

نی کریم بیشانی چوری اور سال سفید سرخ، بیشانی چوری اور ابرو پوستہ سے چہرہ گوشت ہے پُر نہ تھا بلکہ ہلکا تھا جب کہ دہانہ کشارہ تھا۔ است بہت پویدہ (گھنگریا ہے) سے اور نہ سرکے بال (موئے مبارک) نہ بہت پیچیدہ (گھنگریا ہے) سے اور نہ بالکل سیدھے۔ آپ بیش کی واڑی کھنی تھی۔ چہرہ کھڑا کھڑا تھا۔ آکھیں بالکل سیدھے۔ آپ بیش کی واڑی کھنی تھی۔ چہرہ کھڑا کھڑا تھا۔ آکھیں سیاہ وسر کمیں اور پکیس بڑی بڑی تھیں۔ مونڈھوں کی ہڈیاں بڑی تھیں اور شانے بھی کوشت ہے بھرے ہوئے تھے۔ سینۂ مبارک سے ناف شانے بھی کوشت سے بھرے ہوئے تھے۔ سینۂ مبارک سے ناف شانے بھی کوشت کے بھرے کر حول اور کلائیوں پر بال تھے۔

ہتھیایاں چوڑی اور گوشت ہے پُر تھیں۔ کلائیاں کمی تھیں۔ پاؤں کی
ایریاں نازک اور بلکی تھیں۔ پاؤں کے تلوہ نی ہے خمیدہ سے کہ ان
کے نیچ ہے پانی نکل جاتا تھا۔ نی کر ہم بھی کا پہرہ اتنائر اثر تھا کہ کافر
بھی اس بات کو مانے بغیرنہ رہتے تھے کہ یہ کسی نی کا چہرہ ہی ہوسکتا
ہے۔ نی کر ہم بھی کے بینے میں بدیونہ تھی بلکہ خوشبوتھی۔ بیناموتی
معلوم ہوتا تھا۔ حضرت انس کا قول ہے کہ میں نے دیبا اور حریر بھی
معلوم ہوتا تھا۔ حضرت انس کا قول ہے کہ میں نے دیبا اور حریر بھی
آپ بھی کی جلد سے زیادہ نرم نہیں دیکھے اور مشک و عنبر میں بھی
آپ بھی کے بدن سے زیادہ خوشبونہ تھی۔

عام طور پر مشہور ہے کہ بی کریم ﷺ کا سایہ نہ تھا، لیکن اس کی کوئی سند نہیں ہے۔ شانوں کے ﷺ میں مہر نبوت تھی جو بی کریم ﷺ کے بی ہونے کی قدر آلی سند تھی۔ یہ مہر دراصل ایک سرخ کوشت سا ابھرا ہوا تھا۔ ایک اور روایت کے مطابق بائیں شانے کے پاس چند مہاسوں کی مجموق ترکیب سے ایک خاص شکل بن گئ تھی، یکی مهر نبوت تھی۔

نی کریم ﷺ کی رفتار تیزنہ تھی۔ چلتے تو بین معلوم ہوتا جیسے دھلوان زمین پر اتر رہے ہوں۔ نبی کریم ﷺ کے بال (موئے مبارک) اکثر شانوں تک لفکے رہتے تھے۔ابتدا میں اہل کتاب کی طرح بال چھوٹے چھوٹے رکھتے تھے۔بعد میں بانگ نکا لئے گئے۔ بالوں میں انگ نکا لئے گئے۔ بالوں میں انگ تکا رہتے تھے۔

عام لباس چادر، قیص اورته بند تھی۔ کوئی مخصوص لباس کا اہتمام نہ تھا۔ پاجا اسمی نہیں پہنالیکن امام احمد اور اصحاب سنن اربعہ نے روایت کیا ہے کہ آپ ہیں گئے نے منی کے بازار سے پاجا اخریدا تھا۔ موزے عام طور پر نہیں پہنتے تھے، لیکن نجاثی نے جو سیاہ موزے بھیج تھے، نبی کریم ہیں نے استعال فرمائے۔ عمامہ (پگڑی) باندھا کرتے تھے اور اس کا شملہ بھی دوش مبارک پر اور بھی دونوں کندھوں کے تھے اور اس کا شملہ بھی دوش مبارک پر اور بھی دونوں کندھوں کے بیم بیٹھ پر پڑا ہوتا تھا۔ عمامہ اکثر سیاہ رنگ کا ہوتا تھا۔ عمامہ کے نیچ مرے جبکی ہوئی ایک ٹوٹی پہنا کرتے تھے۔

یمن کی دھاری دار چادر لباس میں سب سے زیادہ پہند تھی۔اس کے علادہ ایک سرخ دھاری دار چادر کی روایت بھی ہے،لیکن ابن تیم نے کافی زور دے کریے بات کی ہے کہ بی کریم ﷺ نے کھی سرخ لباس نہیں بہنا اور ند مردول کے لئے اس کو جائز رکھتے تھے۔اس مرخ چادر کو حلہ حمراء کہاجاتا ہے۔

نی کریم ﷺ کے جوتے کھلے ہوئے تھے جیسے آج کل پاکستانی عام طور پر سوفٹی چپل پینتے ہیں۔ تاہم اس جوتے کے بینچے ایک تلاتھا اور اوپر بیر پھنسانے کے لئے ایک تسمہ۔

نی کریم ﷺ کابستر چڑے کا گدا تھاجس میں تھجور کے پتے بھرے ہوتے تھے۔ چار پائی بان کی بنی ہوئی تھی جس پر لیٹنے سے اکثر جسم اطہر پر نشان پڑ جاتے تھے۔

نی کر می الله الله الکوشی بھی بنوائی تھی جو خطوط لکھتے وقت ہر کا کام درتی تھی۔ اس انگوشی میں اوپر تلے تین سطروں میں "مجدر سول الله "کدا ہوا تھا۔ نبی کر بم الله اس انگوشی کو دائیں ہاتھ کی انگل میں پہنتے تھے اور صرف مہر لگانے کے وقت اے استعال کرتے تھے۔

کی قسم کی تلواری نبی کریم ایک کے پاس مخلف و قتول میں رہی ہیں۔
ہیں۔سب سے پہلی تلوار ما تورشی جووراشت میں والدے می تھی۔ باتی تلواری قصیب، قلعی، کا تبار، ذوالفقار وغیرہ تھیں۔ سات زریں نبی کریم کی کے پاس تھیں۔ ذات الفضول، ذات الحواثی، ذات الوشاح، فضد، سغدیہ، تبراء، خرنق۔

نی کریم ﷺ کے پاس ایک خود (لوہے کی ٹوپی) بھی تھی جو آپﷺ نے فتح کمدے دن پہنی ہوئی تھی۔

المعادات بوي

پشائل مرمدی: حافظ محر بن عینی بن سورة ترزی کی تصنیف جس کا شیخ الحدیث حضرت مولانا محد زکریا کاندهلوی نے ترجمہ واضافه کیا اور پھراس کتاب نے اردودال طبقے میں بڑی شہرت پال ۔ یہ کتاب نی کرم واللہ کے عادات و خصائل ہے متعلق تفصیل معلوات فراہم کرتی ہے۔

الم شمعول الم بن زيد القرطى : محابى رسول الله المرابي : محابى رسول الله المربع الديد مديند ك يهود ك خاندان بن

قريظ سے تھے۔ نسب نامہ يہ ہے: شمعون بن زيد بن خناقة القرظیٰ۔
بعض روايتوں ميں والد كانام زيد كے بجائے زيد بيان كيا كيا۔ اسلام
قبول كرنے كے بعد مق اور فضلا صحابہ ميں شار ہوئے۔ غالباً حضرت
عمرفاروق كے دور تك حيات رہے، ليكن ان كى وفات كا اصل زمانہ
معلوم نہيں۔

# شى

پ تشمیب، بنو: قریش مکہ کا ایک خاندان جو حضرت شیبہ بن عثمان بن ابی طلعه عبدالله کی اولاد میں سے تھے۔ اس خاندان کو حاجب کعبہ الله کی کلید برواری اور یا بانی ای خاندان کے میروشی۔
یا بانی ای خاندان کے میروشی۔

دى بنوشىبە-

پیشیبہ: نی کریم ﷺ کے دادا عبدالطلب کا اصل نام۔ الطلب۔

پیشیب بن عثمان تھی۔ سلسلہ نسب یہ ہے: شیبہ بن عثمان بن شیبہ اور کنیت ابوعثمان تھی۔ سلسلہ نسب یہ ہے: شیبہ بن عثمان بن ابی طخہ بن عبدالعزیٰ بن عثمان بن عبددار بن قصی۔ خانہ کعبہ کی چائی انہی کے خاندان کے پاس تھی۔ حضرت شیبہ کاباپ عثمان بن ابی طخہ اسلام کا سخت دیمن تھا۔ وہ غزوہ احدیث حضرت علی کے ہاتھوں ارا گیا۔ حضرت شیبہ بھی اسلام کے کثر دیمن تھے۔ اپنے باپ کابدلہ لینے کیا۔ حضرت شیبہ بھی اسلام کے کثر دیمن تھے۔ اپنے باپ کابدلہ لینے کے لئے کسی مناسب موقع کی تلاش میں تھے کہ ایک ایمان افروز واقعہ پیش آبا۔

غزدہ خنین یں جب مسلمانوں کے قدم ڈگھاکے توشیبہ نے جو
اس وقت تک کفار کے لشکریں شائل تصاور مسلمانوں سے برسریکار
سے دل میں کہا کہ آج میں اپنے باپ کابدلہ لے کررہوں گا۔ چنانچہ
وہ آنحفور ﷺ کو شہید کرنے کے ادادے سے آگے بڑھے۔
آنحفور ﷺ کے قریب پننچ تودیکھا کہ آپ ﷺ کی حفاظت کے لئے

دائیں جانب حضرت عبال بن عبدالطلب اور بائیں جانب حضرت البوسفیان بن حارث موجود ہیں۔ چنانچہ انہوں نے رسول اللہ و الل

حضرت شیبہ نے حضرت معاویہ کے عہد خلافت میں ۵۹ ھ میں وفات پائی۔ان کے دوسیٹے تھے، مصعب ادر عبد اللہ۔

الله شيروبيد أشاه ايران خسرو پرونز كاييناجس في اينجاب كوقتل كر ذالاتها-

ایک بینی کا نام - آپ بینی کریم بینی کی ایک رضای بہن - طیمہ سعدیہ کی ایک بین - طیمہ سعدیہ کی ایک بین کا نام - آپ بینی کو بین کو براروں کی تعدادی کا فار گرفتار ہوئے ہوئی تو براروں کی تعدادی کا فار گرفتار ہوئے ہوئی تو براروں کی تعدادی کا فار گرفتار کی تو انہوں نے کہا: "میں تمہارے پیمبری بہن ہوں -" لوگ انہیں تصدیق کے لئے نی کریم بین تمہارے پیمبری بہن ہوں نے میں تمہارے پیمبری بہن ہوں نے میں تمہار کے انہوں نے میں تمہار کے بین میں آپ بینی کو انت کا ٹا فیل کر کیم بین میں آپ بینی کی آگھوں سے فرط جذبات سے کا ٹا تا نو نکل پڑے - بین کریم بین کی آگھوں سے فرط جذبات سے آنسو نکل پڑے - بین ترجم بینی کی آگھوں سے فرط جذبات سے باتیں کیں اور پھر چند او نث اور بکریاں عنایت کیں - پھر آپ بینی کی نام ان سے کہا کہ بی چاہے تو میر ہے گھر چلو، اور اپنے گھر جانا چاہو تو بیاں بہنچادیا جاہو تو وہاں بہنچادیا گیا۔ وہاں بہنچادیا گیا۔



# ص

## ص

وقت تک اسلام لا چکے ہیں ان کے نام قلم بند کئے جائمیں۔ چنانچہ ۱۵۰۰ صحابہ کے نام وفتر میں درج کئے گئے۔

# ص ب

پھ صمبر ایک جنگی طریقہ جس میں ڈمن کو گرفتار کرنے کے بعد اس کو کس چیزے باندہ کر اس کو تیروں کا نشانہ بناتے یا تلوارے کام لیتے۔ عرب میں یہ ایک عام طریقہ تھا، نبی کریم بھٹٹنے نے صحابہ کرام کو ''صر'' کا بے رحمانہ طریقہ اختیار کرنے ہے منع فرماویا۔

# ص ح

عصلی: وہ مسلمان جس نے رسول اللہ بھی کوایمان کی حالت میں ظاہری آئی ہے و کیما۔ ان تمام صحابہ کرام کی بڑی بڑی فضیلتیں آئی بیں۔ تمام مسلمانوں کے ذیعے ہے کہ تمام صحابہ کے بارے میں حسن ظن رکھیں اور کمی قسم کی بدگمانی نہ کریں۔

#### فضائل صحابه

حضور ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ لوگوں میں بہترین زمانہ میرازمانہ ے، پھروہ لوگ جو ان کے مصل ہوں گے اور پھروہ لوگ جو ان کے مصل ہوں گے اور پھروہ لوگ جو ان کے مصل ہوں گے۔ عمران بن حصین (روایت بیان کرنے والے) فرمائے بیات کرنے والے) فرمائے بیاتین۔ اس کے بعد وہ لوگ آئیں گے جو گواہیاں دیں گے حال آئکہ ان سے گوائی طلب نہ کی لوگ آئیں گے جو گواہیاں دیں گے حال آئکہ ان سے گوائی طلب نہ کی

استعال ہونے والی ایک اصطلاح۔ نی کریم ﷺ اور معلان کے استعال ہونے والی ایک اصطلاح۔ نی کریم ﷺ اور مسلمان ہونے والے افراد کو مکہ کے کفار (صافی) کہد کریکارتے تھے۔ مشرکین کا کہنا تھا کہ محمد ﷺ نے اپنے باپ وادا کے فد جب کوچھوڑ کرنیافہ جب بنا لیا ہے، اس کے محمد ﷺ اور اس کے پیروکار سب صافی (مرتد) ہوگئے ہیں۔

صائبین (صافی کی جمع) ایک ساہ پرست قوم تھی اور باہل کے باشندے تھے اور تمام حوادث باشندے تھے اور تمام حوادث عالم کو انہی کی تا ثیرات کا نتیجہ بچھتے تھے۔ ہر ہر سارے کے نام سے ان لوگوں نے علیحدہ علیحدہ بت بنار کھے تھے اور ان کی لوجا کرتے تھے۔

پ صاوقہ: وہ بیاض جس میں حضرت عبداللہ بن عمرة ان احادیث کو لکھ لیا کرتے تھے جونبی کریم ﷺ سے سنتے۔ عمومًا صحابہ کرام آپﷺ کی احادیث کونہیں لکھا کرتے تھے، مگر عبداللہ بن عمرة ان احادیث کولکھ لیا کرتے تھے۔

ایک روایت میں ہے کہ حضرت عبداللہ بن عمروکی عادت تھی کہ نی کریم بھی ہے جو سنتے تھے، لکھ لیا کرتے تھے۔ قریش نے ان کومنع کیا کہ آخضرت بھی ہوتے ہیں، بھی خوشی میں اور تم سب بچھ لکھتے جاتے ہو۔ عبداللہ بن عمرو ہے نے اس لئے لکھتا چھوڑ دیا اور نبی کریم بھی ہے ہے واقعہ بیان کیا۔ آپ بھی نے دبن مبارک کی طرف اشارہ کر کے فربایا، تم لکھ لیا کرو! اس سے جو پکھ نکانا ہے، حق نکانا ہے۔ ایک دفعہ آپ بھی نے حکم دیا کہ جو لوگ اس

جائے گا اور خیانت کریں گے اور المین قرار نہ دیے جائیں گے۔ اور منیں مانیں گے۔ اور منیں مانیں گے۔ اور ان میں موٹاپا ظاہر ہوگا۔
جس مدت میں اہل زمانہ ختم ہوجائیں وہ قرن کہلاتا ہے۔ زمانہ حضرت آدم علیہ السلام ہے لے کر قیامت تک جتنے بھی قرن طح زمین پر ہوئے ہیں ان میں بہترین قرن (زمانہ) حضرات صحابہ کا ہے کہ سرور عالم بھی کا وجود سطح زمین پر جلوہ فرما ہوا اور یہ مبارک قرن • اھ میں منام ہوا جب کہ آخری صحابی حضرت الوطفیل شنے اٹھانوے سال ک

الانبیاء بھی شامل ہیں، تمام قرون سے افضل ہونا مراد ہے نہ کہ ہر ہر فرد کا افضل ہونا، لبذا حضرات صحابہ کی گزشتہ انبیاء پر نضیلت لازم نہ آئی۔
قرن صحابہ کے بعد افضل ترین قرن تابعین کا ہے، اور بھرتج تابعین کا کہ افضیلت محمد ہے کی وجہ ہے آپ کی اُمت کو دیگر امم پر افضلیت کلیہ حاصل ہے اور جتنا قرب کسی کونور آفناب سے ہوگا، ای قدر اس

میں روشی زیادہ ہوگ ۔ پھر چوتھ قرن میں وہ نورانیت نہ رہی، ای وجہ ہے گوائی میں ہے پاکی اور جرات پیدا ہوگئ۔

حضرت جابر فرماتے ہیں کہ حضور ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ "آگ نہ جھوئے گاس مسلمان کوجس نے مجھے کو دیکھایا اس کوجس نے میں ہے محامہ کو دیکھا "

اس میں صحابہ اور تابعین کے مغفور اور جنتی ہونے کی بشارت ہونے کہ بشارت ہونے کہ ساتھ سید الانمیاکے چرہ انور پر ایک نظر ڈالنے سے ایمان میں جو حلاوت اور مشاہدے کی کیفیت پیدا ہوجاتی تھی وہ دوسرون کوبرسول کے مجاہدے سے بھی نصیب نہیں ہو کتی۔

نی کرمی بیشنے نے فرمایا کہ لوگوں پر ایک ایسا زمانہ آئے گا کہ
اسلامی نظر جہاد میں جائے گا۔ پس کہاجائے گا کیاتم میں ہے کوئی ہے
جس کو صحبت رسول اللہ بیشنے نصیب ہوئی ہو؟ وہ جواب دیں محبال
ہے۔ پس ان کو (صحابی کی برکت ہے) فتح نصیب ہوگ ۔ پیرو دسراز مانہ
آئے گا کہ لشکر جباد میں جائیں گے۔ پس کہا جائے گا کہ تم میں کوئی
ہے جس کو حضور بیشنے کے اصحاب کی صحبت حاصل ہوئی ہو؟ وہ جواب
دیں گے، بال ہے۔ پس ان کو (تا بھی کی برکت ہے) فتح نصیب ہوگی پھر

تیرازماند آئے گاکہ اسلامی نشکر جہاد میں جائے گا۔ پس کہاجائے کہ
کیاتم میں کوئی ہے جس کو صحابہ کے اصحاب (تابعی) کی صحبت نصیب
ہوئی ہو؟ وہ جواب دیں گے ہاں ہے۔ پس ان کو (تبع تابعی کی برکت
ہوئی نصیب ہوگ۔ ایک روایت میں اتنا اور اضافہ ہے کہ بجرچو تھا
کشکر روانہ ہوگا اور کہاجائے گا، دکھو ان میں کوئی ہے جس نے دکھا ہو
کسی (تبع تابعی) کو پس اس کی برکت ہے فتح نصیب ہوگی۔

صدیث میں آتا ہے کہ حضرت خالد بن ولید اور حضرت عبد الرحمٰن بن عوف کے در میان کچھ معاملہ ہوا۔ جس میں حضرت خالد نے ان کوسخت سُست کہا تورسول اللہ بھی نے مطلع ہو کر (خالد نے ) فرہایا کہ میرے صحابہ کوسب وشتم نہ کروکہ تم میں کوئی احد بہاڑ کے برابرسونا مجھی (راہ خدا میں) صرف کرے گاتو ان کے ایک مدبلکہ آدھے کو بھی نہ بہنچ سکے گا۔

تمام صحابه مين جار محالي أفضل مين:

- 🗨 حضرت الوبكر صداقي 🗖
  - 🛈 حضرت محرراً ـ
  - 🕝 حضرت عثمان 🕯 ـ
    - 🕜 حضرت علي 🕳

### صحابہ کی خوبیاں

حضرت محر الله فراتے ہیں کہ ابوبکر نے سارا مال دین کے ماموں میں میری مرضی کے موافق خرج کر ڈالا اس لئے جس قدر ان کے مال سے جمعے فائدہ پہنچاکس کے مال سے نہیں پہنچا۔ خلت اس محبت کو کہا جاتا ہے جس کی جڑیں دل کے رگ وریشے میں پھیلی ہوئی ہوں۔ فرمایا ایسی محبت مجمعے اللہ بی سے ہے جس میں کسی اور کی محبت کی مخبات کی مخبت کی مخبات کی خبائش نہیں۔ اگر چھے ہم شخبائش ہوتی تو میں ابوبکر کو اپنا خلیل بناتا۔ معلوم ہوا کہ اللہ کے بعد آپ کھی کو حضرت ابوبکر کو اپنا خلیل بناتا۔ معلوم ہوا کہ اللہ کے بعد آپ کھی کو حضرت ابوبکر سے بی قدر محبت مقدم محال میں کسی اور ہے نہ تھی۔

حفرت عمر کا بیان ہے کہ حضرت الوبکر مارے سروار ہیں، آم سب میں بہتریں اور سب سے زیادہ رسول اللہ ﷺ کو بیارے ہیں۔ (زندی) حضرت الوہریرہ تے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ فرایا جم ہیل امتوں میں الیہ لوگ بھی ہوتے تے جن کو اللہ کی طرف سے الہام ہوتا تھا۔ اگر میری اُمّت میں ایساکوئی ہے تووہ عمریں۔ (منن ملیہ) لیمنی حضرت عمر کا یہ مرتبہ ہے کہ ان کے دل میں اللہ کی طرف سے نیک اور صحیح بات پیدا ہوجاتی ہے۔ حضرت عقبہ بن عامر سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرایا: اگر میرے بعد کوئی پیغیرہوتا تو خطاب کابیٹا عمرہوتا۔ (ترندی)

حضرت عبدالرمن بن سرو سے روایت ہے کہ حضرت عثمان اپنی آسین میں ڈال کر آپ ایک پاس ایک ہزار اشرفیاں لائے جب کہ آپ ایک ہزار اشرفیاں لائے جب کہ آپ ایک ہزار اشرفیاں لائے حضرت عثمان نے دہ اشرفیاں آپ ویک کے لشکر کاسامان در ست کررہ ہے ہے۔ حضرت عثمان نے دہ اشرفیاں آپ ویک کی گود میں لاڈ الیس میں نے دکھا رسول اللہ ویک مارے مسرت کے ان اشرفیوں کو الٹ پلیٹ کرتے جاتے ہے کہ آج کے بعد عثمان جو ممل کریں، معاف ہے ۔ آپ ویک نے دود فعہ یہ جملہ فرمایا۔ (مند احمد) حضرت مرہ بن کعب کابیان ہے کہ میں نے رسول اللہ ویک سے حضرت مرہ بن کعب کابیان ہے کہ میں نے رسول اللہ ویک میں بنا، جب آپ ویک فقد کاذکر فرمارے تصاور انہیں فردیک بی بتارہ ب

تھ كدات ميں كيرا اور هے موت ايك تحف كزرا- آب الله في ا

فرمایا، بی تخص اس دن حق پر ہوگا۔ میں نے اٹھ کر معلوم کیا تو وہ

حضرت عثمان تھے۔ میں نے ان کے سامنے آکرنی کرم ﷺ سے

پوچھاکہ بیشخص حق پر ہوگا۔ فرمایا، ہاں۔ (تر ندی، ابن اج)
حضرت انس سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ، الوبکر "، عمر"،
عثمان " احد پہاڑ پر چڑھے۔ وہ ملنے لگا آپﷺ نے اپنا پاؤں مار کر
اس سے فرمایا، احد ٹھبر جاحر کت بند کروے۔، تجھ پر ایک ہی، ایک
مدنق اور دوشہید ہیں۔ (بناری)

حضرت جابر سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، آئ کی رات خواب میں ایک نیک شخص کو دکھلایا گیا۔ گویا الوبکر رسول اللہ ﷺ کو لیٹے میں اور عمر الوبکر کو اور عثمان عمر کو۔ جابر کابیان ہے کہ جب ہم آپ ﷺ کے پاس سے اٹھ کئے توہم نے کہا، وہ نیک شخص خودر سول اللہ ﷺ میں اور جن لوگوں کو ایک دو سرے لیٹا

موادیکهاوه کے بعد دیگرے خلفاہں۔(ابوداذر)

حضرت أنم سلمة عن روایت ہے کہ رسول الله ﷺ نے فرمایا،
جس نے علی کوبرا کہا اس نے جھے برا کہا۔ حضرت علی ہے روایت
ہے کہ جھے سے رسول الله ﷺ نے فرمایا، تمباری کچھ عیمیٰ علیہ السلام
کی مثال ہے۔ ان سے یہوویوں نے وشنی کی یباں تک کہ ان کی
والدہ پر بہتان باندھا اور عیمائیوں نے محبت کی توالی کہ ان کہ مان کی
سے اتار کر دو سرامقام وے دیا پھر فرمایا کہ میرے بارے میں دو شخص
برباد ہوں گے۔ ایک تو جھ سے حد سے زیاد محبت رکھنے والا جو میری
الی مرح کرسے گاجس کے میں لائق نہیں اور دو سرا جھ سے عداوت
رکھنے والا جو اسے اس بات پر آمادہ کرے گی کہ جھ پر بہتان باند ھے۔
در کھنے والا جو اسے اس بات پر آمادہ کرے گی کہ جھ پر بہتان باند ھے۔
در سے

حضرت بریدہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ اللہ اور مجھے خردی تعالی نے مجھے چار شخصوں ہے محبت رکھنے کا حکم فرمایا اور مجھے خردی کہ وہ بھی ان سے محبت رکھتا ہے۔ پوچھا کیا، یارسول اللہ وہ ان کا نام کیا ہے؟ فرمایا ان میں علی مجھی ہیں (تین دفعہ یکی جملہ فرمایا)، ابوزر ، مقداد ، اور سلمان جی ہیں۔ان کی دوستی کا بھی کو حکم دیا اور خردی کہ وہ ان کودوست رکھتا ہے۔ (ترفی)

الله ﷺ عنا، آپ ﷺ فرماتے تھے کہ انصارے محبت مؤمن ہی رکھے گا۔ پھرجس نے ان سے محبت رکھے گا۔ پھرجس نے ان سے محبت رکھے گا۔ وجس نے ان سے بغض رکھے گا۔ (بخاری سلم) رکھا اللہ پاک بھی اس سے بغض رکھے گا۔ (بخاری سلم)

حفرت زیر بن ارقم سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اسے اللہ انسار کو اللہ کے بیٹول اور اللہ کو بخش وے ماملم)

حضرت علی سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ بدر والوں کو اللہ پاک نے جھانک فرمایا، جو چاہو کرو تمہارے لئے بہشت واجب ہوتی چی ۔ (بخاری سلم)

افعنل یا ای جیسا کوئی کلمه فرمایا۔ حضرت جبرئیل نے کہا، ای طرح وہ فرشتے تمام فرشتول سے افعنل شار کئے جاتے ہیں جوبدر میں حاضر ہوئے تھے۔(بخاری)

حضرت حفصة عند وايت بكررسول الله والله على فرمايا، مجهد اميد من الله والول من الله و ا

حضرت جابر سے روایت ہے کہ ہم حدید والے دن چورہ سو اصحاب تھے۔رسول اللہ ﷺ نے فرمایا، آج تم تمام انسانوں سے بہتر ہو۔ بغاری سلم)

اموں مستدرین کتب بینی چھے اماموں کی مستند ترین کتب بینی چھے اماموں کی «جیجے۔"صحاح سند میں ورج ذیل چھے کتب شامل ہیں:

الجائع الصحيح بخارى شريف+ بخارى، امام محصل سيا شه مسا

٢ منج مسلم شريف بمسلم امام-

٢ سنن ابن ماجدد>ابن ماجد، سنن + ابن ماجد ١ امام-

سنن البوداؤود البوداؤد، سنن + البوداؤد، المم -

و جائع زندی دی تر زی شریف+ تر ندی، امام-

🗗 سنن نسائی 🖒 نسائی، سنن + نسائی، امام۔

فد كوره بالا مجموعه بائ احاديث دنيا من سب سے زياده مستند مانے جاتے بيل اور انہيں "صحاح سته" كہتے بيں-

جی تیجی حدیث: اصطلاح علم الحدیث - نهایت مستند مدیث جس کی ابتدا سے انتہا تک راویوں میں کمی شفر د ذا درعلّت نه پائی جاتی ہو سے حدیث برعمل کرنا ضرور کی ہوتا ہے - حدیث برعمل کرنا ضرور کی ہوتا ہے ۔

صحیمسلم: احادیث کامجوعہ جومحات ستہ بیں ہے۔اس کے مرتب امام سلم ہیں۔ بہسلم، امام بسلم شریف + محاح ستہ۔

# ص د

حضرت الوبكر صديق كا اصل نام عبدالله تضا اوركنيت الوبكر تقل اواه، عتيق صديق القاب تقد "اواه" كالقب الل كمه ن ان كى نرم ولى ك وجد انهيس ديا تفاجب كه "عتيق" كالقب بى كريم الله في ن كالقب بى كريم الله في ن كالقب بى كريم الله في ان كو عطاكيا تفاجس كا مطلب ب آتش دوزخ سه آزاد اس كه علاوه ترذك كى ايك حديث كه مطابق حضرت الوبكر صديق كو ان كه حسن وجمال كى وجد سه عتيق كها جا تا تفاد "صديق" كالقب انهيس اس وقت ملا جب بى كريم الله عمراج پر تشريف لے كے اور والي كو حضرت الوبكر صديق ن بلا چون و چرا آپ في كه اس مجز كى اس مجز كى تصديق كى اس مجز كى تصديق كى - حضرت الوبكر مديق في مردى به كه رسول كريم في ن في مردى به كه رسول كريم في ن في شف مردى به كه رسول كريم في ن في شف مردى به كه رسول كريم في ن في شف مردى به كه رسول كريم في ن في مردى به كه رسول كريم في ن في شف مردى به كه السلام ن مرئ قوم شف معراج بى تصديق نه كر سى كه وه صديق بي - كويا بيد لقب حضرت جرئيل العلام كا على المواكم وه به حضرت جرئيل العلام كا على كريم كه وه صديق بي - كويا بيد لقب حضرت جرئيل العلام كا على كاعطاكر وه به حضرت جرئيل العلام كاعطاكر وه به حدالت بي حاله المواكم وي بيد لقب حضرت جرئيل العلام كاعطاكر وه به حدالت بي مرئيل العلام كاعطاكر وه به حدالت بي مرئيل العلام كاعطاكر وه به حدالت بي من كل العلام كاعطاكر وه به حدالت بي كل العلام كاعطاكر وه به كله كل العلام كاعطاكر و هم كالعرب كاعطاكر و هم كاله كل كاعطاكر و هم كاله كل كاعطاكر و هم كاله كل كاعطاكر و هم كاله كاعطاكر و كاله كاعطاكر و كاعد كاله كاعد كاعد كاله كاعد كاله كاعد كاله كاعد كاله كاعد كاله كاعد كاله كاعد

علامہ سیوطی نے لکھاہے کہ اسلام میں حضرت الوبکر صدیق کامقام بہت بی بلندہ۔ پہلے توشب معراج کے موقع پر اس مغزے کی جس طرح سے تصدیق کی وہ مثانی ہے پھر اہل وعیال کو چھوڑ کر رسالت باب ﷺ کے ساتھ جرت، غار ثور میں قیام اور تمام رائے آخصور ﷺ کی خدمت، جنگ بدر میں تفقگو، مقام حدیبیہ میں لوگوں کے فلوک کا ارتفاع ، اور مکہ میں واضلے میں تاخیر ہوئی اور رسول ﷺ کا فربان سن کر کہ اللہ تعالی نے اپنے بندے کو دنیا میں رہنے یا آخرت تبول کر لینے کا اختیار دیا ہے، پھر رسول اکرم ﷺ کی وفات کے بعد صحابہ کرام کی تمکین کی خاطر ان سے کلام وغیرہ تمام کی تمام باقیں صحابہ کرام کی تمام کی تمام باقیں

#### حضرت صدیق اکبر کودیگر صحابہ کرام سے متاز کرتی ہیں۔

حضرت الوبكر صدائق كانسب نامه به ب: عبدالله بن عثمان بن عامر بن عمرو بن عب بن لوى بن عامر بن عمرو بن عب بن لوى بن غالب بن فهر بن مالك بن نضر بن كنانه والده كى طرف سے نصب نامه يه بيلى بنت صخر بن كعب بن سعد بن تيم بن مره صدائق اكبر كو والده كى والدى جيازاد تعين -

حضرت الوبكر صديق والوت نبوى سے دوسال اور چند اه پہلے بيدا ہوئے۔ مكہ معظمہ ميں پرورش پائى اور چونكہ والد تجارت كيا كرتے تھے، اس ليے مكہ سے باہر بغرض تجارت كى بار جانا ہوا۔ پورے خاندان ميں سب سے مال وار تھے۔ زمانہ جابليت ميں قريش كى شرافت و حكومت وس خاندانوں ميں مقسم تھى اور انھى پر كاروبار زندگى كا انحصار تھا: ہم، اميہ، نوفل، عبدالدار، اسد، تميم، مخزوم، عدى، جمح، سمے۔ ان خاندانوں ميں سے سب کے ذہے كوئى نہ كوئى اہم ذمہ دارى سمے۔ چنانچہ بنو تميم ميں خون بہا اور تاوان كے فيصلے حضرت الوبكر صدق فرمايا كرتے تھے۔

#### قبول اسلام

جب آنحضور الله تبارک و تعالی کے تھم پر اسلام کی و عوت کا آغاز کیا توسب سے پہلے آپ کی زوجہ محترمہ حضرت خدیجہ رضی الله تعالی عنہانے آپ کی وعوت پر لیمیک کہا اور اسلام قبول کیا۔ اس کے بعد جب حضرت البوبکر صدیق کو آپ کی وعوت اسلای کا حال معلوم ہوا تو انہوں نے بلا پس ویش نورًا اسلام قبول کر لیا اور اسلام کی ہر طرح سے خدمت کاعہد کیا۔ ساتھ بی نبی کریم کی وعوت کوئے کردوسروں کے پاس بھی گئے۔ ابن عساکر نے تکھا ہے کہ مردول میں سب سے پہلے حضرت البوبکر صدیق عساکر نے تکھا ہے کہ مردول میں سب سے پہلے حضرت البوبکر صدیق اسلام لائے۔ ابن ابی خشیمہ نے زید بن ارقم کی زبانی تکھا ہے کہ رسول اکرم کی کے ساتھ سب سے پہلے صدیق اکبر نے نماز پڑھی۔

حضرت ابوبکر صدیق ایک نیک طینت، شریف انفس اور بهادر انسان تصد حضرت علی فرماتے بیں، ایک بار مشرکین نے نبی

کرمی اللہ البتہ صرف حضرت البر کر صداق آگے بڑھے، مشرکین کو البتہ سرف حضرت البر صداق آگے بڑھے، مشرکین کو البتہ صرف حضرت البر کر صداق آگے بڑھے، مشرکین کو مارتے، کھینے، دھنے دیے ہوئے آگے بڑھے اور کہا:افسوں ہے کہ تم اس تخص کو مارتے ہوجو کہتا ہے کہ میرا پروروگار صرف ایک اللہ ہے۔ کہ میرا پروروگار صرف ایک اللہ بیر میں اور البو بکر اتناروئے کہ ان کی ریش تر ہوگی۔ عروہ بن زیر مرک کی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مشرکوں نے سب سے زیاوہ خت کیارائی کی ؟ انہوں نے جواب دیا: میں نے بچشم خود دیکھا کہ عقبہ بن البر معیط کی ؟ انہوں نے جواب دیا: میں آیا جب آپ ایک نے باس آیا جب آپ ایک نے باس آیا جب آپ ایک نے بورے آگے گاگالا ایک حضرت البر برصدان کو جرستے ہوئے آگے گاگالا کر آپ ویک کے ایک خود مکاد کے کریے گرادیا۔ گھونٹنا چاہالیکن حضرت البر برصدان کو جرستے ہوئے آگے گردن میں ڈال کر آپ ویک آگے برصے اور عقبہ بن ابو معیط کو دھکادے کریے گرادیا۔

جنگ احدیس تمام لوگ تر تر بر بو گئے لیکن داصد صدیق اکبر سے جو
نی کریم ﷺ کے ساتھ رہے۔ حضرت صدیق اکبر کی زندگی ایے
دافعات سے بھری پڑی ہے کہ جب انھوں نے نبی کریم ﷺ کو
مصیبت ادر تکلیف میں دیکھا تو فورًا بلاکسی تردد ادر خوف کے
آپﷺ کی خدمت میں بنچ ادر آپﷺ کو اس مصیبت سے
نکالنے کی کوشش کی۔

#### مخاوت

حضرت الوبكر صداتي نهايت في انسان تقے۔ اسلام قبول كرنے بعد تو اس خاوت بي كہيں اضافہ ہوگيا تھا۔ چنانچہ جس وقت الهوں نے اسلام قبول كيا ان كياس چاليس ہزار دينار تھے۔ يہ دينار حضرت الوبكر نے نبي كريم بين كي خدمت ميں لاكر پيش كرديے۔ الوسعيد نے ابن عمر كے حوالے سے بيان كيا ہے كہ جس وقت حضرت الوبكر صداتي نے رسول اكرم وقت كے ساتھ ہجرت كي اس وقت ان كياس ان چاليس ہزار دينار ميں سے صرف پائج ہزار باقی تھے۔ يہ سارى رقم حضرت الوبكر صداتي نے غلاموں كو آزاد كرانے ميں صرف

حضرت عمر مروی ہیں کہ حضور اکرم بھی نے ہمیں راہ خدا میں اپنا اپنا الل لانے کا تھم دیا۔ میں صدیق اکبر پر سبقت لے جانے کے خیال سے اپنی نصف دولت لے آیا اور بارگاہ نبوی میں پیش کردی۔ مرور دوعالم بھی نے نے دریافت کیا: اے عمرا اپنے اہل وعیال کے سلیے کتنا چھوڑ آئے ہو؟ میں نے عرض کیا، اتنابی ان کے لیے رکھ دیا ہے۔ اس کے بعد حضرت الو بکر صدیق ہے بچھا تو وہ کہنے لگے: یارسول اللہ، جو بچھ میرے پاس تھا سب لے آیا ہوں۔ ارشاد ہوا: کیا اہل وعیال کے لیے کھے نہیں چھوڑ ا؟ حضرت صدیق اکبر بولے ، ان کے لئے اللہ وعیال اور اس کارسول کافی ہے۔ یہ من کر میں نے کہا کہ میں ابو بکرے ہرگز سبقت نہیں لے جاسکا۔

#### بجرت

حضرت البوبكر صديق كى زندگى كاغالباسب سے اہم واقعہ وہ ہے كہ جب نبى كريم ﷺ كمہ والوں سے مايوس ہو گئے اور يثرب كو جانے كا ادادہ كيا تو اپنے ساتھ كے ليے نگاہ انتخاب حضرت البوبكر صديق ہى پر پرى۔ چنانچہ جب ہجرت كى رات آئى تو حضرت على محل كو اپنے بستر مبارك پر لٹا كر حضرت البوبكر صديق كے ہمراہ يثرب (مدينہ) كى طرف چل يڑے ۔ ہمراہ يثرب (مدينہ) كى طرف چل يڑے ۔ ہمراہ يثرب مدينہ ۔

#### خلافت

آنحضور البر کے وفات ہے قبل ہی اپ بعد حضرت الو برصدیق کی خلافت کی طرف اشارہ فرادیا تھا۔ چنانچہ عمر کے آخری دور میں کہ جب بی کریم کی طبیعت بہت ناساز رہنے گئی تھی، ایک دن عشاک نماز کا دقت آیا تو آپ کی نے عشاکی نماز کی تیاری شردع کی۔ جب عسل فرما کر اٹھنا چاہا تو ہے ہوش ہوگئے۔ تمن بار ایسا ہی ہوا۔ تب آپ کی نے فرمایا کہ الو بر نماز پڑھائیں۔ لہذا کی دن تک حضرت الو بر صدیق نماز پڑھائے رہے۔

وفات سے چار روز پیشتر آنحضور ﷺ کی طبیعت ذرا سنجلی تو آپﷺ نے شل فرمایا۔ عسل کے بعد نبی کرمیم ﷺ معفرت عباس اور حضرت علی کے سہارے مسجد میں تشریف لے مگئے۔ اس وقت حضرت الویکر نماز پرهارہ تھے۔ نی کریم کی آبٹ یا کر پیچے ہنا

چاہا تو آپ کی نے انہیں ہاتھ کے اشارے سے روک دیا اور ان

کے پہلومیں جیٹھ گئے۔ نمازے فراغت کے بعد نی کریم کی نے نے ایک
خطبہ ارشاد فرمایا: میں تہارا امیر کاروال ہوں اور تم پر گواہ ہوں۔ تم

سے ملاقات کا وعدہ حوض کو ثر پرہ۔ میں اس وقت حوض پر کھڑا ہوں

ادر اپی آنکھوں سے دیکھ رہا ہوں۔ سنو، اللہ نے ایک بندے کو اختیار

دیا کہ دنیا اور دنیا کی مسرتوں سے جتنا چاہے لے لویا جوار خدا وندی کی سعاد توں کو قبول کر لو۔ اس بندے نے جوار خدا وندی کی سعاد توں کو قبول کر لو۔ اس بندے نے جوار خدا وندی کی سعاد توں کو قبول کر لی۔

يه بات خاص اشاره تقى حضرت الوبكرة كي طرف-

بارہ رہے الاول کیارہ جری کو بی کرم اللہ کی وفات ہوگی اور آپ ال دنیا ہے پروہ فرا گئے۔ آپ اللہ کی وفات ہے اکثر صحابہ پر سکتہ طاری ہوگیا۔ منافق خوش ہوئے اور صحابہ کرام رنجور۔ حضرت عمر نے یہ فیر کی توات ہے حال ہوئے کہ تلوار سونت کر کھڑے ہوگئے اور فرایا: جو کوئی یہ کیے کہ رسول اللہ کی نے وفات کی گڑے ہوگئے اور فرایا: جو کوئی یہ کیے کہ رسول اللہ کی نے وفات تشریف لائے اور سالم بن عبداللہ الاجھی ہے پوچھا: کیا واقعی رسول اللہ کی انتقال فرا گئے ہیں؟ جب اس فبر کی صداقت کا پتا چلا تو شدت فم ہے ہوگیاں بندھ کئی۔ حضرت الوبکر صدیق سیدھے جرة شدت فم ہے ہوگیاں بندھ کئی۔ حضرت الوبکر صدیق سیدھے جرة نبوی کی طرف کے اور اجازت چاہی۔ اندرے حضرت عائش رضی اللہ عنہا کی آواز آئی، آج کے دن اجازت کی ضرورت باتی نہیں رہی۔ یہ من کر حضرت الوبکر اندر داخل ہوئے تو دیکھا کہ خاتم الا نبیا کی پیشانی پر بوسہ دیا۔ پھروا پس ہو کر لوگوں کی طرف آئے اور جمع سے خطاب کر کے فرمایا:

"لُوگوا اگر كوئى محمرى عبادت كرتا تفا توجان كدوه الدنيات تشريف في محمد الركوئى محمد كرب كى عبادت كرتائ توجان كدوه زنده ها الله كوموت نبيس محمد فداكر سول بيل-ان كدوه زنده ها بي گرر في بيل مان كا انقال بوجائ ياوه راه فداش مارے جائي توتم اسلام علي خوائك؟ اور جوكوئى ليك فداش مارے جائي توتم اسلام علي خوائك؟ اور جوكوئى ليك

جائے تو وہ خدا کا کچھ نہیں بگاڑ سکے گا۔ اور اللہ شکر گزار بندول کو جزائے خیرویتاہے۔"

یہ آیت سنتے ہی حضرت عمر چلا کر بولے: "کیایہ آیت قرآن یں موجودہے؟"

حضرت صدیق اکبرنے فرمایا: "اللہ نے کہاہے کہ اللہ نے اپ بی کواس کی وفات کی خبر اس وقت دی تھی کہ جب وہ زندہ تھے۔ موت ائل ہے، سب مرجائیں گے بجز خدا کے۔"

اس حكيمانه فطيح كااثريه جواكه سب كى آنگھيں كھل تئيں۔

رسول الله والله علام وقات كے بعد سب سے بزا مسئلہ ظافت كا تھا۔ اس نازك موقع سے فاكرہ اٹھاتے ہوئے منافقوں نے فتنہ كھڑا كرنے كى كوشش كى البذا انصار نے سقیفہ بی ساعدہ پس تح ہو كر ظافت كى بحث چيئردى اور معالمہ اس حد تك پہنچ گيا كہ اگر حضرت البربر صداتي اور حضرت عمرفاروق بروقت آموجود نہ ہوتے تو شايد اڑائى كى صورت پيدا ہوجاتى - حضرت البربر صداتي نے اپنی فہم و فراست سے عمرت ہو ہو انسار اور مہاجرين دونوں كو سجمايا اور البوعيدہ بن المجراح اور حضرت عمرك نام خلافت كے لئے تجونے كئے، كيكن حضرت البربر كم ہاتھ ميں ہاتھ دے ديا اور فرمايا اگرام اور جم اوگوں ميں سب سے بہتر ہيں اور رسول اللہ اللہ البراء اور جم لوگوں ميں سب سے بہتر ہيں اور رسول اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ البراء كوس سے عرفے رکھے تھے۔

یہ بات واضح تقی کہ اس وقت حضرت صدیق اکبر سے بڑھ کر بزرگ اور بااثر مسلمان کوئی نہ تھا، اس لیے حضرت عمر کی بات کو سب نے دل سے قبول کیا اور اس طرح منافقین کی ایک سازش ناکام موگئ اور آنے والا طوفان ٹل گیا۔ حضرت ابو بکر صدیق مسلمانوں کے میلے خلیفہ بناوئے گئے۔

#### فتنهائ ارتداد

حفرت الوبكر صداتى كوجن مساكل سے سابقہ بڑا النجل سب سے برامسكد مرتدين كافتنہ تھا۔ نبى كريم اللہ كا كا وفات كے بعد (اور بعض جگہوں برآب اللہ كا كن زندگى كے آخرى ايام بى بس) نا بخته ايمان لوگوں

اور ایمان فروشوں نے موقع غنیمت جانے ہوئے اسلام سے کنارہ کئی اختیار کرئی۔ بعض نے صاف صاف اسلام کا انکار تونہ کیا، لیکن زکوۃ دینے سے انکار کردیا۔ بعض جگہوں پر جھوٹے مدعیان نبوت بھی اٹھ کھڑے ہوئے جنموں نے اپنی نبوت کے وعوے کیے تھے۔ حضرت اسلمہ بن زید کو نبی کریم وی ان ان حیات ہی میں شام پر حملے کا تھم دے کیے تھے۔ لیکن موجودہ حالات کی وجہ سے بعض محابہ نے حضرت الوبکر کو مشورہ دیا کہ فی الحال یہ لشکر نہ بھیجا جائے۔ حضرت الوبکر صدیق نے اس تجویز کے جواب میں فرمایا:

"خداک قسم! اگر مینه ای طرح کے آدمیوں سے خالی ہوجائے کہ درندے میری ٹائگ تھنچنے لگیں، تب بھی ش اس مہم کو نہیں روک سکا۔"

چنانچہ حضرت اسامہ کوروائی کا تھم دیا اور خوددور تک اس لشکر کو چھوڑنے کے لیے پاپیاوہ تشریف لے مجے۔ اللہ کے فضل دکرم سے چالیس دن بعدیہ مہم کامیاب و کامران لوئی۔ حضرت ابوبکر صداتی کے دور میں مسیلمہ گذاب کا قتل اہمیت رکھتا ہے۔ ویسے تو اور بہت سے گمراہ لوگوں نے اسلام کے خلاف سازشیں کیں اور نبوت کے دعوے کئے ، لیکن تاریخ میں مسیلمہ گذاب سب سے مشہور ہے۔ ہے مسیلمہ گذاب۔

اس کے علاوہ حضرت الو بکر صدیق کے دور میں ایک عورت نے بھی نبوت کا دعویٰ کیا تھا (اس کا ذکر تاریخ میں کم بی ملم ہے اور اس کا نام حجاح تھا اور اس نے مسلمہ کذاب ہے بہ ظاہر نکاح کر لیا تھا۔ یہ جاح۔

### حضرت الوبكر صديق كي وفات

نی کریم می الله کا مدمہ حضرت الدیکر صدیق کو بہت زیادہ معابق کی رحلت کا صدمہ حضرت الدیکر صدیق کو بہت زیادہ معابق کی معابق کی معابق کے دل پر ہوا تھا۔ عبداللہ بن عمرے مطابق کی غم تھاجس نے حضرت الویکر پر بہت اثر کیا۔ ابن شہاب نے جوروایت بیان کی ہے اس کے مطابق انہیں کسی نے کھانے میں زہر ملا کروے دیا تھا۔ حضرت الویکر اور حارث بن کلاہ کھانا کھارہے تھے کہ حارث کو زہر معلوم ہوا۔ انہوں نے تو را مدیق اکر کو کھانے سے روک دیا اور

عرض کی کہ یہ زہر ایک سال میں اپنا اثر کرتا ہے، اس لیے ہم دونوں کا انتقال ایک بی انتقال ایک بی انتقال ایک بی انتقال ایک بی دن ہوا۔ اس کے برخلاف واقدی اور حاکم نے حضرت عائشہ کی یہ روایت ذکر کی ہے کہ حضرت الو بکر کو سات جمادی الثانیہ کوشس کے بعد سروی کے باعث بخار ہوگیا۔ یہ بخار اس قدر شدید تھا کہ نماز برحانے کے لئے بندرہ دن تک مسجد بھی نہ جا سکے۔ آخر کار اس بخار کے باعث ۱۳ برس کی عمر میں ۲۲ جمادی الثانیہ ۱۳ بحری کو رصلت فرا میے۔

اپی دفات ہے قبل حضرت ممرفاروق کو خلیفہ ٹانی مقرر فرہایا اور لوگوں ہے اس کے بارے میں رائے بھی لی۔ تمام افراد نے حضرت الدِ بکر کے اس انتخاب ہے اتفاق کیا۔

حضرت ابو بکر صدیق کی خلافت کاز ماند دوسال سات ماه ر ہا۔ از واج و اولاد

حضرت الوبكر كے خاندان كو يه فغيلت حاصل ہے كه نبى كريم اللہ كو الوقافه (حضرت الوبكر كے والد)، ان كے بينے حضرت الوبكر، ان كے بينے عبدالرحمان اور ان كے بينے الومتيق نے ديكھا۔ ان كے سواكس كويد اعزاز حاصل نہيں ہوا كه كسى صحالي كى چار پشتوں نے آنحضور اللہ كى زيارت كى ہو۔

ظیفہ ٹانی حضرت البرکر صدیق کی کہلی ہوی تمیلہ بنت عبدالعزیری تھیں جس سے عبداللہ بن الب بکر اور ان کے بعد اسابنت الب بکر (عبداللہ بن الب بکر کی والدہ) پیدا ہوئے۔ دوسری ہوی اُتم رومان تھیں۔ ان کے بعن سے عبدالرحمٰن بن الب بکر اور حضرت عائشہ پیدا ہوئیں۔ جب حضرت البربکر مسلمان ہوئے تو قتیلہ نے اسلام قبول کرنے سے انکار کردیا۔ چنانچہ حضرت البربکر نے اس کو طلاق دے وی ۔ اس کے برعم اُتم رومان نے اسلام قبول کر لیا۔ ان کے علاوہ حضرت البربکر صدیق نے وو نکاح اور کیے۔ ایک اسابنت عمیس کے حضرت البربکر صدیق نے وو نکاح اور کیے۔ ایک اسابنت عمیس کے مساتھ جو جعفر بن ابی طالب کی ہوہ تھیں، ووسری حبیب بنت خارجہ انساریہ سے جو تبیلہ خزرج سے تھیں۔ اسابنت عمیس سے جو بین ابی بکر انساریہ سے جو تبیلہ خزرج سے تھیں۔ اسابنت عمیس سے جو بین ابی بکر پیدا ہوئے اور حبیب کے بطن سے ایک بڑی اُتم کلاؤم ان کی وفات کے پیدا ہوئے اور حبیب کے بطن سے ایک بڑی اُتم کلاؤم ان کی وفات کے پیدا ہوئے اور حبیب کے بطن سے ایک بڑی اُتم کلاؤم ان کی وفات کے

بعديدا ہوئيں۔

ص ف

عصفا: مكه مكرمه كى معروف دو پهاژيوں ميں سے ايك كانام جن كے درميان "سعى" كى جاتى ہے۔ حضرت ہاجرہ عليها السلام نے ال دوتوں بہاڑيوں كے درميان حضرت اساميل عليه السلام كے لئے پائى كى تلاش ميں سات چكر لگائے۔

السلام... المجاو نبوى المنظم + ابراتيم عليه السلام + اسمعيل عليه السلام...

ا مید بن اسلام امید اصابی رسول، وشمن اسلام امید بن اطف کے بیائے۔

ابتدائیں اپنے باپ امید بن خلف (ح) امید بن خلف) کے ساتھ مل کر خود بھی اسلام کے خلاف ریشہ دوانیوں میں مصروف تھے اور اسلام لانے والے مظلوموں پر ظلم کرنے میں کی قسم کی نری سے کام ند لیتے تھے۔

الله كاكرنا اليا ہواكہ اميہ بن خلف اور ايك بھائى على بن اميہ ملانوں كے ہاتھ ہلاك ہوگئے۔ جب يہ دونوں ہلاك ہوگئے تو صفوان بن اميہ نئے كہ بيل ايك مقام جرش اپنے بچازاو بھائى عمير بن وہب ہے كہ بيل اكر تم محر (بھن ) كوفل كردوتو بيل تہارا تمام قرضه اداكر دول گا اور تہارے الله وعيالى كى پرورش اتا طرح كرول گا جيے اپنے الل وعيالى كى كرتا ہوئى۔ دراصل عمير بن وہب كا يئا ملمانوں كے ہاتھوں كر فقار ہوگيا تھا اور دہ بھى مسلمانوں سے بدلہ لين عاب عمير بن وہب كوصفوان بن اميہ كى طرف سے يہ لہ لين الله عليان ہوا تو انہوں نے سامان سفر ساتھ ليا اور مدینہ كارخ كيا۔ اميہ كى طرف سے يہ المينان ہوا تو انہوں نے سامان سفر ساتھ ليا اور مدینہ كارخ كيا۔ اميہ كى طرف سے يہ المينان ہوا تو انہوں نے سامان سفر ساتھ ليا اور دینہ كارخ كيا۔ اميہ كى طرف سے يہ المينان ہوا تو انہوں نے سامان سفر ساتھ ليا اور مدینہ كارخ كيا۔ اميہ كى طرف سے يہ المينان ہوا تو انہوں نے سامان سفر ساتھ ليا اور مدینہ كارخ كيا۔ اميہ كى طرف سے يہ المينان ہوا تو انہوں نے سامان سفر ساتھ ليا اور مدینہ كارخ كيا۔

عميرٌ مدينه منوره پنيچ اور اين سواري كا اونث بانده كرمسجد نبوي

میں داخل ہونے کا ارادہ کیا کہ حضرت عمر فاروق کی نظران پر بڑی۔ انہوں نے لیک کر ان کو دبوج لیا اور بوچھا، "اوڈ من ضدا، توبہاں کس غرض ہے آیا ہے؟۔"

عمیر شنے جواب دیا: میں اپنے بیٹے کو چھڑانے کے لئے آیا ہوں۔ حضرت عمر کو ان کی بات پر یقین نہ آیا اور دہ ان کو تھیٹیے ہوئے رسول کر میں بھیٹنے کے پاس لے گئے۔ حضور بھیٹنے نے حضرت عمر ہے فرمایا:

> "عمرا اس کوچھوڑ دو۔" انہوں نے تعمیل ارشادی۔ اثنائے گفتگو میں حضور ﷺ نے معًا ان سے لوچھا:

"اے عمیرا سی کہو بہال کس ارادے سے آئے ہو۔ کمہ میں صفوان بن امیدے حجرے میں کیا ملے ہوا تھا؟۔"

یہ سن کر عمیر طلح میں آگئے اور گھبرا کر کہا: "آپ ہی فرمائے۔ صفوان سے کیا ملے ہوا تھا۔"

حضور بھی نے فرمایا: "صفوان اور تمہارے در میان یہ قول و قرار ہوا تھا کہ اگرتم مجھے قبل کردو توصفوان تمہار اقرض بھی ادا کرے گا اور تمہارے بال بچول کی کفالت بھی کرے گا۔ اے عمیراتم کب شلنے والے تھے۔ یہ تو اللہ تعالی ہے جس نے تمہارے شرے مجھے محفوظ رکھا۔"

یہ سن کر عمیر ب اختیار نگار اٹھے: "اے محد اللہ اس شہادت دیتا ہوں کہ آپ اللہ کے رسول ہیں اور اللہ کے سواکوئی معبود نہیں۔ یا رسول اللہ ایہ ہماری حماقت تھی کہ ہم آسانی خبروں (وگ) پر بقین نہیں کرتے تھے۔ صفوان اور میرے سواکس کو اس معالمے کی خبرنہ تھی۔ اگر آپ اللہ بروحی نہ آتی تو آپ اللہ اس رازے کیے آگاہ ہو کتے تھے۔"

حضرت عميرٌ بن ومب كے قبول اسلام پر رسول كريم الله في في الله في الله

اس کے بعد حضرت عمیر ؓ نے کچھ عرصہ مدینہ منورہ میں قیام کیا اور اس ووران میں قرآن کرمیم اور احکام شریعت کی تعلیم حاصل کرتے

رہے۔ادھرمکہ میں صفوان ٹین امیہ بڑی ہے تانی ہے حضرت عمیر ٹی ک مہم کے نتیج کے ختفر سے اور مشرکین قریش ہے کہتے پھرتے تھے کہ جلدی تم ایک ایسی نوشخبری سنو کے کہ بدر کی ہزیمت کاصدمہ بھی بھول جاؤ کے۔ وہ مدینہ کی طرف ہے آنے والے ہر شخص ہے پوچھتے تھے کہ یثرب میں کوئی نیا واقعہ تو پیش نہیں آیا۔ایک دن خلاف توقع یہ خرسی کہ عمیر شنے اسلام قبول کر کے محمد بھی کا طوق غلای پہن لیا تو سر پکڑ کر بیٹھ گئے اور عہد کر لیا کہ اب عمر بھر عمیرے کام نہ کروں گا اور نہ اس کی کسی تھے کہ اس کی کسی تم کی مدد کروں گا۔

غزوہ نیبر سے کھے پہلے نی کریم اللہ نے صفوان بن امیہ سے عاریتا چند زریں بھی لیں۔ ان میں سے چند غزوہ نیبر میں ضالع ہوگئیں۔ جب آپ اللہ نے تاوان نہ لیا اور کہا کہ آج اسلام کی جانب میرامیلان ہورہا ہے۔ بعض روایات میں یہ واقعہ عزوہ نیبر کانہیں غزوہ حنین کابیان کیاجا تا ہے۔

رمفان المبارك آله اجرى مين جب مكه فتح بوكيا تونى كريم المنظمة المنظمة

ال موقع پر عمیر بن دہب نے رسول کر یم عظی ہے صفوان کے لئے امان کی خاص درخواست کی جے آپ عظی نے قبول فرمالیا اور دو ماہ کی مہلت دی۔ عمیر نبی کر یم عظی کا عمامہ بہ طور نشانی صفوان کے لئے لے گئے۔

حفرت عمیرجدہ سے صفوان بن امیہ کو لے آئے، لیکن اب تک صفوان نے اسلام قبول نہ کیا بلکہ خاموثی سے مکہ میں رہنے گئے۔ بعض روایتوں میں ہے کہ آنحضور و اللہ نے غزوہ حنین ہر روانہ

بعض روایتوں میں ہے کہ آمحضور ﷺ نے غزوہ حین پر روانہ ہونے سے پہلے حضرت صفوال ہے جنگی ضروریات کے لئے چالیس ہزار در ہم بہ طور قرض اور یکھ زر ہیں اور ہتصیار عاریتا مائے جو انہوں نے پیش کر دیے اور خود بھی لشکر اسلام کی معیت میں مکہ سے نگل کھڑے ہوئے۔ مکہ سے تقریباً پہتیں میل کے فاصلے پر حین کے میدان کھڑے ہو آزن کے ساتھ لہ بھیڑ ہوئی۔ بنو ہوازن نے میں اسلامی لشکر اور بنو ہوازن کے ساتھ لہ بھیڑ ہوئی۔ بنو ہوازن نے میں اسلامی لشکر اور بنو ہوازن کے ساتھ لہ بھیڑ ہوئی۔ بنو ہوازن نے

اپی کمین گاہوں ہے اس شدت ہے تیر برسائے کہ مسلمانوں کے قدم اکھڑگئے اور میدان جنگ بین نی کرم ﷺ کے ساتھ صرف چند جال نثار کھڑے رہ گئے۔ اس موقع پر کلدہ بن ضبل نے حضرت صفوان \* ہے کہا، دیکھوا محمد (ﷺ) کا سحرآج زائل ہوگیا۔ •

یہ من کر حضرت صفوال یا نے غضب ناک ہو کر ان سے کہا: "خدا تیرے منھ کو جاک کرے، مجھے یہ بات زیادہ بیند ہے کہ

معنوا میرے منھ کو چاک کرے، بھے یہ بات زیادہ پہند ہے کہ قریش کا کوئی آدمی میری تربیت کرے به نسبت اس کے کہ جوازن کا کوئی شخص میرامرلی ہو۔"

(مطلب یہ کہ آنحضرت ﷺ کی اطاعت بنو ہوازن کے کسی شخص کی اطاعت سے بہتر ہے)

جلد ہی مسلمان بنجل گئے اور تم رسول ﷺ حضرت عبال کی بکار پرسب میدان جنگ بیں واپس آگئے۔

اب انہوں نے ہوازن پر اس زور کاجوائی حملہ کیا کہ ان کے لئے بتصیار ڈالنے کے سواکوئی چارہ نہ رہا۔ غزوہ حنین کے بعد حضرت صفوان (اپنے آبائی فد جب پر قائم رہتے ہوئے) غزوہ طائف میں بھی شریک ہوئے۔ طائف سے والہی پر الجعرانہ کے مقام پر حضور ﷺ غریک ہوئے۔ طائف سے والہی تو حضرت صفوان کو سو اونٹ عنین کا مال غنیمت تقسیم فرمایا تو حضرت صفوان کو سو اونٹ عنایت فرمائے۔

ایک اور روایت میں ہے کہ حضور ﷺ حضرت صفوان کو ایک گھائی کی طرف لے گئے جہال مال غنیمت کے بہت سے مویشی چر رہے تھے۔ آپ ﷺ نے حضرت صفوان کی خواہش پریہ سب مویشی ان کو عنایت فرماد ہے۔ یہ بے مثال فیاضی دیکھ کر حضرت صفوان نے ن رل میں کہا کہ ایسی فیاضی اللہ کانی بی کر سکتا ہے۔ چنانچہ وہ کلمۂ شہادت پڑھ کر مشرف بداسلام ہوگئے۔

یہ واقعہ غزوہ طائف سے چندون بعد کاہے۔

صفوان بن امیہ سے چند احادیث بھی مردی ہیں۔ادنیج درج کے خطیب ہتے۔ زندگ کا زیادہ تر حصّہ اسلام کی مخالفت میں گزارا، لیکن اسلام کے بعد کی زندگی اسلام کے جال نثار سپاہی کی حیثیت سے سرکی۔ حضرت صفوان اگرچہ بہت تاخیرے اسلام لائے گر انہوں نے فیضان نبوی ہے بہرہ یاب ہونے کی مقدور بھر کوشش کی اور اپنے اضام عمل سے گزشتہ زندگی کی تا فی کرنے کی سی بھی کی۔

من صفحہ: مسجد نبوی اللہ کا وہ حصة جس میں اکثر صحابہ کرام دبی مشاغل کیا کرتے تھے۔ "صفہ" عربی میں سائبان کو کہتے ہیں۔ جو صحابہ کرام اس سائبان پر ڈیرہ جماتے تھے، وہ اصحاب صفہ کے نام سے مشہور ہوگئے۔ یہ لوگ دن کو بارگاہ نبوت میں موجود رہتے اور رات کو ای چبوترے یا صفہ پر سو رہتے۔ ان میں سے اکثر صحابہ کرام شمیر نبوت کے این خبوترے یا صفہ پر سو رہتے۔ ان میں سے اکثر صحابہ کرام شمیر نبوتھ آئمان تو تھا نہیں بلکہ ان لوگوں خریب سے ایک زندگیاں حصول علم دین کے لئے وقف کردی تھیں۔ اکثر انصار محجور کی پہلی ہوئی شاخیں توزکر لاتے اور چست میں لگادیتے۔ یہ محجوریں نبک نبیک کر گرتیں اور اصحاب صفہ انہیں کھا لیتے۔ بھی دو دن تک کھانانہ ملاً۔ نبی کر بھی ہیں جب کوئی صدقہ آتا تو لورا ان کو اپنی مہاجرین بورا ان کے پاس جس کوئی صدقہ آتا تو لورا اور انصار پر ان حضرات کو تقسیم کردیتے کہ انہیں گھانا کھانیں۔

راتوں کو اصحاب صفہ عبادت کرتے اور قرآن پاک بڑھتے۔ان کے لئے ایک مقرر تھاجس سے یہ لوگ پڑھتے۔اس وجہ سے ان میں سے اکثر "قاری" کہلائے۔اسلای دعوت کے لئے کہیں بھیجنا ہوتا تو یکی لوگ بھیج جاتے۔ ان لوگوں کی تعداد گھنتی بڑھتی رہتی تھی تاہم مجموعی تعداد ہوں کہ پیٹی ہے۔(مدے)

پصفید، اُمم الموسین: ام الوئین، بی کریم اللی کا وجه محرد اسلام سے قبل نام زینب تھا، مرغزوہ نیبریس جب انہیں جنگی قدی کی حیثیت سے آنحضور اللی کے پاس لایا کیا تو آپ اللی نے ان کانام بدل کرمغید کردیا۔

حضرت صغید کے والد کا تعلق یہود نیوں کے ایک متاز قبیلے بنو نظیر سے تھا اور ان کانام حوالی بن اخطاب تھا۔ غزوہ خیبر میں حضرت صفید کے شوہر، والد، بھائی اور کی اہل خاند

مارے مکے اور حضرت صغید قیدی کی حیثیت سے گر فتار ہو کر مسلمانوں کے پاس آئیں۔ غزوہ خیبر میں یہودیوں کو شدید نقصان اٹھانا پڑا اور یہودی نبھل ند سکے ہے جیبر، غزوہ)

غزوہ نیبر کے بعد جب مال غنیمت کی تقسیم اور قید یوں کا معالمہ اٹھا

تو حفرت وجہ کلی نے نی کر کی بھی ہے ایک لونڈی کی ورخواست

کی۔ نی کر کی بھی کی اجازت ہے دیہ کلبی نے حضرت صغیہ کو ختیب

کیا، لیکن جب رسول اللہ بھی کویہ پتا چلا کہ وجیہ کلبی ٹے جن
خاتون کو ختیب کیا ہے وہ اپنے قبیلے کے مروار کی بیٹی ہیں اور اصولاً

آخضرت بھی کے حصے میں آئی چاہئیں تو حضرت وجہ کلبی نے انہیں

آزاد کر دیا۔ بخاری کی روایت کے مطابق حضرت وجہ کے کہ رائے میں

آزاد کر دیا۔ بخاری کی روایت کے مطابق حضرت وجہ کے حصے میں

مخرت مغیہ نے اپنے مقام اور موجودہ ہے کسی کا ذکر کیا تو نی

حضرت مغیہ نے اپنے مقام اور موجودہ ہے کسی کا ذکر کیا تو نی

حضرت مغیہ کادل بھی اسلام کے لئے زم ہوچکا تھا، اس لئے انہوں

نے اسلام بھی قبول کر لیا اور پھرسات اجری ہیں بی کر می بھی نے ان

حضرت صغیہ بی جدردی کا جذبہ بدرجہ اتم موجود تھا۔ کی کو تکلیف میں جہلا دکھ کرحتی الامکان اس کی مصیبت کو دور کرنے کی پوری کوشش کرتی تھیں۔ جب ۳۵ ھیں باغیوں نے حضرت عثمان گے مکان کامحاصرہ کرلیا اور آئیس خورونوش کا سامان پہنچانے پر پابندی عائد کررکھی تھی اس وقت حضرت صغیہ " نے پچھ کھانے چنے کا سامان ساتھ لیا اور حضرت عثمان غنی " کے گھر کارخ کیا تاکہ انہیں یہ چیزی ساتھ لیا اور حضرت عثمان غنی " کے گھر کارخ کیا تاکہ انہیں یہ چیزی کہنچادیں لیکن باغیوں کے سروار نے انہیں روکا اور یہ سامان ان کے گھر لے جانے ہے منع کیا۔ اس پر آپ والیس آگئیں اور حضرت حسن گھرلے جانے ہے منع کیا۔ اس پر آپ والیس آگئیں اور حضرت حسن گھرلے جانے کے مکان پر پہنچا

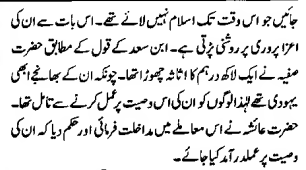
صفرت صفید کا انتقال ۵۰ هدیں ہوا۔ اس وقت ان کی عمر ساٹھ سال تھی۔ انہوں نے انتقال سے پیشتر وصیت فرمائی تھی کہ آپ گی کو ہے دی چھوڑی ہوئی باتیات میں سے ایک تہائی آپ ٹا کے بھانجے کو دے دی

# ص

اسلام حدیدید : اسلای تاریخ کا یادگار معابده جونی کریم الله الدوگار معابده جونی کریم الله اور کفار قریش کے درمیان ہوا۔ ملح حدیدید کو "غزوهٔ حدیدید" بھی کہا جاتا ہے۔ الله عدیدید ملح۔

#### ک ہ

علی صهریب رہ من سنان اور والدہ کا ہی بست مقید تھا۔ الجزیرہ کے الدی تھی۔ والد کا نام سنان اور والدہ کا ہی بنت مقید تھا۔ الجزیرہ کے رہے والد کا نام سنان اور والدہ کا ہی بنت مقید تھا۔ الجزیرہ کے المیہ کے والد اور چچا شہنشاہ ایران کسری کی طرف سے المیہ کے عامل تھے۔ ردی فوجی المیہ پر حملہ کر کے انہیں اپنے ساتھ لے گئے۔ اس وقت حضرت صہیب کم من تھے۔ بڑے ہوئے تو بنو کلب فرید کر کمہ لے گئے۔ اس وقت کہ میں خاموثی سے اسلام کی تبلیغ ہو رہ کی تھی۔ انہوں نے بھی اسلام قبول کیا۔ حضرت صہیب اس طرح رومیوں میں سب سے پہلے مسلمان تھے، لیکن کمہ سے مدینہ ہجرت رومیوں میں سب سے پہلے مسلمان تھے، لیکن کمہ سے مدینہ ہجرت وصیت کے مطابق حضرت عمر کی خلافت کے بعد تین روز تک فلیفہ وصیت کے مطابق حضرت عمر کی خلافت کے بعد تین روز تک فلیفہ دسے دیں ہوئے کا میں انقال ہوا۔



حضرت صغیر " بہترین دل و دماغ کی مالک تھیں۔ علامہ عبداللہ کا تول ہے کہ حضرت صغیر " بہترین علم و دانش اور شائنگی کا ہے مثال نمونہ تھیں۔ ابن اثیر کہتے ہیں کہ حضرت صغیر " نہایت وانش مند اور زیرک خاتون تھیں۔ وہ لوگ جو حصول علم و وانش کے متوالے تھے ان کے پاس اپنے علم و حکمت کی تلاش میں اپنی بیاس بھانے آیا کرتے ان کے پاس اپنے علم و حکمت کی تلاش میں اپنی بیاس بھانے آیا کرتے تھے۔

حضرت صفيه مستعدد احاديث منقول إلى-

الله صفید بنت عبد المطلب: نی ریم الی کیو پھی عبد المطلب فی بنی ریم الی کیو پھی عبد المطلب کی بنی و والدہ کا نام بالہ بنت وہب تعاجو نی کریم کی والدہ حضرت آمنہ کی بمشیرہ تھیں۔ حضرت حزہ جمی حضرت منیہ کے بھائی بھائی ہے۔ حضرت صفیہ کے بھائی کا اوار ہے ہوئی جس سے ایک لاکا ہوا۔ حارث کے انتقال کے بعد ان کا لکاح حضرت ضدیجہ کے بھائی عوام بن خویلد سے ہوا جس سے حضرت زیر پیدا ہوئے۔ نی کریم اللہ کی یہ واحد پھو پھی ہیں جنہوں نے اسلام قبول کیا۔ ۲۰ ھیں ۲۰ برس کی عمریس وفات پائی۔



ض

# ض ر

پ ضرار؛ مسجد: وه سجدجو منافقول نے اسلام کے خلاف سازشیں اور تفرقات پیدا کرنے کے لئے تعمیر کی تھی۔ قرآن پاک میں سورہ توب میں اس معجد کاذکرہے۔

ابوعامرنا کی ایک شخص تھا جوزمانہ جاہیت میں نصرانی ہوگیا تھا اور ابوعامردا ہب کے نام سے مشہور تھا۔ مشہور صحالی حضرت حنظار " جن کو فرشتوں نے شل دیا تھا، ای کے بیٹے تھے۔ ابوعامر جب تک زندہ رہا، اسلام کے ظاف سازشیں کر تارہا۔ اس نے قیصر وم کو آبادہ کیا کہ اپنے لشکر سے مدینہ پر حملہ کر کے مسلمانوں کو پہاں سے نکال دے۔ اس نے منافقوں کو یہ خطا کھا کہ میں اس بات کی کوشش کر رہا اس نے مدینہ کے منافقوں کو یہ خطا کھا کہ میں اس بات کی کوشش کر رہا تھا کہ قیصر وم آگر مدینہ پر چڑھائی کر دے۔ لیکن اس مقصد کے لئے تم لوگوں کی کوئی اجتماقی طاقت ہوئی چاہئے جو اس دقت قیصر کی مدد کر سے۔ اس کی صورت یہ ہے کہ تم مدینہ میں ایک مکان بناؤا در یہ کر مرک کرد کہ ہم مسجد بنار ہے جیں تاکہ مسلمانوں کو شبہ نہ ہو۔ پھر اس مکان میں تم اپنے لوگوں کو جج کر و اور جس قدر اسلی اور سامان جمع کر میں مسلمانوں کے خلاف آپنی کے مشور سے سے معاملات طے کہا کرو۔

ال مشورے کے بعد مدینہ کے ۱۲ منافقوں نے دینہ کے محلے قبا میں ایک مسجد بنائی - مسلمانوں کو فریب دینے کے لئے یہ ارادہ کیا کہ خودنی کریم ﷺ ایک نماز اس جگہ پڑھادیں توسب مسلمان اس مسجد کے بارے میں مطمئن ہوجائیں۔ چنانچہ ان منافقین کا ایک وفد

نی کرم الی کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی کہ قباکی پرانی سجد
(جو بی کرم الی نے اول جرت میں یہاں بنائی تھی) بہت ہے لوگوں
ہے وورہ ہے۔ ضعیف اور بیار آدمیوں کا وہاں تک پہنچا مشکل ہے اور
فود مسجد قبا آئی وسیع بھی نہیں کہ پوری بستی کے لوگ اس میں حاسکیں،
اس لئے ہم نے ایک دوسری مسجد اس مقصد کے لئے بنائی تاکہ
منعیف مسلمانوں کو فائدہ پنچ ۔ آپ لی اس سجد میں ایک نماز پڑھ
لیں تاکہ برکت ہوجائے۔ نبی کرم کی اس مقد عرب کے ایک خزوہ تبوک ک
تیار ہوں میں مصروف نے لہذا ہے وعدہ کرلیا کہ اس سفرے والی ک
بعد آپ کی اس مسجد میں نماز پڑھیں کے ۔ لیکن غزوہ تبوک ب
والی پر جب نبی کرم کی کی میں نماز پڑھیں کے ۔ لیکن غزوہ تبوک ہے
والی پر جب نبی کرم کی کی میں نماز پڑھیں کے ۔ لیکن غزوہ تبوک ہے
والی پر جب نبی کرم کی کی میں منافقوں کی سازش کو کھول دیا گیا۔ اس
میں مسجد ضرار کی صورت میں منافقوں کی سازش کو کھول دیا گیا۔ اس سجد
میں مسجد ضرار کی صورت میں منافقوں کی سازش کو کھول دیا گیا۔ اس سجد
کو ڈھا دو اور اس میں آگ گا دو۔ یہ سب حضرات اس وقت گے،
کارت کو ڈھا کو اور اس میں آگ گا دو۔ یہ سب حضرات اس وقت گے،
مارت کو ڈھا کو زور اور اس میں آگ گا دو۔ یہ سب حضرات اس وقت گے،
مارت کو ڈھا کو زور اس میں آگ گا دو۔ یہ سب حضرات اس وقت گے،
مارت کو ڈھا کو رادر اس میں آگ گا دو۔ یہ سب حضرات اس وقت گے،
مارت کو ڈھا کر زمین برابر کر دی۔ جب قبا، مسجد

پ ضرار من ازوار: صحابی رسول بین اپنے اپنے تیملے کے امرا میں شار ہوتے تھے۔ حضرت ضرار اپی بہن خولہ بنت از دار کے ساتھ مسلمان ہوئے۔ امیر ہونے کے باوجود بہادر اور شہروار تھے۔ چنانچہ حضرت الجوبكر صدائي کے زمانہ خلافت میں فقۃ ارتداد کی سركوبی کے لئے بڑی جال فروشی سے لڑائيوں میں حصّہ لیا۔ حضرت ضرار کی بہن بھی اکثر جنگوں میں اپنے بھائی کے ساتھ ہوا کرتی تھیں۔ یہ دونوں بہن بھائی عرصے تک دین اسلام کی خدمت کرتے رہے۔

# ض م

معضار من تعلید: محالی رسول الله ان کے اسلام لانے کا قصر بھی دلیب ہے۔ ایک بار حضرت ضار ڈراند نبوت میں کمہ آئے۔ نبی کریم اللہ کو دیکھا کہ رائے میں جارہے ہیں اور چند لڑکوں کا غول آپ اللہ کے پیچے ہے۔ کمہ کے کفارچونکہ آپ اللہ کو "مجنوں" کہتے تھائی لئے لونڈوں کا غول دیکھ کرضار مجمی یکی مجے۔

چنانچہ حضرت ضار ہن تعلب نی کر بھ ﷺ کے پاس آئے اور کہا: "میں جنون کاعلاج کرسکتا ہوں۔" لیکن نی کر بھ ﷺ نے ان سے اپی نبوت کی وضاحت کی، اللہ کی بڑائی بیان کی اور اسلام کی وعوت دی جس پر ضار ہی تعلق رکھتے تھے اور ضار جن تعلق رکھتے تھے اور دور جا المیت میں طبابت اور جزائی کا پیشہ کرتے تھے۔



b

دو مرا بولا: "كياخدا كوتيرب سواكونى اورنبيس ملتا تها؟" تيسرب نے كہا:

"هل بهر حال تجه بات نہیں کرسکا۔ تو اگر سچا ہے تو تجھ سے
گفتگو کر ناخلاف ادب ہے، اور اگر جھوٹا ہے تو گفتگو کے قابل نہیں۔"
ان بد بختوں نے صرف آئ پر اکتفانہیں کیا بلکہ طائف کے بازار
میں اوباشوں کو نی کریم ﷺ کے بیچے نگا دیا کہ وہ آپ ﷺ کا نماق
اڑا کیں۔ اوباشوں، بدمعاشوں کا ایک جوم آپ ﷺ پر ٹوٹ پڑا جو
آپ ﷺ پر آوازے کتا، پھر مارتا۔ نی کریم ﷺ کو ان لوگوں نے
اس قدر پھر مارے کہ آپ ﷺ کی جو تیاں خون سے بھر کئیں۔اس سفر
میں حضرت زیدین حارثہ آپ ﷺ کے ساتھ تھے۔

نی کرم کی طائف شہرے نکلے تورائے میں انگور کے ایک باغ میں قیام کیا۔ یہ باغ عتبہ بن ربیعہ کا تھاجو اگرچہ کافر تھا، مگر شریف انسان تھا۔ عتبہ بن ربیعہ نے اپنے غلام عدائ کے ہاتھوں نبی کرم کی انگا کے لئے انگور کافوشہ پیش کیا۔

حضرت مولانا زكريا كاندهلوى انى كتاب "حكايات محابه" من سفرطائف كے حوالے سے اس سلسلے میں فرماتے ہیں:

جب رائے میں ایک جگہ ان شریروں سے اطمینان ہوا تو حضور ﷺ نے یہ وعاماتگی:

اللهم اليك اشكو ضعف قوتى وقلة حيلتى وهوانى على الناس بارحم الراحمين انت رب المستضعفين وانت ربى الى من تكلنى الى بعيد يتجهمنى أم الى عدو ملكته امرى ان لم يكن بك على غضب فلا ابالى ولكن عافيتك هى او سع لى اعوذ بنور وجهك الذى اشرقت له الظلمات وصلح عليه امر الدنيا

\* طاکف: مکہ کے قریب ایک آبادی۔ جب بی کریم بھیڈائل کہ سے کسی قدر دل برداشتہ ہوگئے تو اس امید پر کہ شاید طائف والے اسلام کی دعوت کو قبول کرلیں، آپ بھیڈنے طائف کے سفر کا ارادہ کیا۔ طائف مکہ سے ۱۳۰ کلومیٹر کے فاصلے پر ہے۔ نبی اکرم بھیڈ جس رائے سے بہال تشریف لائے تھے وہ راستہ طائف سے وادی ہدا، کرا، شداد اور عرفات سے ہوتا ہوا مکہ جاتا ہے۔ دے طائف، سفر+طائف، غزوہ۔

جب مکہ کے کفار کی طرف سے نبی کریم ﷺ پر ایڈا رسانیوں ک انتہاہو گئ تونبی کریم ﷺ نے مکہ کی قریبی آبادی طائف کے باشندوں کو اسلام کی وعوت دینے کی شمانی کہ شاید یہاں کے لوگ اسلام قبول کرنے کے لئے تیار ہو جائیں اور وہ اسلام کی ابدی راحتوں کو حاصل کرنے والے بن جائیں کہ جن سے اب تک اہل مکہ محروم تھے۔

چنانچدرسول الله بھٹ طائف کے بڑے قبیلے عمیر کے ہاں گئے اور وہاں تین جمائیوں عبد یالیل، مسعود اور حبیب سے طے۔ بی کریم بھٹ نے جب ان لوگوں کو اسلام کی دعوت دی تو ان تینوں بھائیوں میں سے ایک نے کہا:

"اگر تجھ کو خدانے پنجبر بنا کر بھیجاہے تو کعبہ کا پردہ چاک کر رہا

ے۔'

والاخرة من ان تنزل بي غضبك او يحل على سخطك لك العتبى حتى ترضى ولا حول ولا قوة الابك كذاني سيرة ابن هشام قلت اختلفت الروايات في الفاظ الدعاء كما في قرة العيون.

"اے اللہ بھی سے شکایت کرتا ہوں میں این کروری اور بے کس کی اور لوگول میں ذلت ورسوائی کی۔اے ارحم الراحمین توہی ضعفا کا رب ہے اور توہی میرایرور د گارہے۔ توجھے کس کے حوالے کرتاہے۔ کسی اجنبی برگانہ کے جو مجھے دیکھ کرترش روہو تاہے اور منھ چڑھا تاہے یا كركس شمن كے جس كو تونے جھ يرقابورے ديا۔ اے اللہ اگر توجھ سے ناراض نہیں ہے تو مجھے کسی کی بھی پرواہ نہیں ہے۔ تیری حفاظت مجھے کافی ہے۔ میں تیرے چیرے کے اس نور کے طفیل جس سے تمام اندھیریاں روشن ہوگئیں اور جس سے دنیا اور آخرت کے سارے کام درست ہوجاتے ہیں،اس بات سے پناہ مانگراہوں کہ مجھے پر تیراغصہ ہویا توجھے سے ناراض ہو۔ تیری ناراملکی کا اس وقت تک دور کرنا ضروری ے جب تک توراضی نہ ہو۔ نہ تیرے سواکوئی طاقت ہے نہ توت ا" مالک الملک کی شان قباری کو اس پر جوش آنا بی تھا کہ حضرت جرئیل علیہ السلام نے آگر سلام کیا اور عرض کیا کہ اللہ تعالیٰ نے آب الله کی قوم کی وہ مختلوجو آپ اللہ سے ہوئی، نی اور ان کے جوابات سنے۔ اور ایک فرشتے کوجس کے متعلق بہاڑوں کی خدمت بآب الله الله المعاب كرآب الله جويابي اس كوهم دي-ال کے بعد اس فرشتے نے سلام کیا اور عرض کیا کہ جو ارشاد ہو، میں اس کی تھیل کروں اگر ارشاد ہو تو دونوں جانب کے بیباڑ دن کو ملادوں جس سے یہ سب درمیان میں لچل جائیں یا اورجوسزا آپ عظا تجونے فرماً میں۔ حضور ﷺ کی رحیم و کریم ذات نے جواب دیا کہ میں اللہ ہے اس کی امید رکھتا ہوں کہ اگریہ مسلمان نہیں ہوئے تو ان کی اولاد میں ہے ایسے لوگ پیدا ہوں جو اللہ کی پرستش کرس اور اس کی عبادت

🚜 طا كف، غروه: غروه طائف وه لزائي جومكه كے قريب

واقع علاقه طائف ميں ہو كي۔

غزوہ حنین میں کفار کو شکست ہوئی تھی۔ کفار کے سردار مالک بن عوف نضری نے اس شکست کے بعد طائف کارخ کیا اور وہاں جاکر مسلمانوں کے خلاف زور وشور سے جنگ کی تیاریاں شروع کر ویں۔ دراصل طائف کاشہر کچھ اس طرح سے بنا تھا کہ مضبوط وفائی قلع کا کام دیا تھا۔ پھروہاں کے دیگر کفار نے بھی مل کر اس کی مرمت کر کے اور مخینیتیں وغیرہ لگا کر اسے مزید مضبوط بنا دیا تھا۔ حضرت الوسفیان کا داماد عروہ بن مسعود بھی جو قبیلہ ثقیف کا سردار تھا، طائف میں اہم مقام رکھتا تھا۔

نی کریم بیش نے اسلامی اشکر تیار کیا اور طائف کا محاصرہ کر لیا۔
اس اڑائی میں پہلی بار مسلمانوں نے وبابہ کا استعال کیا۔ محاصرہ جاری خفا کہ اہل طائف نے نے قلع کے اندر سے مسلمانوں پر لوہے کی مرم سلانیں، پقر، تیراس قدر شدت سے برسائے کہ اسلامی افکار کو پیچھے ہمنا پڑا۔ کی مسلمان سیابی زخمی ہوئے اور تیرہ شہید۔ ان زخمیوں میں حضرت عبداللہ بن الی بکر بھی تھے اور ای زخمی وجہ سے بعد میں ان کی شہادت واقع ہوئی۔

طائف کا محاصرہ اٹھارہ بیس روز جاری رہا۔ جب یہ محاصرہ طول کھینچے لگا اور یہ ظاہر کوئی بیجہ برآمہ ہوتانظر نہیں آیا تو بی کرمی سینے نے نوفل بن معاویہ دیلمی کو بلا کر ان سے مشورہ کیا۔ نوفل بن معاویہ نے کرش کی کہ لومڑی بھٹ میں گھس گئے ہے۔ اگر کوشش جاری رہے تو پگڑ فی جائے گی اور اگر چھوڑ دی جائے تو پچھ اندیشہ نہیں ہے۔ چنانچہ رسول اللہ بھٹ نے الل طائف کی ہدایت کی وعائے ساتھ یہ محاصرہ ختم رسول اللہ بھٹ نے الل طائف کی ہدایت کی وعائے ساتھ یہ محاصرہ ختم کرنے کا تھے دیا۔

نی کرم میلی کی یہ دعا اس طرح قبول ہوئی کہ کچھ بی عرصے بعد قبیلہ ثقیف کا ایک وفد آپ لیکی کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا اور اس نے اسلام قبول کر لیا۔

ط ب

ا مين كا اسطلاح - محدثين كى اسطلاح مين كى اصطلاح مين المطلاح مين المين المين

"طبقه" ال دساویز کو کہا جاتا ہے جس میں درس صدیث کے شرکائے جماعت کے نام کھے ہوں۔ محدثین میں یہ روان تھا کہ ہرایک طالب علم اپنے ہم جماعت ساتھیوں کے نام لکھ کر اپنے پاس رکھ لیا کرتا تھا تاکہ یہ ایک شہادت اور ثبوت کا کام دے کہ میں نے ان ساتھیوں کے ساتھ فلال شیخ سے پڑھا۔

ا مادیث وسنن سے مادوز طبی نیو کی میں گئی گئی اعادیث وسنن سے مادوز طبی نیخ، چیلے۔ وہ طب جس کا تعلق نی کریم بھی کا مادیث و رہا ہے، "طب نبوی بھی "کہلاتی ہے۔ دراصل اس ذیل میں ایس معلومات بائے طب کو جمع کیا گیا ہے کہ جن کا تذکرہ آپ بھی کی احادیث و روایات میں ملا ہے۔ مثال کے طور پر حضرت عبداللہ بن او فی سے روایات میں ملا ہے۔ مثال کے طور پر حضرت عبداللہ بن او فی سے روایات ہے کہ نبی کریم بھی نے فرمایا، "جب تم کسی کورمی سے بات کرو تو اپنے اور اس کے درمیان ایک سے ۲۰ تیر کے برابر کا فاصلہ رکھو۔" (ابن اسی ۱۰ برابر کا فاصلہ کی کورمی اسی ۱۰ برابر کا فاصلہ رکھو۔" (ابن اسی ۱۰ برابر کا فاصلہ کی کورمی اسی اسی ابرائیم)

ا كرچه طب نبوى عظم ونيائے اسلام كا ايك مقدس موضوع فكرو مطالعہ ہے، لیکن اس وقت بوری و نیامیں یہ علم مقبول ہورہاہے خاص طور پر جب سے جدید تحقیقات جڑی او بیوں سے علاج کو ترجیح دے رہی ہیں۔ نبی کریم ﷺ نے تن درتی اور صحت کی بقائے گئے بڑی اہم اور لازوال ہدایات جارے لئے چھوڑی ہیں۔ محدثین نے "کتاب الطب" کے عنوان سے حدیث کی تمالوں میں الگ الگ الواب مرتب کئے ہیں۔ عبدالملک بن حبیب اندلی ؓ نے امراض کے متعلّق ارشادات نبوی علی کو "الطب النبوی علی" کے نام سے روسری صدی جری میں مرتب کیا۔ ان کے بعد امام شافع کے شاگر و محربن الوبكر ابن اسنى اور ان كے ہم عصر محدث الوقعيم اصفهانى نے تيسرى صدی کے اوا خریس طب نبوی کے ایسے مجموعے مرتب کئے جن کی اکثر روایات انہوں نے راولوں سے خود حاصل کیں۔ آئمہ اہل بیت میں علی بن موکل رضا اور امام کاظم بن جعفرصادق نے اس موضوع پر رسائل لکھ کرشہرت حاصل کی۔ چوتھی صدی ہجری میں محمد بن عبداللہ فتوح المهيدي، عبدالحق الاشبيلي، حافظ السفاوي اور حبيب نيشالوري ن طب نوی ﷺ کا چے مجوع مرتب کے۔ ساتویں صدی ے

نویں صدی ہجری کے دوران میں ابی جعفر المستغفری، ضیاء الدین المقدی، السید مصطفی للتیفائی شمس الدین البعلی، کال ابن طرخان، محمد بن الوبکر ابن القیم، جلال الدین سیوطی اور عبد الرزاق بن صطفی الانطاک نے ارشادات نبوی بھی کا کو مرتب کیا۔ ان میں ابن القیم کامجموعہ سب صفحتیم اور مقبول ہے۔ محمد بن ابو بکر ابن القیم کلمحتے ہیں:

"علم طب ایک قیاف ہے۔ معالی گمان کرتا ہے کہ مریض کو فلال بیاری ہے اور اس کے لئے فلال دوائی مناسب ہوگ۔ وہ ان میں سے کسی چیز کے بارے میں بھی یقین ہے نہیں کہہ سکتا۔ اس کے مقابلے میں نبی کریم ور ان کے معالجات قطعی اور یقینی بیل میں نبی کریم وراد و دار و کہ اللی پر بنی ہے جس میں کسی خلطی اور ناداد المعاد) ناکامی کاکوئی امکان نہیں۔" (زاد المعاد)

حضرت عمروین شعب اپنوالد اوردادا سروایت کرتے ہیں که رسول اللہ ﷺ نے فرایا: من تطبب ولم یعلم منه طب قبل ذلک فهو ضامن-(ابوداؤد ۱۰ بن اجه)

جب کہ انکی سے یہ روایت دوسرے الفاظ میں اس طرح سے

ہ: من تطبب ولم یکن بالطب معروفافاذا اصاب نفسافما دونها فهو ضامن - (ابن اسن، الدهم) (جس کی نے مطب کیا وہ علم طب مستند تہ تھا اور اس سے کی کو تکلیف ہوئی یا اس سے کم تووہ اپنے برفعل کا ذے دار ہوگا)۔

مفرین کا کہناہے کہ مریض کو اگر کسی اتا کی معالج سے نقصان ہو تو بیقابل مواخذہ ضرورہے مگر اس کے ساتھ کسی مریض کی مدت علالت یا اذیت میں اپنے علاج کی وجہ سے اضافہ کرنے یا ستند معالج کے پاس جانے سے روکنے پر بھی اتا تی کو سزا ہو سکتی ہے۔

مسلمانوں کے لئے اسلای طرز معاشرت کے مطابق زندگی مخزارنے کے اصول جاری کیے گئے تو ان میں ہے ہرایک صحت مند زندگ گزارنے کی ست ایک قدم تھا۔ ہاتھوں پیروں اور منھ کودن میں کم از کم بندرہ مرتبہ وضو کی صورت میں اچھی طرح صاف کرنے والا متعدی بیار بوں سے محفوظ رہتا ہے۔ جب کسی شخص کے پیٹ میں کیڑے ہوں یا تب محرقہ کاپرانامریض ہوتو ہیت الخلاہے والی پر اس کے ہاتھوں کو یہ کیڑے اور جراثیم چیک جاتے ہیں۔ جب وہ اپنا ہاتھ کھانے یہنے کی چیزوں کو لگا تا ہے تو بیاری کے بھیلاؤ کا باعث بتا ہے۔ اے علم طب میں carrier کہتے ہیں۔ مال ہی میں نیو یارک میں یرانے تب محرقہ کے ایک مریض کی وکان سے آئس کریم کھانے والع ٢٩٠ يج اس بياري من مبتلا بوئ - انهول في اس كاهل يول کیا کہ لوگوں کوطہارت سکھائی بھریدایت کی کہ استنجامیں دایاں ہاتھ ہرگز استعال نہ ہو اور کھانے میں پایاں ہاتھ استعال میں نہ آئے۔ ناخن کاٹ کر رکھے جائیں۔ یانی کے ذخیروں کے قریب اور سایہ دار مقامات پررفع حاجت نہ کی جائے۔ صبح کا ناشا جلدی کیاجائے۔ رات کاکھانا ضرور اور جلد کھایا جائے اور اس کے بعد چہل قدمی ہو۔بسار خوری کی ممانعت کی گئی اور ان اصولوں کو تن در تی کی بقائے لئے اہم ترين بناياً كيا۔

اس كورميان ايك سے دوتير كے برابر فاصله ركھاكرو)-

یہ ایک جدید سائنسی انتشاف ہے کہ مریض جب بات کرتا ہے تو اس کے منص سے نکلنے والی سائس میں بیاری کے جراثیم ہوتے ہیں جو خاطب کی ناک یا منص کے راستے واخل ہو کر اسے بیار کر سکتے ہیں۔ تپ دق، خسرہ، کالی کھائسی، سعال، چیک، کن پیڑے اور کوڑھ اک صورت میں پھیلتے ہیں۔ اس عمل کو droplet infection کہتے ہیں۔ کوڑھ والا یہ ارشاد نبوی ہیں گئے اگر توجہ میں رہے تو کمتی بیار یوں سے بچاؤ ہو سکتا ہے۔

نی کریم ﷺ نے بھاریوں کے اساب متعیّن کے۔ حضرت البدن البعدة حوض البدن والعروق البدن والعروق البدن معدة صدرت العروق البعدة صدرت العروق بالصحة واذافسدت المعدة صدرت العرق بالصحة واذافسدت المعدة صدرت العرق فی السقم ( یکٹی )

(معدے کی مثال ایک حوض کی طرح ہے جس میں سے نالیاں چاروں طرف جاتی ہوں۔اگر معدہ تندرست ہو تورگیں تندرتی لے کرجاتی میں اور اگر معدہ خراب ہو تو (رکیس بیاری لے کرجاتی ہیں)۔ ایک دوسری روایت میں ہے: ان المعدہ بیت الداء

اگر غذا ٹھیک ہے ہفتم نہ ہویا آنتوں سے جذب ہو کر جزوبدان نہ بخت توجسم کی مدافعت ماند پڑ جاتی ہے۔ جب کہ بسیار خور کی نالیوں پر چر بی تہوں، موٹا ہے، ول کی بیار بوں، عضیا، گرووں کی خرا بی اور ذیابیطس کا باعث بنتی ہے۔ حضرت البو الدروا ، انس بن بن مالک ، حضرت علی ، حضرت الب رئیل روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم فیل نے فرمایا: اصل کل داء البود (وارقطنی، این عساکر، این اسنی، عقیل، ابدیم) (ہربیاری کی اصل وجہ جسم کی ٹھنڈک ہے)۔

مردول کی بیاریاں ہمارے آج کل کے معالجین کے لئے مصبت کا باعث بی ہوئی ہیں۔ اس ضمن میں ساری کوششیں اب تک بے کار جا جی ہیں۔ حضرت عائشہ صدیقہ "روایت فرماتی ہیں کہ نبی ہوگئے نے فرمایا: ان الحاضرة عرق الکلیة اذا تحرک اذی صاحبها فداو ها بالماء المحرق و العسل۔ (الإداؤد) (گردے کی جان اس کی پیڑویش ہے۔ اگر اس میں سوزش ہوجائے تو یہ گردے والے کے لئے بڑی نا کای نه هوگی۔

یہ درست ہے کہ مسلم اطباکی کتابوں میں طب نبوی ﷺ اور اصطلاقی طب کے در میان اشتراک کی کوششوں کی مثال بہت کم ملتی ہے، لیکن حقیقت یہ ہے کہ طب نبوی ﷺ اپنے مزاج کے اعتبار سے نباتی اور غذائی طرز علاج کی شفا بخش خصوصیات کی حامل ہے اور اصطلاقی طب بھی نباتی علاج کی حقیق و حکست پر منی ہے۔

2 4

\* طحاوی ، امام: عدث، معانی الآثار کے مرتب بورانام احمد بن محد من اور کنیت الوجعفر تھی لیکن "امام طحاوی" کے نام سے شہرت پائی ۔ سلسلہ نسب یہ ہے: ابوجعفر بن محد بن سلامہ بن سلمہ بن عبد الملک ۔ سلسلہ نش ۲۲۹ ھاور سال وفات ۳۲۱ ھے۔

ان کی دفات کے بارے میں یہ واقعہ دل خراش ہے کہ ایک روز امام طحاوی اپنی لڑی کو اطاکرا رہے تھے کہ اطاکراتے ہوئے کہا: امام طحاوی اپنی لڑی کو اطاکرا رہے تھے کہ اطاکراتے ہوئے کہا: جامعناھم (یعنی ہم نے ان سے اجماع کرلیا)لڑی کاذبین "جماع" کی طرف گیا اور اس کے چہرے پر مسکراہٹ جھیل گئ ۔ پچھ دیر بعد انہوں نے پھر اطاکرایا: جامعونا (یعنی انہوں نے ہم سے اجماع کر ایک پیرے پر پھر مسکراہٹ پھیل گئ ۔ امام صاحب کو لیا) یہ من کر بیٹی کے چہرے پر پھر مسکراہٹ پھیل گئ ۔ امام صاحب کو اس بات کا نہایت افسوس ہوا کہ حالات کیسے خراب ہوگئے ہیں، ماحول کا کیسا اثر ہے کہ ان الفاظ سے ذبین کسی اور طرف بھی جاتا ہے۔ ماحول کا کیسا اثر ہے کہ ان الفاظ سے ذبین کسی اور طرف بھی جاتا ہے۔ اس غم میں امام صاحب کا انتقال ہوا۔

فن مدیث اور فقد و اجتهاد پر امام صاحب کوکافی عبور تھا اور اس کا شوت ان کی کتب ہے بہ خولی ملت ہے۔ کتب کی طویل فہرست ہے۔ ان کی کتب میں سے چند کے نام یہ ہیں:

مشكل الآثار (مشكل الحديث) ○ اختلاف العلما ۞ مختصر
 الطحادى فى الفقه ○ سنن الشافع ○ نقض كتاب المدلسين ○ مقيدة الطحادى ○ التاريخ الكبير ○ شرح المغنى دغيره-ان بين سب

اذیت کاباعث ہوتی ہے۔ اس کاعلاج اللے پانی اور شہدے کرو)۔
ہیسویں صدی کے وسط تک ول اور گردے کی بیار ہیں، نخ،
کھانسی اور زکام کے علاوہ نمونے کی بہترین دوائی برانڈی مجی جاتی
رہی ہے۔ جب طارق بن سوید نے سرکار دوعالم علی ہے انگوروں کی
شراب سے علاج کے بارے میں پوچھا تو آپ علی نے فرمایا: "بے
دوائی تونیس بیاری ہے۔"

اب علم الامراض كے امرين كتے بيں كد برانڈى جسم كے دفاق نظام كو مفلوج كرتى ہے۔ اسے پينے كے بعد بھی جروں ميں حفاظتى افعال مفلوج موجاتے بيں۔ دماغ سے خليمستقل طور پر ضائع موجاتے بيں اور جگر تباہ ہوجاتا ہے۔ اى اصول كے تحت حضرت ابوہ بريرة نبى كرم بي كايہ ارشاد بيان كرتے بيں: نهى عن الدواء العجبيث۔ (ترندى، ابوداؤد، احمد) (نبى كرم بي كرم الله الله منع فرمايا)۔

ے مشہور "معانی الآثار" ہے۔ معانی الآثار + حدیث + سنن + اساء الرچال

\* طحاوی شریف: مدید نبوی کی کاایک مجوعہ جے امام طحاوی نے ترتیب دیا۔ اس کا اصل نام "معانی الآثار" ہے۔ دمانی الآثار - طحادی الم-

# ط ل

ابتدائی معلی بین عبیداللد: محابی رسول الله ابتدائی ملانوں میں شامل ہیں جنہوں نے اسلام قبول کیا۔ حضرت زیر بن عوام کے بعائی تھے۔ حضرت الو بکر صدیق کے الل خاند کے ساتھ مکہ سے مینہ جرت کی اور اسلام کی تمام لڑائیوں میں شریک ہوئے۔

غزدہ احدیمی دیدہ دلیری سے لڑے کہ جسم پر سترسے زیادہ زخم آئے۔
اللہ تبارک و تعالی نے مال و دولت سے بھی نوازا تھا۔ حضرت
طلحہ نے قیصرروم پر جسلے کے لئے تیار ہونے دالے لشکر کو بہت بڑی رقم
دی تھی جس پرنی کریم ﷺ نے انہیں "فیاض" کے لقب سے نوازا۔
حضرت علی شک زمانہ خلافت میں ۱۲۳ برس کی عمر میں شہادت
مائی۔

### ط کے

**\* طے، بنو: پ**ربرج



# ع

# ع ا

عدی بن کعب نے تعلق تھا۔ باپ کا نام زید (صنیف) بن عمرہ تھیں۔ قبیلہ عدی بن کعب نے تعلق تھا۔ باپ کا نام زید (صنیف) بن عمرہ تھا۔ حضرت عائکہ معنی تھیں۔ سابقین اسلام میں صفرت عائکہ محمد سے مدینہ ہجرت بھی گی۔ پبلانکاح عبداللہ بن الوبکر سے ہوا۔ ان کی وفات پر حضرت عمر بن خطاب کے نکاح میں آئیں جن سے عیاض نام کالرکا ہوا۔ حضرت عمر کی شہادت کے بعد حضرت عائکہ کی شادی حضرت زیر بی موت پر کی شادی حضرت زیر بی موت پر کی شادی حضرت زیر بی موت پر کی شادی حضرت زیر کی موت پر

علوات نبوی طبیقان : بی کریم این کامزان اور زندگ میں کامزان اور زندگ میں کام کرنے کی عادات اور طریقے۔ای مضمون میں بم مختصر طور پرنبی کریم این کے نزدگ کے مختلف عادات و اطوار کے بارے میں معلومات بیش کریں گے۔

حضرت عاتک نے ایک مرشبہ بھی لکھا جو کافی مشہور ہوا۔

نی کریم ایس ای کریم ایک کرا دال ایا کرتے اور تیل بھی اکثر لگایا کرتے تھے۔ سرمبارک پر ایک کرا دال ایا کرتے تھے تاکہ سر پر گئے ایک سے کرنے وغیرہ خراب نہ ہوں۔ جب کنگھا کرتے تو دائیں جانب سے ابتدا کرتے ہیں اختلاف جانب سے ابتدا کرتے ہیں اختلاف ہے، لیکن اکثریت کی رائے ہے کہ نبی کریم پیش نے خضاب استعال نہیں کیا۔ تاہم علائے حنفیہ کے نزویک بعض احادیث کی بنا پر خضاب کرا مستحب ہے، لیکن سیاہ خضاب مکروہ ہے۔ جب کہ شافعی کے نزویک خضاب حرام ہے۔

ني كريم على جردات كوتين سلائي سرمة أتكمول من والاكرت

تھے۔خود نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے کہ اثر کاسرمہ آٹھوں میں ڈالا کرو، اس لئے کہ وہ آٹکہ کی روشنی کو تیز کرتا ہے اور پلکیں بھی زیادہ اگاتا ہے۔

نی کریم فی الله جب چلتے تولیل محسوس ہوتا کہ کی دھلوان سطح سے ینچے اتر رہے ہیں لینٹی تیز تیز چلتے اور ہمت اور قوت سے قدم اٹھاتے۔ رائے کے داکمیں جانب چلتے۔

عام طور پر گوٹ ار کر بیٹھا کرتے تھے۔ لینٹی دونوں گھٹنوں کو گھڑا کر کے اور سرین کے بل بیٹھ کر ہاتھوں سے گھٹنوں کے گرد ایک حلقہ بنا لیا کرتے تھے۔ تاہم صبح کی نماز کے بعد سورج نگٹنے تک مسجد میں چار زانو تشریف رکھتے تھے۔ ای طرح کئ دوسرے طریقوں سے بھی بیٹھتے تھے۔ تیکے سے ٹیک لگا کر بھی بیٹھا کرتے تھے۔

لذنہ و پُر تکلف کھانے نہیں کھائے بلکہ آپ کی نے تمام عمر چپالی کی صورت بھی نہیں دیمھی۔ تاہم بعض کھانے بہت پند تھے جیسے سرکہ، شہد، طوا، روغن زیتون اور کدو۔ سالن میں کدو ہوتا تو اس کی قاشیں پیالے میں انگلیوں سے ڈھونڈ تے۔ حسیس آئی میں بنیرا ور تجور ڈول کر پکایا جاتا ہے ) بھی بہت پہند تھا۔ وست کا گوشت زیادہ پہند فراتے تھے۔ وست خوان پر آگر پہند کی کوئی چیزنہ آئی تو برائی نہ کرتے، فراتے تھے۔ وستر خوان پر آگر پہند کی کوئی چیزنہ آئی تو برائی نہ کرتے، کھانا صرف انگلیوں سے کھائے اور گوشت کو چھری سے کا نے کو منع فراتے۔ عام طور پر تین انگلیوں سے کھائے البتہ ضرورت کے منع فراتے۔ عام طور پر تین انگلیوں سے کھائے البتہ ضرورت کے وقت پانچوں انگلیوں سے کھائے البتہ ضرورت کے وقت پانچوں انگلیوں سے کھائے البتہ ضرورت کے بعد پہلے وقت پانچوں انگلیوں سے کھائے البتہ ضرورت کے بعد پہلے منظم کی انگلی چائے۔ اس کے بعد انگو نھا۔ انگر نبی کر کیم چھٹی کی غذا جو روئی ہوا کرتی تھی۔ بھی گیہوں کی روئی بھی طلی کی وفات الر بیا کرتی تھی۔ بھی گیہوں کی روئی بھی طلی کی وفات الر بیا کرتی تھی۔ بھی کر کیم چھٹی کی وفات

تك آپ على ك الى وعمال في سلسل دودن تك جوكى رونى سے پیٹ بھر کر کھانانہیں کھایا۔جب کھاناشروع کرتے توبیم اللہ بڑھتے اور كحاناكماتے كے يعد الحمدلله الذي اطعمنا وسقانا وجعلنا من المسلمين (تمام تعريف اس پاک دات کے لئے جس نے جمیں کھانا كطايا اورياني بلايا اورجميل مسلمان بنايا) يرهة -حضرت الوامامة كبت میں کہ نی کرم ﷺ کے سامنے سے جب وسترخوان اٹھایا جاتا تو آپ ﷺ يه وعائر ہے: الحمدلله حمداكنير اطيبامباركافيه غير مودع والامستغنى عندربنا (تمام تعريف الله ك لئ مخصوص ہالی تعریف جس کی کوئی انتہائیں ہے۔ایسی تعریف جوپاک ہے ریا وغیرہ اوصاف رؤیلہ ہے، جومبارک ہے ایسی حمد جونہ چھوڑی جا عتى ب اورنداس سے استغناكيا جاسكا ب-اے الله إ (مارے شكر كوقبول فرما))\_بهى تونى كريم على ككرى اورتازه تعجور ايك ساته نوش فرماتے، محجور اور تربوز اور خربوزہ بھی ایک ساتھ کھاتے۔ حضرت عائشة فرماتي بين كه ييني كى سب چيزول مين ني كريم عليك كوميشى اور منڈی چیزسب سے مرغوب تھی۔ چنانچہ نی کریم ﷺ کے لئے ممنڈا یانی رینہ سے بچھ فاصلے پر سقیانامی مقام سے لایاجا تا تھا۔ بی کریم عظیما تین سائس میں میشے کریائی پیا کرتے تھے، تاہم زم زم کایائی کھڑے ہو کر

نی کریم ﷺ کوخوشبوبہت پیند تھی۔ کوئی خوشبوہدیہ کرتا تو اس کو رونہ فرماتے۔خود نی کریم ﷺ کے پاس ایک عطروان (سکہ) تھا۔ال شمن میں نی کریم ﷺ کا ارشاد مبارک ہے کہ مردانہ خوشبو وہ ہے جس کی خوشبو ہو اور رنگ غیر محسوس ہو (گلاب، کیوڑاوغیرہ) اور زنانہ خوشبو وہ ہے جس کا رنگ غالب ہو اور خوشبو مغلوب (حنا، زعفران وغیرہ۔)

گفتگو صاف ہوا کرتی تھی کہ سننے والے کو اچھی طرح ذہن نشین ہوجائے، بلکہ بعض مرتبہ توکوئی جملہ تین تمین بار بھی دہراتے تھے تاکہ لوگ اچھی طرح بچھ لیں۔ گفتگو کے دوران ہاتھوں کو حرکت بھی دیتے تھے۔ بھی دائن بھیلی کو بائیں ہھیلی کے اندرونی جھے پر مارتے۔ نبی کریم بھیلی کا بنسنا صرف مسکرانا (تبسم) تھا۔ اور اکثر آپ بھیل کے انگا کے کہا جھیل کا بنسنا صرف مسکرانا (تبسم) تھا۔ اور اکثر آپ بھیل کے اندرونی جھے کریم بھیل کے اندرونی جھے کریم بھیل کے اندرونی جھے کہا ہے۔

چرے پر مسکراہٹ بی رہتی تھی۔ نی کریم ﷺ نداق بھی فرایا کرتے تھ لیکن اس میں جھوٹ شامل نہ ہوتا تھا۔ چنا نچہ ایک بار صحابہ نے عرض کیا، یار سول اللہ ﷺ آپ ﷺ ہم سے نداق بھی فرالیتے ہیں۔ نی کریم ﷺ نے ارشاد فرایا، ہاں! گریس بھی غلط بات نہیں کرتا۔ سوتے تو دائیں جانب کروٹ لے لیتے اور دایاں ہاتھ رخسار کے نیچ رکھ لیتے اور دعائر ہے اللہم ہاسمک اموت واحیا۔ دی شاکل نبوی ﷺ۔

ا کا مسورہ: عربی زبان کا ایک لفظ جو عشرے بنا ہے۔ اس کا مطلب ہے، وس اصطلاح میں پہلے اسلام مبینے محرم کی وس تاریخ کو عاشورہ کہتے ہیں۔

پ عاص بن وا مل: کمه کاربائشی باشنده جس نے حضرت عمر عمر کے اسلام لانے پر ان کو پناه دیے کا کہا۔ دراصل جب حضرت عمر فاروق نے اسلام قبول کیا اور اعلانیہ اس کا اظہار کیا تو کمہ یں ایک بنگامہ برپا ہوگیا۔ اتفاق سے عاص بن وائل بھی ادھر آنکلا۔ اس نے اس بنگامہ عمر مرتد ہوگے! عاص بن وائل نے کہا، "اچھا تو کیا ہوا؟ یس نے عمر کو پناه دی۔ "

المجام المحام المجام المجام المجام المحام المجام المحام ا

ک کھوٹری میں شراب بیوں گ۔

علی باعوالی: مدینه کی بستیان - عالی کی بستیان حرون اور پہاڑوں کے اوپر جوف کے گرووائرے کی شکل میں پھیلی ہوئی تھیں -جنوب میں قبا، نفیر اور انتہائی جنوب میں جبل عیر پر الحدر - جب که مشرق میں حروواقم پر قریظہ الجرف، عبدالاشہل شال میں حظمہ ، واکل، جارتہ ، مغرب میں حرہ الوہرہ کے اوپر سخ بنو امیہ اور بی سلمہ رہتے تھے۔

انبوی میں نی کریم الکے وجہ کاسال۔ ۱۰ نبوی میں نی کریم الکے کو وجہ محترمہ حضرت خدیجہ اور آپ اللہ کا سے مدد گار چچا ابوطالب کا سے بعد دیگرے انقال ہوگیا۔ اس میں اختلاف ہے کہ حضرت خدیجہ اور ابوطالب میں سے پہلے کس کا انقال ہوا۔ چونکہ یہ دونوں نی کریم اللہ ابوطالب میں سے پہلے کس کا انقال ہوا۔ چونکہ یہ دونوں کی کریم اللہ کے لئے بہت بڑا سہارا اور معاون تھے، اس لئے ان دونوں کی جدائی سے جہاں نی کریم اللہ کو دلی صدمہ ہوا دہاں قریش کی جانب سے افرین میں بھی اضافہ ہوگیا۔ ای نسبت سے اس سال کو "عام الحزن" لینی غم کاسال کہاجا تا ہے۔

پ عام الوفور: وہ سال جب نتج مکہ کے بعد (۹ ھ میں) بڑے برے گروہوں کی صورت میں مختلف قبیلوں والے آنحضرت بھی ک فحدمت میں آئے اور انہوں نے اسلام قبول کیا، البتد بعض ایسے تھے جنہوں نے فقط اسلام حکومت کی اطاعت قبول کی۔ سب سے بہلے بنو

ثقیف حاضرہوئے۔ پھر ایک بند تھا کہ ٹوٹ کیا اور و ٹوو کا تا نابندھ کیا۔ ہجرت کے نوس برس کو عام الو ٹوو یاسنۃ الو ٹوو (وفدون کاسال) کہتے ہیں۔ یہ سلسلہ دسویں برس بھی جاری رہا۔ ذیل میں دو نوں برس کے وفدوں کامختصرحال تحریر کیاجا تاہے۔

#### م. تقيف

آنحضور الله جب طائف کے محاصرے سے والی ہوئے تو بنو لقیف کا ایک رئیس عروہ بن مسعود آپ کی خدمت میں حاضر ہونے کے ایک رئیس عروہ بن مسعود آپ کی خدمت میں حاضر ہونے کے لئے چلا۔ ابھی نبی کر می کی شک دینہ نہیں بنچ سے کہ عروہ اسلام لایا اور تبلیخ کے لئے اپنے شہر کو لوٹا۔ لوگوں نے عروہ پر چاروں طرف سے تیر برسائے۔ اس نے شہادت پائی۔ ایک ماہ بعد ثقیف نے مشورہ کیا کہ ہم میں اسلام کے مقابلے کی پائی۔ ایک ماہ بعد ثقیف نے مشورہ کیا کہ ہم میں اسلام کے مقابلے کی خوثی کی لہردوڑ گئی۔ یہ وفد خدمت نبوی میں حاضر ہوا اور بیعت ک۔ توثی کی لہردوڑ گئی۔ یہ وفد خدمت نبوی میں حاضر ہوا اور بیعت ک۔ توثی کی لہردوڑ گئے۔ یہ وفد خدمت نبوی میں حاضر ہوا اور بیعت ک۔ توثی کی لہردوڑ گئے۔ یہ وفد خدمت نبوی میں حاضر ہوا اور بیعت ک۔ توثی کی لہردوڑ گئے۔ یہ وفد خدمت نبوی میں حاضر ہوا اور بیعت ک۔ توثی کی لہردوڑ گئے۔ یہ وفد خدمت نبوی میں حاضر ہوا اور بیعت ک۔ توثی کی لہردوڑ گئے۔ یہ وفد خدمت نبوی میں حاضر ہوا اور بیعت ک۔ کو مسمار کرنے کے لئے چند

#### بنواسد

ان کا وفد نہایت محمنڈ کی ادا ہے آیا۔ یہ لوگ جناب رسول اللہ وہ نہایت محمنڈ کی ادا ہے آیا۔ یہ لوگ جناب رسول اللہ وہ کی کہ اگرچہ آپ وہ کی ہے۔ ان کے ماری طرف کی ہیں ہم خود ہی اسلام لانے حاضرہ و کے ہیں۔ان کے جواب میں قرآن حکیم کی آیت نازل ہوئی جس میں انہیں بتایا گیا کہ اسلام لانے کا احسان نہ دحرو بلکہ اللہ کا احسان مانوکہ اس نے تہمیں یہ سعادت بخش۔ اس وفد میں طلیحہ بن خویلہ بھی تفاجس نے بعد میں نبوت کا دعوی کیا۔

#### بنوطے

یہ عیسائی قبیلہ تھا۔ حاتم طائی جس کی سخاوت ضرب المثل ہے، ای قبیلے ہے تھا۔اس کے بیٹے کانام عدی تھا۔ایک معرکے میں حاتم کی بٹی گرفتار ہوکر مدینہ لائی گئ۔ عدی جھاگ کرشام جلا گیا۔ حاتم کی بٹی کو

عرّت کے ساتھ آزاد کر دیا گیا۔ وہ شام گی اور اپنے بھائی کو اسلامی اخلاق کی تعریف کرکے مدینہ روانہ کیا۔ عدی مسلمان ہوگیا۔ اس کے بعد بنوطے کا ایک وفدزید الخیرکے زیر قیادت حاضرہوا اور اسلام لایا۔

# بنوتميم

ان کاوفد غرور می بھراہوا آیا اور کہاکہ پہلے ہمارے ساتھ خطاب اور شاعری میں مقابلہ کیا جائے۔ آنحضور رفی نے مان گئے۔ بنو تمیم نے اسلامی شاعر حسان بن ثابت اور خطیب ثابت بن قیس کی برتری کا اعتراف کیا اور اسلام کے حلقہ بگوش ہو گئے۔

#### بنوحنيفه

بنوطیفه کا ایک رئیس ثمامه بن اثال فتح کمه ہے قبل ہی اسلام ہے مشرف ہوچکا تھا، جس نے بعد میں نبوت کا دعویٰ کیا۔ بنوطیفه کے دفعہ سے مشرف ہیں مسیلمہ کذاب اپنی منافقت نہ چھپاسکا اور بعد میں نبوت کا دعویٰ کیا۔

## عبدالقيس

اس کے دفد میں جارو دین آمعلی بھی شامل تھے۔ عبدالقیس بحرین میں آباد تھے۔

### امل نجران

نجران کے پادر ایول کا ایک وفد آیا۔ انہوں نے مباحث اور مباہلہ کرنا چاہالیکن کچر ہمت ہار گئے۔ جزیہ پرصلح نامہ طے کر کے واپس ہوئے۔

### بنوز بید اک دفد کامردار عمروبن معدیکرب تھا۔

#### كنده

اس وفد کار کیس اشعث بن قیس تھا۔ الل وفد کے گلوں میں ریشی کیڑے تھے۔ استحضور ﷺ کے اشارے پر جاک کر کے بھینک

دے۔ انہوں نے آنحضور ﷺ سے ہم نسب ہونے کا وعویٰ کیا۔ حضور ﷺ نے فرمایا، ہم اپنے باپ داداسے انکار نہیں کرتے۔

#### بنوعامر

ای وفدیل بنوعامر کاسگدل رئیس عامر بن طفیل بھی تھا۔ یہ شخص بیر معونہ کے حادثے کا دے وار تھا۔ آنحضور بھی تھا۔ یہ شخص کیالیکن یہ بدبخت غداری ہے بازنہ آیا۔ اس نے رسول اللہ بھی کو دھوکے سے قبل کرنا چاہالیکن ناکام رہا۔ آخریہ دھمکی دے کرروانہ ہوا کہ میں سوار اور پیادہ لشکروں کے ساتھ حملہ کرول گا۔ ابھی رائے میں تھا کہ اس پر طاعون کا حملہ ہوا اور مرگیا۔ اس کی قوم اسلام سے مشرف ہوئی۔

### بنوفزاره

اس وفدنے خشک سالی اور قحط کاشکوہ کیا۔ جناب محبوب فدا الحقظیما نے دعافرہ آئی۔ بارش برک اور ملک سیراب وشاواب ہوگیا۔
ان قبائل کے علاوہ از و، سعد بن بکر، انجح، بنو سعد، بنو کلاب، بنو مرہ، بنو عبس اور سلامان وغیرہ کے متعدد قبائل کے وفد حاضر ہو کر اسلام لائے۔ جنو لی عرب کے علاقوں میں کئی ملوک اور سلاطین تھے۔ ان کے قاصد حاضر ہوئے اور اسلام قبول کیا۔ کئی شہزادے خود بارگاہ نبوت کی حاضری سعات اندوز ہوئے۔ یمن کے علاقے میں بارگاہ نبوت کی حاضری سعات اندوز ہوئے۔ یمن کے علاقے میں حضرت خالد اور حضرت علی کی کوششیں بار آور ہوئیں اور لوگ رشتہ اسلام میں مسلک ہوگے۔

اصحاب و فود اسلام کی بنیادی تعلیمات اور ضروری مسائل سیکه کر این علاقول بی مسائل سیکه کر این علاقول بی معلم رواند فرمائے جو لوگول کو دین کی تعلیم دیتے تھے۔ ان علاقول پر آپ ﷺ نے اسلامی عمال بھی مقرر فرمائے جنہول نے نظم و نسق منتصالا۔

 عمل ميں آئی۔

نی کرم افکات خطرت فدیجه کی زندگی میں کوئی دو سرا نکاح انہیں کیا، نیکن جب حضرت فدیجه (دی فدیجه) انقال فرما کئیں تو حضرت خولہ بنت حکیم نے کی کرم افکار کی کودیکھ کر آپ انتقال فرما گئیں کو حضرت عائشہ یا حضرت سودہ میں ہے کسی سے نکاح کرنے کا مشورہ دیا۔ حضرت الویکر صدیق نے بھی یہ خواہش ظاہر کی اور جبیر بن مطعم کے مال سے رشتہ بھی ختم ہوگیا تو آپ کی کا نکاح حضرت عائشہ سے ہوگیا۔

حضرت عائشہ سے نکاح کے بعد نبی کریم ﷺ مکہ میں تین سال
تک رہے۔ نبوت کے تیرہویں سال نبی کریم ﷺ کے حضرت ابوبکر
صدیق کے ساتھ مدینہ منورہ ججرت فرمائی۔ جب مدینہ پنٹی کر
آنحضرت ﷺ کو کچھ اطمینان نصیب ہوا تو حضرت ابوبکر صدیق نے
عبداللہ بن اربقط کو مکہ بھیجا کہ جا کر آخ رومان دغیرہ کو مکہ سے مدینہ
لے آئیں۔ نبی کریم ﷺ نے حضرت زید بن حارث اور ابورافع کو مکہ
بھیجا تاکہ وہ حضرت فاطمہ، آخ کلام اور حضرت سودہ دغیرہ کو مدینہ لے
تکس۔

جب حضرت عائشہ صدیقہ مدینہ تشریف لاکمی توشد مدینار ہوگئیں بہاں تک کہ ان کے سرکے بال تک جھڑ گئے۔ جب حضرت عائشہ صحت باب ہوگئی ان کے دائدہ حضرت اُتم رومان کو اپی بٹی کی رخصتی کا خیال آیا۔ چنانچہ انہوں نے حضرت عائشہ کو آواز دی۔ حضرت عائشہ اس وقت سہیلیوں کے ساتھ کھیل رہی تھیں۔ جب وہ اُتم رومان کے پاس آئیں تو حضرت اُتم رومان نے ان کا منے دحویا، بال سنوارے اور ان کو تیار کیا۔ اس وقت حضرت عائشہ کی عمر مبارک ہسال تھی۔

چاشت کے وقت آنحضرت ﷺ تشریف لائے تو رسم عروی اوا ہوئی۔ یہ شوال کا مہینہ تھا۔ حضرت عائشہ کا لکاح بھی شوال ہی کے مہینے میں ہوا تھا۔

## غزوات میں شرکت

حضرت عائشہ کو تیم کی فضیلت حاصل ہوئی۔ غزوہ مصطلق سے واپسی پر (کہ جب حضرت عائشہ بھی آنحضور ﷺ کے ساتھ تھیں) بدر سے پہلے اسلام قبول کیا اور پھر غزوہ بدر میں بھی شریک ہوئے۔ نہایت مخلص اور متقی مسلمان تھے۔ غزوہ احد میں لڑتے ہوئے شہادت پائی۔

ایک کافرجو غزوہ بدر کے دوران سب سے کہا مرحضر کی: ایک کافرجو غزوہ بدر کے دوران سب سے پہلے میدان میں آیا۔ اس کے بھائی حضری کا اتفاقیہ قتل غزوہ بدر کا باعث ہوا۔ ای بدر، غزوہ۔

عائد بن المحص عافق المحص المحص المحافي رسول المحقد خزرج كا فائدان بن زراتي سے تھے سلما الله نسب بيد ہے: عائذ بن ماعص (يا معض) بن قيس (يا ميسره) بن فلده بن خلد بن عامر بن زراتي - انصار معابد ميں سابقون الاولون ميں ہيں - غزوة بدر ميں شريك بوئے - شہادت كے بارے ميں اختلاف ہے كہ بير معوند (١٩٥ه) ميں شہيد بوئے يا جنگ يمامه (حضرت الو بكر صداتي كا دور خلافت) ميں شہيد بوئے ـ

حضرت عائشہ صدیقہ بعثت نبوی ﷺ کے چار سال بعد پیدا ہوئیں۔ جب نبی کرم ﷺ سے نکاح ہوا تو اس وقت آپ کی عمر چھے سال تھی۔ نبی کرم ﷺ سے نکاح سے پہلے جبیر بن مطعم کے بیٹے سے منسوب تھیں۔لیکن مطعم نے اس دختے ساس لئے انکار کردیا کہ اس طرح اسلام اس کے تحریش داخل ہوجائے گا۔

آنحضرت الله على عب حضرت عائشة كانكاح بوا تو ال كى عمر على عمر على المرت على المرت كي يمل مال رفعتى على مال رفعتى

حضرت عائشہ کا ہار کہیں گر گیا اور اس کی تلاش میں اسلامی قافے کو رائے میں اسلامی قافے کو رائے میں رکنا پڑا۔ اس اٹنا میں نماز کا وقت آگیا تو پانی کی تلاش ہیں گر پانی ند مل سکا۔ تمام صحابہ نماز کے لئے وضو کے پانی کی تلاش میں شخصاور پریشان تھے۔ جب نبی کریم بھٹنا کی خدمت میں بات رکھی گئ تو آپ بھٹنا پر تیم کی آیت نازل ہوئی۔

#### افك كا داقعه

ای سفریس افک کا ابتلا انگیزواقعہ بھی پیش آیا۔ (ب)افک) افک کے واقع سے اگرچہ نی کریم ﷺ کوشدید ذہنی اذیت کاسامنا کرنا پڑا، لیکن اس واقع سے مؤمن اور منافق بھی سامنے آئے اور خود رب العالمین نے حضرت عائشہ صدیقہ کی پاک بازی کی تصدیق فرمادی۔

## آنحضور عظيكا كاوصال

حضرت عائشہ صدیقہ کویہ اعزاز بھی حاصل ہے کہ فخرد وعالم رحمت مجسم حضرت عائشہ محدیقہ نے اپنی زندگی کے آخری آٹھ دن حضرت عائشہ کے جرے میں بسر فرمائے۔ چنانچہ آٹھنمرت ﷺ کی آخری ساعتوں کے دوران آپ ﷺ کاسرمبارک حضرت عائشہ کی گودیش تھا اور ای حالت میں آنحضور ﷺ نے وصال فرمایا۔

حضرت عائشہ ہی کا حجرہ نبی کرمیم ﷺ کی آخری قیام گاہ کے طور پر متخب ہوا۔

### حضرت عائشه كاانتقال

حضرت عائشہ آنحضور ﷺ کے وصال کے بعد ۲۸ سال حیات رمیں اور ۵۵ھ میں انتقال ہوا۔ ان کی وصیت کے مطابق انہیں جنت ابقیع میں وفن کیا گیا۔ حاکم مدینہ حضرت ابوہر پرہ نے ان کی نماز جنازہ پڑھائی اور قائم بن محمر، عبداللہ بن عبد الرحمٰن، عبداللہ بن الی عتیق، عروہ بن زمیر، عبداللہ بن زمیر نے انہیں قبر میں اتارا۔

مضرت عائشہ صدیقہ کے کوئی اولاد نہیں تھی، اس لئے اپنے بھتیج عبداللہ بن زبیرے نام سے کنیت آتم عبداللہ رکھی۔

# مكمى قابليت

حضرت عائشه صديقه كے علمى مرتب اور مقام كى بلندى ميں كسى تسم

کے شبے کی مخبائش نہیں۔ بڑے بڑے جید صحابہ کرام حضرت عائشہ ہے آگر مسائل معلوم کیا کرتے تھے۔ اور یہ مقام اس لئے بھی تھا کہ حضرت عائشہ کونی کرتم ﷺ کافیض براہ راست ملاتھا۔

حضرت عائشہ صدیقہ حضرت ابوبکر، حضرت عمر، حضرت عثمان کے دور میں باقاعدہ فتو کی دیا کرتی تھیں۔ان سے ۲۲۱۰ حدیثیں روایت کی جاتی ہیں جن میں سے ۲۵ این شخین کا اتفاق ہے۔ بخاری نے ان سے منفرد ۲۸ حدیثیں لی منفرد ۲۸ حدیثیں لی جی منفرد ۲۸ حدیثیں لی جی ۔

حضرت عائشہ کی علمی قابلیت اس قدر زیادہ تھی کہ صرف خواتین ہی انہیں بلکہ اس دور کے مرد حضرات سے بھی آپ کاعلمی مقام بلند ہے۔

# ع ب

علی عماد من بشر فی صحابی رسول بین قرار قبیله عبدالا شهل سے سے حضرت مصعب بن عمیر کی دعوت پر اسلام قبول کیا۔ تمام بی خروات میں بعربور شرکت کی ۔ ۹ ھیں مزینہ میں صدقات کے عامل بنا کر بھیج کے جہال تبلیخ اسلام کا کام بھی کرتے ۔ ۱۱ھیں جنگ بیامہ میں شہادت پائی ۔ اس وقت حضرت عباد بن بشرکی عمرہ مهر سام سی انسار میں بائی حاس وقت حضرت عباد بن بشرکی عمرہ مهر سی سی انسار میں بیا میں اکام میں اکام میں اکام میں الحار میں بیا میں شامل کے جاتے ہے۔

معاور المسلم علی مسلمت اصافی رسول السلامی خررج کاندان سالم سے تھے۔ ان کی کنیت الوالولید تھی۔ انسار کے پہلے وفد کے ماتھ کمہ آگر اسلام قبول کیا اور خاندان توافل کے نقیب مقرر کئے گئے۔ غزوات میں بھر پور شرکت کی۔ فتح مصر میں دیر ہونے گئی تو حضرت عرش نے ایک ہزار فوجیوں کا افسرینا کر انہیں مصر بھیجا۔ وہاں بہتے کر وہاں پہلے ہے موجود حضرت عمرو بن العاص نے حضرت عباوہ کے ہاتھ ہے ان کانیزہ لے کر اپنا عمامہ اس پر لگا کر والیں ان کے حوالے کر ویا اور کہا کہ آج ہے آپ سپ سالار ہیں۔ چنانچہ بہلے ہی حوالے کر ویا اور کہا کہ آج ہے آپ سپ سالار ہیں۔ چنانچہ بہلے ہی حوالے کر ویا اور کہا کہ آج ہے آپ سپ سالار ہیں۔ چنانچہ بہلے ہی حوالے کر ویا اور کہا کہ آج ہے آپ سپ سالار ہیں۔ چنانچہ بہلے ہی حوالے کر ویا اور کہا کہ آج ہے آپ سپ سالار ہیں۔ چنانچہ بہلے ہی

حضرت عمرے زمانے میں فلسطین کے قاضی رہے۔ جب حضرت عبدہ شام کے گور نر تھے تو انہوں نے حضرت عبادہ کو حمص کا نائب بنایا۔ حضرت عبادہ نے دہاں لاذتیہ کو ہے کیا۔ دہاں انہوں نے ایک نئ جنگی جال ایجاد کی کہ بڑے بڑے گوھے کھدوائے جس میں ایک شخص گھوڑے پر سوار ہوکر بخو فی جھپ سکتا تھا۔ ۱۹۳۳ھ یہ سے ۱۷ سال کی عمر میں وفات پائی۔ اصحاب صفہ کو اکثر درس دیا کرتے تھے۔ نبی کر کے بھی سے الماحدیثیں انہوں نے روایت کی ہیں۔

\* عمال بن عبد المطلب: بي رم من عبد الده حدا المسلك المسكل المسكل

حضرت عبال من عبد المطلب نے ابتدا میں اسلام قبول نہ کیا،
لیکن ایک شریف النفس انسان تھے اور بے کسول مختاجوں کی مدو کرتے
دہتے تھے۔ غزوہ بدر میں کفار کی طرف سے اڑتے ہوئے مسلمانوں کے
ہاتھوں قید ہوئے، لیکن رہا کر دیئے گئے۔ فتح کمہ کے موقع پر اسلام
قبول کیا۔ نبی کریم ﷺ نے سقایہ کا موروثی منصب انہی کے پاس
دیا۔

بعد میں غزوات میں بڑی جوال مردی اور بہادری سے حصد لیا اور مالی طور پر بھی اسلامی لشکر کو مضبوط کیا۔ ۳۲ ھ (۲۵۳ء) میں ۸۸ برس کی عمر میں حضرت عباس بن عبد المطلب کا انتقال ہوا۔

\* عبد الحق محدث وبلوى: مشهور عالم دين اور بزرگ - دال مين ۱۹۵۱ء) مين پيدا بوئ - دالد كانام سيف الدين تفاجو ايك مقي بزرگ خصد ابتدائى عمريس بندوستان بي مين علم دين حاصل كيا اور پيم ۹۹۱ ه مين حرمين كاسفر كيا جهال تين چارسال

تک صدیث کاعلم حاصل کیا۔ "اشعة اللمعات" ان کی حدیث پر ایک مشہور اور اہم تصنیف ہے۔

حضرت عبدالحق محدث وہلوی شاعر بھی تھے اور ان کا تناص "حفی" مقا۔ ۹۸ برس کی عمر میں "حنف" تھا۔ ۹۸ برس کی عمر میں ۱۵۲ ھے ۱۹۳۳ء) انتقال ہوا۔ خواجہ قطب الدین ، نختیار کاکی کے مزار کے قریب وفن کیا گیا۔

بی عبد الرحمان من الی مکر: فلیفته اول حضرت ابوبکر صدیق کی میر: فلیفته اول حضرت ابوبکر صدیق کے سب سے بڑے صابحزاوے۔ کہاجا تا ہے کہ قبل از اسلام عبد الکعبہ یا عبد العزیٰ تھا، لیکن اسلام کے بعد اپنا نام عبد الکعبہ یا عبد العزیٰ تھا، لیکن اسلام کے بعد اپنا نام عبد الرحمٰن رکھ لیا۔ ان کی والدہ ام رومان تھیں۔ اس طرح حضرت عبد الرحمٰن نے صلح صدیبہ کے موقع پر اسلام قبول کیا اور اس سے پہلے کی جنگوں میں مسلمانوں سے بر سریکار رہے۔ جنگ جمل میں اپنی بہن حضرت عائشہ مسلمانوں سے بر سریکار رہے۔ جنگ جمل میں اپنی بہن حضرت عائشہ کی معبد الله بن عمرو اور حضرت عبد الله بن زبیر کا ساتھ دیا۔ بخاری کی عبد الله بن عمرو اور حضرت عبد الرحمٰن نے ۵۸ ھ (۱۲۵ ء) میں ایک روایت کے مطابق حضرت عبد الرحمٰن نے ۵۸ ھ (۱۲۵ ء) میں مگہ کے نواح میں واقع جیشی نامی پہاڑی میں وفات پائی اور مکہ میں رفات پائی اور مکہ میں وفات پائی اور مکہ میں

پ عبد الرحمان بن عوف: صحابی رسول الله-اسلام لانے سے پہلے نام عبد عمرو تھا۔ کنیت الوجم تقی۔ سلسلد نسب یہ ب عبد الرحمٰن بن عوف بن عبد عوف بن عبد بن حارث بن زہرہ بن کلاب۔

حضرت عبد الرحمان بن عوف نے حضرت صدیق اکبر کی دعوت پر ابتدائے اسلام ہی اسلام قبول کیا۔ وہ اسلام قبول کرنے والے تیر ہویں فرد تھے۔

حضرت عبدالرحمٰن بن عوف کاشار عشرهٔ مبشره میں ہوتاہے۔ حضرت عبدالرحمٰن بن عوف نہایت متمول تھے۔ چنانچہ دل کھول کر اسلام کی اعانت کرتے تھے۔ ۳۲ ھے میں انتقال ہوا۔

بع عبد القبس : مشرقی عرب کا ایک قبیله - قبیله عبد قیس کے لوگ بنیادی طور پر خاند بدوش تھے۔ اس قبیلے کا بانی عبد قیس چھٹی صدی عبسوی میں جرین اور تطیف میں جلاگیا اور بیال سکونت اختیار کرلی۔

عبد قیس والوں کو جب دعوت اسلام پہنچائی گئ تو انہوں نے اسلامی سفیروں کا پر جوش استقبال کیا اور نبی کریم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اسلام قبول کیا۔ حاضر ہوئے اسلام قبول کیا۔

بع عبد الله بن ألى : رئيس المنافقين - دينه كاليك سردارجو معلمقابه ظاهر مسلمان بوكياتها، مكر اسلام من خالص نبيس تعا- عبد الله بن الى كاتعلق بنو خزرج كى ايك شاخ عوف ك ايك جع بنوالحلبلى عن تعا اور ده الي قبيل كاسروار تعا-

چونکہ وہ تخص دل سے مسلمان نہ ہوا تھا اور دل میں اسلام اور مسلمانوں کے خلاف کینہ اور بغض رکھتا تھا، اس لئے ہردم اسلام اور مسلمانوں کے خلاف سازشیں کرنے اور انہیں نقصان پہنچانے کے دریے رہتا تھا۔

لیکن اے قدرت کا کرشمہ کہتے کہ استے بڑے منافق کابیٹا سچا اور ایمان دارمسلمان تھا۔ انہوں نے ایک بار اپنے باپ کو قتل کرنے کی اجازت بھی نبی کریم ﷺ سے ماتی تھی۔ ان کانام عبداللہ بن عبداللہ بن الی تھا۔

عبدالله بن الب كا انقال نو جحرى ميں موا-نى كريم الله الله اس كى الله عنايت الله اور اس كے كفن كے لئے اپنا كرتا بھى عنايت فرمايا ليكن الله تبارك و تعالى نے آئدہ كے لئے منافقوں كى نماز جنازہ پڑھانے سے منع فرماديا۔

\* عبد الله بن ارفقط: ایک غیرسلم جس نے جرت کے وقت رسول الله بن اور حضرت الویکر صدیق کی مدد کی که جب آنحضرت بن اور حضرت صدیق اکبرغاریس بوشیده تصاور کفار نے اعلان کر رکھا تھا کہ جو شخص محمد بن کی گرفتار کر کے لائے گا، اے سو اونٹ انعام میں دئے جائیں گے۔ ایسے میں نبی کریم بی نے الحمینان اونٹ انعام میں دئے جائیں گے۔ ایسے میں نبی کریم بی نے الحمینان

ے عبداللہ بن اربقط (جے ولیل راہ کے طور پردو او ٹیمال تیار کھنے کا تکم دیا تھا) کو اطلاع دی کہ او ٹیمال لے کر دائن ٹور میں پہنچ جاؤ۔ چنانچہ تھم کے مطابق عبداللہ بن اربقط وہاں پہنچ کیا اور آپ ایک ایک ایک ایک ایک میں معروف رائے ہے مدینہ کی طرف چل برے۔ دے جمزت مدینہ + مدینہ + صدیق اکبر۔

\* عبدالله بن عبدالمطلب: نى كريم الهيك والد ماجد-نسب نامديد ب عبدالله بن عبدالله بن مناف بن ماجد-نسب نامديد ب عبدالله بن عبدالله كا انقال جوانى على من انحضرت الله كا ولادت ب قبل بى موكياتها- ب آباد اجداد نبوى الله + آمند-

\* عبد الله بن عمر اصحابی رسول الله حضرت عبدالله بن عمر کانام علوم اسلای میں بہت نمایاں ہے، خاص طور پر ان کاشار حدیث کے متاز اور بڑے راولوں میں ہوتا ہے۔ ان سے ۲۷۳۰ حدیثیں مروی ہیں۔

حضرت عبداللہ بن عمر بجرت سے تقریبادی برس پہلے پیدا ہوئے اور اپنے والد کے ساتھ اسلام قبول کیا۔ غزوہ بدر اور غزوہ احدیث بڑی گرم جوثی سے لڑنے کے لئے حاضر ہوئے، مگر عمر کم ہونے کی وجہ سے رسول اللہ ﷺ نے انہیں والیس کر دیا۔ پندرہ برس کے تھے کہ غزوہ خند تی کی نوبت آئی تو حضرت عبداللہ بن عمر کو جہاد کی اجازت مل گئے۔اس کے بعد تمام اہم غزوات میں شریک ہوئے۔

حضرت عبدالله بن عمر کا انتقال ۸۰ سال کی عمر میں ہوا۔

حضرت عبدالله بن عمر کی شخصیت اگرچه سیای کردار کی هامل ربی، لیکن انہوں نے بھی ذاتی حیثیت میں سیاست میں حصّه نہیں لیا بلکہ اپن عمر اسلامی علوم کی تحصیل اور ترویج میں گزار دی۔ چنانچه حضرت عبدالله بن عمر کو حدیث میں سند تسلیم کیاجا تا ہے۔ حضرت عمر نے اپنے زمانہ خلافت میں ان کو ان کے تقوے کی حضرت عمر نے اپنے زمانہ خلافت میں ان کو ان کے تقوے کی

وجہ سے خلیفد کی جانشینی کی اہم ذہے دار ک اس طرح سونی کہ انہیں مجلس شور کی کا انہیں مجلس شور کی کا تقال کہ جب دونوں طرف کے ارکان برابر برابر ہوں۔

\* عبد الله بن قمید: قریش کا ایک بهادر فردهٔ احد کے موقع پر اس خص کے حلے کی دجہ نے بی کریم کی کور فم آئے۔ فردهٔ احد میں استفاد پھیلا تو عبدالله بن قمید احد میں جب معلمانوں کی صفول میں انتظار پھیلا تو عبدالله بن قمید صفول کو چرتا ہوا بی کریم کی الله کے قریب آگیا اور چرهٔ انور پر تلوار ماری اس تلوار کی ضرب سے معفر کی دو کڑیاں چرهٔ مبارک میں چیھ گئیں۔

# ع ت

\* عتبہ سن الی لمب : صحابی رسول، مشہور وحمن اسلام الولیب کے بیٹے۔ سلسلہ نسب یہ ہے: عتبہ بن الی لیب بن عبد المطلب بن ہم بن عبد مناف بن قصی۔ اس لحاظ ہے وہ نبی کریم ﷺ کے چیاز او بھائی تھے۔

ابتدامی اپنے باپ ابولیب کے ساتھ مل کر اسلام اور مسلمانوں کے خلاف افترا پرواز ایول میں مصروف رہے۔ آنحضرت ﷺ کی صاحزادی حضرت رقید، عتبہ کے نکاح میں تھیں لیکن اپنے باپ کے کہنے پر حضرت رقید کو طلاق دے دی۔

آٹھ جری میں مکہ فتح ہوا تو بہت سے کفاری طرح عتبہ جمی رو بوش ہو گئے۔ آٹھ جری میں مکہ فتح ہوا تو بہت سے کفاری طرح عتبہ جمی رو بوش کے اس کو انہیں ڈھونڈ کر لانے کو کہا۔ جب عتبہ ٹنی کر کیے اللہ کی خدمت میں آئے تو آپ اللہ نے انہیں اسلام کی دعوت دی جو انہوں نے باتا مل قبول کرئی۔

قبول اسلام کے بعد حضرت عتبد اسلام کی خدمت میں لگ گئے۔ حافظ ابن حجرعسقلانی کے مطابق حضرت ابوبکر صداتی کے دور خلافت میں انقال ہوا۔

\* عتبه من اسيد (الوبصير): ايك معالى رسول اللها-

جومسلمان مکہ میں مجبوری ہے رہ گئے تھے، حضرت عتبہ ان میں پہلے خص تھے جو بھاگ کر بی کریم کی شدہ کی خدمت میں حاضرہوئے۔ چونکہ صلح حدیبیہ ہو بچی تھی، اس کی روہے حضرت عتبہ بن اسید کو والیس کہ بھیج دیا گیا اور آپ بھی نے عتبہ " ہے فرمایا کہ اللہ اس کی کوئی تذہیر نکالے گا۔ جب قریش کے دو افراد حضرت عتبہ کو لے کرمقام ذوالحلیفہ بہنچ تو حضرت عتبہ نے ایک کوقتل کر ڈالا اور دو سراجان بچا کر رہنے گے۔ دو اخرانہ مقام پر جا کر رہنے گے۔ کر بھاگ نگا۔ حضرت عتبہ اب عیص نامی مقام پر جا کر رہنے گے۔ رفتہ رفتہ ای طرح کے بے کس اور ستم رسیدہ کی مسلمان بہاں جمع ہوگے اور ان کی اچھی خاصی جدیت ہوگی۔ اب ان لوگوں نے انتقابًا ہوگئے اور ان کی اچھی خاصی جدیت ہوگی۔ اب ان لوگوں نے انتقابًا قریش کے قافلوں پر جملے شروع کر دیے ان حملوں سے عاجز آگر قریش نے معاہدے کی اس شرط سے ہاتھ اٹھالیا۔ اس طرح عتبہ بن اسید اور نے معاہدے کی اس شرط سے ہاتھ اٹھالیا۔ اس طرح عتبہ بن اسید اور ان کے دیگر ساتھی مدینہ آگر ہیں گئے۔

کانا۔ یہ شخص اگرچہ میں اسلام کا خالف تھا۔ ایک و فعہ آنحض اگرچہ شریف طبع تھا، لیکن اسلام کا خالف تھا۔ ایک و فعہ آنحضور ﷺ کا باتا۔ یہ شخص اگرچہ باس آیا اور آپ ﷺ کو اس شرط پر دولت کی پیش کش کی کہ آپ ﷺ کا اسلام چھوڑ دیں۔ آنحضور ﷺ نے ظاہر ہے کہ یہ بات قبول نہ کی بلکہ اے بھی قرآن کی آیات سنا کر اسلام کی وعوت وی۔ عتبہ بن کر بلکہ اے بھی قرآن کی آیات سنا کر اسلام کی وعوت وی۔ عتبہ بن ربیعہ نے اپنے قبیلے میں واپس جاکر اپنے ہال کے لوگول سے کہا کہ میں جو پچھ من کر آیا ہوں وہ شاعری نہیں، پچھ اور ہے۔ اس نے آگر چہ کھا رکو بی کھی کو کہا تھا، لیکن غزو ہ بدر میں کو نی کریم ﷺ کی مزاحمت سے باز رہنے کو کہا تھا، لیکن غزو ہ بدر میں ایک لشکر کا سردار تھا اور دوران لڑائی حضرت حمزہ کے ہاتھوں مارا

\* عنب من ربید : کافر، جس کے باغ یس طائف سے دائی پر بی کریم ﷺ نے آرام فرمایا۔ عتبہ بن ربید کا یہ باغ اگور کے درختوں پرشمل تھا۔ جب آبﷺ نے اس باغ میں پناہ لی توعتبہ نے اپنے غلام عداس کے ہاتھوں نی کریم ﷺ اور حضرت زید بن حادثہ (جو اس سفر میں آپ ﷺ کے ساتھ تھے) کے لئے اگور کاخوشہ مجموایا۔

🗘 طائف، سفر۔

\* على مسعود كرا من مسعود المحالي رسول المنظر - حفرت عبدالله بن مسعود كر بهائى تھے - نسب نامه يد ب: عتبه بن مسعود بن غافل بن حبيب بن شدم بن فار بن مخروم بن صابله بن كائل بن حارث بن متيم بن سعد بن بذيل بن مدركه بن الياس بن مضر-

کنیت ابوعبداللہ تھی۔ حضرت عتبہ بن مسعود اپنے بھائی عبداللہ بن مسعود کے ہمراہ نوجوانی میں ابتدائے اسلام ہی میں مسلمان ہوئے اور سابقوں الاولون میں شامل ہوئے۔ جش کی جانب دوسری ہجرت میں شریک تھے۔ غزوہ احد کے موقع پر حبشہ ہی ہے مینہ آئے اور غزوہ احد میں شرکت کی اور اس کے بعد تمام غزوات میں جاں شاری کا مظاہرہ کیا۔

ابل سیرنے لکھا ہے کہ حضرت عتبہ بن مسعود اپنے بھائی عبداللہ بن مسعود سے زیادہ فقیہ اور قابل تھے، لیکن جلد انتقال کی وجہ سے الن کی خدمات سامنے نہ آسکیس ۔ حضرت عتبہ بن مسعود کا انتقال حضرت عمرفاروق کے دور میں (۱۳اھ سے ۲۴۴ھ کے در میان) ہوا۔

ع ث

\* عثمان بن عفان: صحابی رسول ﷺ ، خلیفه سوم۔ رسول الله ﷺ کے واماد-بورانام عثمان بن عفان بن الجا العاص بن امد بن عدشمس بن عبد مناف تفا۔

حضرت عثمان عَنْ مل كنيت الوعبدالله اور ايك تول كم مطابق الوعمر التحديد والنورين اور امير المؤننين جبكه خطاب جأع القرآن ب

حضرت سیدناعثمان غنی کی ولادت سرور کائنات ﷺ کی ولادت باسعادت کے چھے سال بعد ہوئی۔

حضرت عشمان غنی نے بھین میں ہی پڑھنالکھنا سکھ لیا اور عہد شباب میں کاروبار شروع کر دیا تھا۔ اپنی فطری صداقت و دیانت کے

باعث غيرمعمولي شهرت حاصل كرلي تقي-

سیدناعثمان غی ابتدائے اسلام ہی میں صدیق اکبر کی وعوت پر مسلمان ہوئے۔ حضرت عثمان غی فرماتے ہیں کہ «میں اسلام قبول کرنے والاچو تفاقخص تفا۔" (شرح صح مسلم)

جب حضرت عثمان اسلام لے آئے تو نبی کریم اللہ نے اپنی صاحب زادی سیدہ رقیہ کا نکاح آپ کے ساتھ کر دیا۔ حضرت رقیہ کے دصال کے بعد حضور اکرم اللہ نے اپنی دوسری صاحب زادی حضرت سیدہ اُم کلثوم کو حضرت عثمان غنی کا کے عقد میں دے دیا۔ حضرت عثمان غنی اُل ان عشرہ میش سے ہیں جن کو حضور نبی کریم کھی نے جنت کی بشارت دی۔ سیدنا عثمان غنی شنے دو ہجرتمی کریم کھی نے جنت کی بشارت دی۔ سیدنا عثمان غنی شنے دو ہجرتمی کیس، ایک کے سے حبشہ کی طرف اور دوسری کے سے مدینے کی طرف آپ مہاجراول ہیں۔

حضرت عثمان غی من تمام غزدات میں بجرد غردہ بدر آنحضور بھی کے ساتھ جہاد میں شریک ہوئے۔ غزدہ بدر کے موقع پر حضرت رقیہ میں بحار تھیں، حضور بھی نے حضرت عثمان غی ان کی تیار دار ک کے بیار تھیں، حضور بھی نے مقرر فرمایا تھا، لیکن حضور نبی کریم بھی نے آپ کا شار بدری صحابہ میں فرمایا اور آپ کومال غنیمت میں سے حضہ بھی عطافرمایا۔

حضرت عثمان غنی گاشار مال دار اور فیاض ترین صحابہ میں ہوتا ہے۔ ان کی دولت کا اکثر حصّہ اسلام کی سربلندی اور ملت کی فلاح و بہود کے کام آیا۔ انہوں نے جان ومال ہے اشاعت اسلام، تحفظ دین اور ملت اسلامیہ کی ترقی و نوش حالی کے لئے سمی بلیغ فرمائی۔ ہجرت مدینہ منورہ میں مسلمانوں کویائی کی تکلیف ہوئی تونی کریم جھٹ نے فرمایا: "بئیررومہ کو جوشخص خرید کر مسلمانوں کے لئے وقف کردے وہ جنتی ہے۔ "حضرت عثمان غنی " نے چالیس ہزار درہم میں بئیررومہ کو خریدا اور مسلمانوں کے لئے وقف کردیا۔

غزوہ تبوک کے موقع پربے سروساہانی تھی، اس لئے اس غزوے کانام "جیش العسرة" رکھا کیا۔ حضور نبی کریم ﷺ کی ترغیب پر حضرت عثمان غنی "نے مجاہدین اسلام کے لئے سو اونٹ معساز وسامان، بھردو سو، بھر تین سواونٹ معساز وسامان پیش کئے۔ چوتھی بارنبی کریم ﷺ

کی ترفیب پر انہوں نے ایک ہزار دینار پیش کے توراوی کہتے ہیں کہ حضور اکرم ﷺ انتہائی خوشی سے دیناروں کو الٹ بلٹ کر دیکھ رہے سے اور یہ فرمارہے تھے کہ آج کے بعد عثمان جو چاہیں کریں، ان کاکوئی عمل انہیں نقصان نہیں بینچاسکتا ۔"(مند امام احمد)

#### بيعت رضوال

کفاران قریش نے قاصدوں اور المجیوں کے ذریعے جمکیاں دیں اور عکری حملوں بھی گریز نہ کیا۔ حضور اکرم ﷺ اور ان کے محابۂ کرام ﷺ نے اس نازک صورت حال میں پورے وقار، مبروضبط اور حکست وفراست سے کفاران قریش کی جرتہ بیرکوناکام بنادیا۔

عدیبیہ میں مسلمانوں اور کافروں کی جانب سے سفارتی سرگرمیاں اور الجیوں کی آمدور فت جاری ہوئی، جر لمح بدلتی ہوئی نازک صورت حال میں حضور اکرم ہوئی نے اپنے معتمد علیہ قاصد اور سفیر کو بھی تھینے کا فیصلہ کیا تاکہ براہ راست قریش کو اپی آمد کے مقاصد سے مطلع کرنے اور انہیں جنگ سے روکنے پر آمادہ کیاجا سکے۔ آنحضرت کی اور انہیں جنگ سے روکنے پر آمادہ کیاجا سکے۔ آنحضرت کی ساف نے حضرت عثمان بن عفان کو بلا کرتھم دیا کہ مکہ جا کر قریش کوصاف صاف بتادیں کہ ہم توصرف عمرے کے ارادے سے آئے ہیں، جنگ ممارا مقصد نہیں ہے۔ ساتھ ہی فرمایا کہ مکہ میں جو مؤسن مرد اور خوا تین ممارا مقصد نہیں ہے۔ ساتھ ہی فرمایا کہ مکہ میں جو مؤسن مرد اور خوا تین میں، ان سے بھی ملنا اور ان کو بھی بتا دینا کہ اللہ تعالیٰ عقریب اپنے دین کو کہ ہیں غالب کرنے والا ہے، وہ گھرائیں تہیں، اطبینان رکھیں۔ حضرت عثمان غی شرحضور اکرم بھی کا پیغام لے کر ابو سفیان اور حضرت عثمان غی شرحضور اکرم بھی کا پیغام لے کر ابو سفیان اور حضرت عثمان غی شرحضور اکرم بھی کا پیغام لے کر ابو سفیان اور

سرداران عرب نے زاکرات کے لئے مکہ تشریف لے گئے۔ مکہ میں حضرت عثمان کی سب ہے بہل ملا قات ابان بن سعید ہے ہوئی اوروہ ان ان میں لئے کر حضرت عثمان کو مرداران قریش کے پاس گئے اور ملا قات کی اور آنحضرت عثمان کی بینچایا تو انہوں نے کہا کہ عثمان اگر آپ چاہتے ہوں توبیت اللہ کاطواف کرلیں۔ محر حضرت عثمان نے کہا کہ جب تک رسول اللہ طواف نہ کرلیں، میں طواف نہیں کروں گا۔ بعد میں لوگوں نے اس کی وجہ بوجھی تو حضرت عثمان نے فرایا:

"رسول الله ﷺ حدیب یمی فروکش ہوں اور یس بیماں طواف کر لوں، یہ کیوں کرممکن ہے۔ اگر اس حالت میں، میں سال ہم بھی مکہ میں قیام کروں، جب تک کہرسول الله ﷺ پہلے طواف نہ کرلیں، میں طواف نہیں کروں گا"

حضرت عثمان شنے سرداران قریش سے کہا "اے قریش! ہم لوگ بیت اللہ کی زیارت کے لئے آئے ہیں، جس کی تعظیم ہمارے دین میں داخل ہے۔ "عمرہ کے معمولات اداکر نامقصود ہا در قربانی کے جانور ہمارے ہمراہ ہیں۔ یہ رسوم اداکر کے ہم دالیں چلے جائیں گے۔"

کہ چی حضرت عثمان اور سرداران قریش کے ساتھ ذاکرات اور گفت وشنید کاسلسلہ وسے اور حضرت عثمان کاقیام طویل ہوگیا، جس کی وجہ سے والی چی تاخیر ہوگئے۔ اس تاخیر سے مسلمانوں چی یہ انواہ کی وجہ سے والی چی تاخیر ہوگئے۔ اس تاخیر سے مسلمانوں چی ہے انواہ اور انہیں شہید کر دیا گیا ہے۔ اس خبر سے آخضرت کی گئر مند ہوگئے۔ مسلمانوں کو بھی سخت صدمہ اور رنج بہنچا۔ چنانچہ رسول اور انکے ارخت کے نیچ بیٹھ کے اللہ کی نے اس بال سے مرتے دم تک پیچے اور ان سے اس بات پر بیعت لی کہ اب بہاں سے مرتے دم تک پیچے اور ان سے اس بات پر بیعت لی کہ اب بہاں سے مرتے دم تک پیچے اللہ کی اور ان سے اس بات پر بیعت لی کہ اب بہاں سے مرتے دم تک پیچے اللہ کی اور ایک ورخت کے نیچ میٹھ کے افران کے ابول بات کی دوسے یہ بیعت علی الموت تھی۔ رسول اور ایک باتھ عثمان کا ہے اور جس ان کی طرف سے خود بیعت لینا فرایا: "یہ ایک ہاتھ عثمان کا ہے اور جس ان کی طرف سے خود بیعت لینا ہوں۔"

بیعت کاید واقعہ اسلامی تاریخ میں "بیعت رضوان" کے نام سے مشہور ہے اور ای بیعت کی جانب اللہ سجانہ تعالیٰ نے سور و فق میں فرمایا: "اے نبی، جولوگ تم سے بیعت کر رہے تھے، وہ دراصل اللہ سے بیعت کر رہے تھے، وہ دراصل اللہ سے بیعت کر رہے تھے، ان کے ہاتھ پر اللہ کا ہاتھ تھا۔"

"بیعت رضوان" کے واقع کا سب سے نمایاں پہلویہ ہے کہ جب حضرت عثمان کی شہادت کی خبر آنحضرت بھی کے پاس بہنی تو جب حضرت عثمان کی شہادت کی خبر آنحضرت بھی نے نور انتقام لینے کی تیاری شروع کردی ۔ یہ حضور بھی کی حضرت عثمان غنی ہے جبت کے اظہار کی ایک جھلک ہے، لیکن بیعت کے وقت آنحضرت بھی نے اپنے دست مبارک کو حضرت عثمان غنی کا ہاتھ قرار دیا۔ یہ اتنا بڑا اعزاز ہے جو حضرت عثمان غنی کا ماتھ قرار دیا۔ یہ اتنا بڑا اعزاز ہے جو حضرت عثمان غنی الیا اور پیغام بھی ملت اسلامیہ کے لئے مضمرہ کہ کسی ایک مسلمان کے قل ناحق پر رسول بھی نے پوری جماعت ہے بیعت علی الموت کی تھی۔ اس کامطلب یہ ہوا کہ جہاں بھی مسلمانوں کے ساتھ ظلم ہور ہا ہو، اپنی استعداد کے مطابق اپنا فرض ادا کرتے ہوئے مسلمانوں کو مسلمانوں کے مسلمانوں کو مسلمانوں کی حمایت کرنی چاہئے۔

#### فضيلت

حضرت عائشہ صدیقہ "بیان کرتی ہیں کہ آنحضور ﷺ اپنے گریس لیٹے ہوئے تصاور آپ ﷺ کی مبارک پنڈلیاں کھی ہوئی تھیں کہ اس دوران حضرت ابوبکر" تشریف لائے گر آپ ﷺ ویسے ہی لیٹے رہ، بھر حضرت عرش نے اندر آنے کی اجازت مائی، حضور ﷺ بیٹے لیٹے رہ، بھر حضرت عثمان عنی " نے اجازت مائی تو حضور ﷺ بیٹے گئے اور اپنے کیڑے ورست فرما لیے۔ پھر جب سب چلے گئے تو حضرت عائشہ " نے عرض کیا، یارسول اللہ ﷺ جب حضرت ابوبکر تشریف لائے توآپ ﷺ نے جنبش نہ فرمائی جب حضرت عشان عنی " آئے تو تھی کوئی پروا نہیں فرمائی، لیکن جب حضرت عثمان عنی " آئے تو آپ ﷺ اٹھ کر میٹے گئے اور اپنے کیڑے ورست کر لئے۔ آخر اس کی کیا وجہ تھی؟ حضور نبی کر بھم ﷺ نے فرمایا:

"اے عائشہ، کیا میں اس شخص ہے حیانہ کروں، جس سے فرشتے

بھی حیا کرتے ہیں۔"(میج سلم، جائع ترندی)

حضرت علیؓ ہے تھی نے بوچھا کہ امیر المؤمنین، حضرت عثمانؓ کے متعلق ہمیں بچھ بتائیے۔حضرت علیؓ نے فرمایا:

"وہ ایسے شخص میں جن کو ملائے اعلیٰ میں ذوالنورین کہد کر پکارا جاتا ہے اور حضور ﷺ نے ان کے لئے جنت میں گھرکی ضانت دے دی ہے۔" (شرح صح مسلم)

#### خلافت

حضرت عثمان غی آ، حضرت عمر فاردق گی شہادت کے بعد یکم محرم الحرام ۲۲ او کی کس شوری کے انتخاب سے خلیفہ اور امیر المؤمنین مختب ہوئے ۔ حضرت عثمان غی آرسول اللہ ﷺ اور شیخین کی شنت کے مطابق کار خلافت انجام دیتے تھے۔ حضرت عثمان آپ کے بارہ سالہ دور خلافت میں اسلامی سلطنت کا دائرہ وسیح ہوگیا تھا۔ ۲۲ ھیں آپ نے آذر بائیجان اور آرمینیا پر فوج کشی کر کے وہاں کے باشندوں کو مطبع کیا۔ ۲۵ ھیس طرابلس فتح ہوا۔ ۲۲ ھیس الجزائر اور مراکش کو مطبع کیا۔ ۲۵ ھیس طرابلس فتح ہوا۔ ۲۲ ھیس شام کے قریب قبرص کو کی جنگ سے فتح کیا گیا۔ ۲۰ ھیس طبرستان فتح ہوا۔ ۳۲ ھیں جرک کو قریب قبرص کو قریب قبرص کو فتط نظریہ سے مقصل علا توں میں مرو، طالستان اور جوز جان کے علاق قریب مقسل علا توں میں مرو، طالستان اور جوز جان کے علاقے فتح

۲۱ھ میں حضرت عثمان ؓ نے مسجد حرام کی توسیج فرمائی اور ۲۹ھ میں مسجد نبوی کی توسیج کی۔ حضرت سید ناعثمان غی ؓ کا اہم ترین دی و علمی کارنامہ یہ ہے کہ انہوں نے قرآنوں کے اختلاف کوختم کرنے کی غرض سے عہد صدیقی و فاروقی میں مدون قرآن مجید کو اُمِّ المؤمنین حضرت حفصہ ؓ ہے حاصل کیا اور زید بن ثابت ؓ ، عبداللہ بن زبیرؓ ، معید بن العاص ؓ ، اور عبدالرحن بن الحارث ؓ ہے قرآن مجید کے صحیح سعید بن العاص ؓ ، اور عبدالرحن بن الحارث ؓ سے قرآن مجید ارسال فرمائے نسخوں کی نقول کرائیں، تمام بلاد اسلامیہ میں قرآن مجید ارسال فرمائے اور عکم دیا کہ آئدہ ای نے کے مطابق قرآن کریم کھا اور پڑھا جائے۔ اور عکم دیا کہ آئدہ ای نتے کے مطابق قرآن کریم کھا اور پڑھا جائے۔

حضرت عثمان غنی کے دور خلافت کے ابتدائی چھے برس اگر چہ کمنل اُس د امان کے ایام تھے، مگر رفتہ رفتہ نبوی تعلیمات و اثرات کم

ہوناشروع ہوگئے تھے اور لوگوں کے دلول میں دنیا کی محبت گھر کرتی جا رہی تھی۔ چنانچہ اونچے اور بڑے مکانات تعمیر ہوناشروع ہوگئے تھے۔ معاشرت ومعاملت کاسلسلہ بھی وہ باقی نہیں رہاتھا۔

جب کسی قوم میں زوال آتا ہے تو ہر شعبۂ زندگی زوال پذیر ہوتی علی جاتی ہے۔ یک معاملہ دور عثمانی میں بھی ہوا اور سیاست کا شعبہ بھی اس زوال ہے متاثر ہوئے بغیرنہ رہ سکا۔ بول بھی اسلائی سلطنت کا فی پھیل بھی تھی اور شخ نے فتے بھی سرا شمار ہے تھے۔ ان میں سب کا فی پھیل بھی تھی اور شخ نے فتے بھی سرا شمار ہے تھے۔ ان میں سب سے نمایاں ابن سبائی تحریک تھی جس نے اپنی عیاری ، مکاری اور حرص و حد کو چھیا نے کے لئے اپنی تحریک کو ذہبی رنگ دے دیا تھا۔ بہر کیف اس وقت کئی عوائل کیجا ہوئے تو حضرت عثمان پہلے کے خلاف طاقت ور شورش برپا ہوئی۔ ایک سوچی جھی سازش کے تحت حضرت عثمان کی عثمان کی شہادت پر منتی ہوا۔ در اصل مفدین پہلے سے حضرت عثمان معمان خوات بن عفان ذوالنورین کی جان کے در ہے ہوگئے تھے۔ حضرت عثمان بن عفان ذوالنورین کی جان کے در ہے ہوگئے تھے۔ حضرت عثمان ان حالات میں مقید و محصور ہو کر رہ گئے اور تقریبًا ایک ماہ ای

ال وقت تک بلوائی حضرت عثمان کے بیچے نمازیں پڑھتے رہے، لیکن اس کے بعد انہوں نے نماز پڑھنا بھی بند کر دی اور دوسرے نمازیوں کو بھی حضرت عثمان کی امامت میں نماز پڑھنے سے منع کیا۔ جو لوگ ان کا کہا نہ مانتے، باغی انہیں سرزش کرتے تاکہ صورت حال زیادہ سے زیادہ فراب ہو اور اُس عامہ کامسکہ پیدا کر کے حضرت عثمان کو خلافت سے دست بردار ہونے پر مجبور کیا جا سکے۔ ۳۵ھ میں مفدین نے عبداللہ بن ساکی خفیہ تحریک کے حامیوں کی اعانت سے اپنی سرگری کا مکتل ثبوت فراہم کر دیا اور اس قدر بے باک ہوگئے کہ خود امیر المؤمنین پر بھی دست ستم دراز کرنے قدر بے باک ہوگئے کہ خود امیر المؤمنین پر بھی دست ستم دراز کرنے مطابق میں مغیر دشائی شروع کی بی تھی کہ دسول پر بیٹھے خطبہ دے رہے ہے۔ ایک دفعہ جمعہ کے روز حضرت عثمان منبر رسول پر بیٹھے خطبہ دے رہے ہے۔ ایک حفوہ ایک حدوثنای شروع کی بی تھی کہ رسول پر بیٹھے خطبہ دے رہے تھے۔ ابھی حمد و ثنائی شروع کی بی تھی کہ ایک خص نے کھڑے ہو کر کہا: "عثمان آ کتاب اللہ کے مطابق اپنا طرز ایک شک

لیکن صرو حل کے اس پیکرنے زی ہے کہا، بیٹھ جاؤا

دوسری مرتبہ پھر گھڑے ہو کر اس نے ای جملے کا اعادہ کیا۔
حضرت عثمان ٹے نیھر پیٹھنے کو کہا۔ غرض ٹین دفعہ اس نے اس طرح
اس خطبے کے دوران برہمی پیدا کرنے کی کوشش کی اور ہربار اس کے
جواب میں خلیفہ سوم نے اے نرمی ہے بیٹھنے کی ہدایت کی لیکن
اندرون خانہ سازش تیار ہو چی تھی چنانچہ حضرت عثمان پرحملہ ہوا اور
مفدین نے اس قدر سنگ ریزوں اور پھروں کی بارش کی کہ نائب
رسول زخموں سے چورچور ہوکر منبرے فرش پر گریڑے۔ مبرو تحل کا یہ
عالم تھا کہ اس بے ادبی اور تو بین پر بھی حضرت عثمان قطعًا غیظ و
عضب میں نہ آئے۔ اس کے بعد بلوائیوں نے حضرت عثمان گاگھر
سے نکلنا بھی بند کر دیا۔

جس باغی نے منبررسول ﷺ پر حضرت عثمان پر حملہ کیا، اس کا نام غالباً ابن عدلیں بلوی تھا، جو باغیوں کا ایک مرگرم کارکن تھا۔ حضرت عثمان پنے کہا کہ تم عینی شاہد پیش کرو اور ثابت کرو کہ میں نے وہ خط لکھاہے، جس کابہانہ بنا کرتم سب لوگوں نے کاشانہ ظافت اور مسجد کا گیراؤکر رکھاہے یا مجھے قسم لے لوکہ ججھے اس کاعلم نہیں۔ باغیوں نے حضرت عثمان کی ہر معقول بات کو مانے سے انکار کردیا۔ حضرت عثمان گویا ہوئے:

"ابن عدلیں، تہیں معلوم نہیں کہ میں اسلام میں چو تھامسلمان موں۔ بھے سے پہلے صرف تین ایمان لائے سے اور میرے ساتھ رسول اللہ ﷺ نے اپنی ووصا جزاد لیوں کی شادی کی۔ یہ حقیقت ہے کہ میں نے آج تک زنا کیا ہے نہ بھی چوری۔ جب سے مسلمان ہوا ہوں بھی اسلام کے خلاف کوئی بات نہیں کی اور نہ بھی کسی بات پر فخر کیا ہے اور جب سے میں نے رسول اللہ سے بیعت کی، اپنے داہنے ہاتھ کو بھی زیر ناف چھوا تک نہیں۔ میں وہ شخص ہوں کہ جس نے رسول اللہ بھی اور بھی پر کوئی علام آزادنہ کیا تھا اور بھی پر کوئی جب ایمانیس آیا کہ جب میں نے کوئی غلام آزادنہ کیا ہو۔"

حضرت عثمان کو حضور سرور کونین کی پیش گوئیوں کے مطابق یہ یقین تھاکہ ان کی شہادت مقدر ہوئی ہے۔ آنحضرت کی ا

دروازے پر پہنچا اور بیہ شعر پڑھنے لگا ۔

| الميل   | القرون | ذات  | علمت | تد    |
|---------|--------|------|------|-------|
| الطفول  | نامل   | والا | _    | دالكف |
| الرعيل  | اول    | وع   | ار   | انی   |
| الشليل. | قطا    | ىئل  | •    | بغارة |

اس کے بعد چند دوسرے رجزیہ اشعار پڑھ کربہ آواز بلند بکارہ،
کون ہے جومیرے مقابلے پر آئے۔اس وقت اس نے اپی زرہ کا نجلا
حقد نیکے میں رکھا تھا۔ یہ دیکھ کر ابن النباع چپ چاپ اس کی طرف
بڑھا اور پیچھے کی طرف سے آگر گرون پر ایک ضرب لگائی۔ مروان نے
بہلے توضیط و تحل کا شوت ویالیکن پھر ہے ہوش ہوگر پڑا۔ اے ابراہیم
بن عدی کی وادی فاطمہ بنت اوس کے گھر میں بہنچا دیا گیا۔ فاطمہ بنت
اوس نے مروان اور ابن النباع دونوں کودودھ پایا تھا۔

دوسری روایت میں ہے کہ ابن النباع کی ضرب کے بعد عبید بن رفاع نے مروان پر حملہ آور ہونا چاہا تو فاطمہ نے تخی ہے روک دیا اور کہا کہ اگر تم اسے قبل کرنا چاہتے ہو تو یہ بارا جاچکا ہے اور اگر تم اس کے گوشت بوست ہے کھیلنا چاہتے ہو تو یہ بری بات ہے۔ پس عبید حملہ کرنے سے باز آگیا اور مروان ایک ساعت کے بعد ہوش میں آگر اٹھ کھڑا ہوا۔ مروان اور خاندان بنو امیہ فاطمہ بنت اوس کے بھٹ ممنون احسان رہے بہاں تک کہ اس کے بعد مروان نے اپنے عہد عمون احسان رہے بہاں تک کہ اس کے بعد مروان نے اپنے عہد عمومت میں اس کے جیئے ابراہیم کو اس احسان کے صلے میں باقاعدہ عکومت میں شامل کیا۔

# حضرت عثمان کی شہادت

حضرت حسن جو در دازے پر تعین تھے، مدافعت میں زخی ہو بھے
تھے۔ اس دوران چار باغی د لوار بھائد کر فورڈا چھت پر چڑھ دوڑے۔
محمد بن الی بکر ان کے آگے آگے تھے، جو حضرت الوہکر صدلیّن کے
چھوٹے صاحبزادے تھے اور حضرت علی کی آغوش تربیت میں پلے
تھے۔ دہ کسی بڑے عہدے کے طلب گار تھے۔ حضرت عثمان نے یہ
عبدہ نہ دیا تو ان کے دمن بن گئے اور عبداللہ بن سیا اور باغیوں ہے

نے متعدد بار حضرت عثمان کواس سانے سے باجر کیا تھا اور صبرو استقامت کی تاکید کی تھی۔ حضرت عثمان اس وصیت پر پوری طرح قائم تھے اور جر لمحہ ہونے والے واقعات کے منظر تھے۔ جس دن شہادت ہونے والی تھی، آپ دوزہ سے تھے۔ جمد کادن تھا۔ خواب شہادت ہونے والی تھی، آپ دوزہ سے تھے۔ جمد کادن تھا۔ خواب میں دیکھا کہ آنحضرت بھی حضرت ابو بکر اور حضرت عراق تشریف فرما جی اور ان سے کہدرے ہیں کہ عثمان جلدی کرو، تبہارے افطارے ہم منظر ہیں۔ بیدار ہوئے تو حاضرین سے اس خواب کا تذکرہ کیا۔ اہلیہ محترمہ سے فرمایا کہ میری شہادت کا وقت آگیا ہے۔ بافی مجھے قتل کر دالیں گے۔ انہوں نے کہا، امیر المونین ایبا نہیں ہوسکا۔ فرمایا: درکھا کہ آنحضرت ویکھ چکا ہوں۔" ایک روایت ہیں ہے کہ خواب میں درکھا کہ آنحضرت ویکھ خواب میں درکھا کہ آنحضرت ویکھ خواب میں درکھا کہ آنحضرت ویکھ خواب میں کہ عثمان آتی جمعہ میرے ساتھ درکھا کہ آنحضرت ویکھ خواب میں کہ عثمان آتی جمعہ میرے ساتھ خواب میں کومنا۔ بھر پانجا، جس کو بھی نہیں پہنا تھا، اس کو منگوا کر پہنا۔ ہیں فلاموں کو آزاد کیا اور قرآن مجید کھول کر اس کی تلاوت ہیں مصروف فلاموں کو آزاد کیا اور قرآن مجید کھول کر اس کی تلاوت ہیں مصروف ہوگئے۔

# آتش زنی اور مروان کا وفاع

۱۸ ذوالجه ۱۵ بردز جمعه مغدین نے کاشانه خلافت کے دروازے کو آگ لگادی۔ کچھ دلوار پھاند کر چھت پر چڑھ گئے اور باتی اندر کمرول اور حن میں گھس آئے۔ وروازے کو جو آئی آگ کی مکان کا ایک حصد شعلوں کی لیسٹ میں آگیا۔ امیر المؤنین نے فرمایا: "عقریب ایک حصد شعلوں کی لیسٹ میں آگیا۔ امیر المؤنین نے فرمایا: "عقریب دروازوں کے جلنے ہے کہ میں بڑا محاوثہ رونماہونے والاہے، لیکن تم میں ہے کوئی شخص اپنے ہاتھ کو حرکت نہ دے۔ یہ امریقینی ہے کہ میں اگر تم ہے وور ہول گا تو شمن تم سب کو چھوڑ کر میرے ہی پاس پنچیں گے اور اگر تم لوگوں سے زیادہ قریب ہوں گا تو بھی جمعے چھوڑ کر تمباری جانب کوئی نہیں جائے گا۔ رسول اللہ اللہ اللہ جس جمعے چھوڑ کر تمباری جانب کوئی نہیں جائے گا۔ رسول اللہ جس جمعے بھوڑ کر تمباری جانب کوئی نہیں جائے گا۔ رسول اللہ جس جمعی کے اور اگر تم اس کی جمعے کے اور اگر تمباری جانب کوئی نہیں جائے گا۔ رسول اور نوشتہ تقذیر نے میرے حق میں جو پچھ لکھ دیا ہے، میں اس کے ظہور میں کی تعولی و التواکو پیند نہیں کرتا۔"

یہ سی کر مردان بن تھم بولا: "واللہ! جہاں تک میرے امکان میں ہوگا، وشمنوں کو آپ " کے قریب ند آنے دوں گا۔" پھر شمشیریہ کف

جا ملے بتھے۔ اللہ اللہ اکیا تفاوت تھا شخصیات کا۔ حضرت علیٰ کی گود

میں پلنے والے ایک لخت جگر حضرت حسن تو حضرت عثمان گا پہرہ
وے رہے تھے اور اپنے ای فرض کی بجا آوری میں شدید خی ہوگئے اور
ومری طرف حضرت علیٰ بی کی آغوش میں پرورش پانے والے صدیق
اکبر شکے فرزند اصغر محمہ بن الی بکر تھے کہ جن کے ہاتھوں میں ضعیف
اکبر ضلیفہ حضرت عثمان کی ریش مبارک تھی۔ محمہ بن الی بکر نے اس
زور سے ریش مبارک کو تھینچا کہ حضرت عثمان کی آئھوں سے بے
اضیار آنسو نکل آئے۔ وہ قائم الیل اور صائم الد بر تھے۔ محمہ بن الی بکر
سے مخاطب ہوئے: "جیتیج اگر تمہارے والد زندہ ہوتے تو ان کو
تہماری یہ حرکت پندنہ آئی۔"

باغيول كى لوث مار

شہادت کے حادثہ عظیم کے بعد کمی تھا ناست و مدافعت باتی نہ رہی تھی۔ اس بنا پر باغی چاروں طرف سے امنڈ آئے اور قصر خلافت میں تھس کر لوٹ مار شروع کر دی۔ حضرت عثمان کے جسم اطہر کے کیڑے اور اہل بیت کے تمام ملبوسات اور زیور تک چھین لئے۔ اس

کے بعد بیت المال بھی لوٹ لیا گیا۔اس وقت حضرت عثمان غی ایسی خازن کے خازن کے پاس بین کروڑ ۵ لاکھ در ہم اور ایک لاکھ طلائی دینار جمع تھے۔ باغی اس تمام خزانے کو بھی لوٹ کر لے گئے۔ باغی اس تمام خزانے کو بھی لوٹ کر لے گئے۔ نعش کی ہے حرمتی

حضرت عثمان غني الم كو ١٨ ذى الجده ٣٥ هدكو عصرك وقت شهيد كيا حميا-اس دن جعة المبارك تفا-حرم رسول مين قيامت برياتحي اور مینہ میں ہر طرف باغی وند نارہے تھے۔ان کے خوف سے کسی کو امیر المؤمنین کی نعش مبارک کے قریب آنے کاحوصلہ نہ ہوتا تھا،کیکن ہر عاصلان اشك بارتها بركوكي افي حال من كرفارتها اللك حضرت زبيرٌ بن عوام، حكيم بن حزام، مسورٌ بن محزمه جبيرٌ بن مطعم، الوجهم من حذيفه، بيار من مكرم، حسن من على اور عمرو بن عثمان أ نے ام کے روز شنبہ اور یک شنبہ کی درمیانی رات کونصف شب کے وقت جب باغی محو خواب تھے، امیر المؤمنین کاجناز مسل دیے بغیرای طرح خون آلود کیڑوں میں جیسا کہ شہدا کے لئے تھم شریعت ہے، نہایت خاموثی کے ساتھ اٹھایا۔ بعض تابعین عظام بھی ہمراہ تھے ،جن میں حسن بصری اور امام مالک کے جد اعلی مالک بھی شائل تھے۔ کہا جاتا ہے کہ باغی حضرت عثمانؓ کی نعش مبارک کی مزید ہے حرمتی کا ناياك اراده ركھتے تھے، ليكن مدينه ميں كبرام ميا ہوا تھا اور اس بيم آشوب میں حادثہ شہادت کے فور ابعد جنازہ اٹھانامکن نہ تھا۔ اس کے علاوہ مرقد نبوی میں دفن کرنے کی کوشش بھی مدنظر تھی،اس لئے معالمه تدفین الکے دن بر ملتوی کرنا ناگزیر تھا۔ جب دن کے وقت یہ بات شبرت يذير مولى كه حضرت عثمان كو جره عائشه ميس حضور مرور کائنات ﷺ کے روضہ اطہر میں دفن کیا جارہا ہے تو باغیوں نے محق ے انکار کرویا اور کہنے لگے کہ حجرہ عائشہ کیسا؟ ہم تو نعش کو کسی جگہ بھی وفن نہ ہونے دیں گے۔ جنانچہ باغیوں کی سفاک کے پیش نظر اس ا تظاریم خاموثی اختیار کی گئ۔ آخر جب رات ہوگی اور فسادی اور شرارتی لوگ محو خواب ہو گئے تو پر ستاران من و صدق نے ہجوم مشکلات کے باوجود جنازہ اٹھایا۔

خون میں لتھڑے ہوئے کیڑوں میں حضرت عثمان غن کا جنازہ

چار آدمیول نے ال کر اٹھایا۔ کابل سے مراکش تک حکومت کرنے والے فرمال رواکی نماز جنازہ میں صرف سترہ آدی شریک ہوسکے۔مند ابن طنبل میں ہے کہ حضرت زبیرؓ نے اور ابن سعد کے مطابق حضرت جبیر بن مطعم نے نماز جنازہ پڑھائی۔ ابن اثیر کے مطابق نماز جنازہ میں حضرت على كرم الله وجه، طلحة ، زيدٌ بن ثابت اور كعب بن مالك بهمي . شریک ہوئے۔ دو سمری روایت میں محمد بن پوسف کا بیان ہے کہ جبیرٌ ا بن مطعم نے نماز جنازہ پڑھائی۔ حکیم بن حزام، ابوجہم میں مذیفہ اور یبار بن مکرم الکمیؓ نے اقتدا کی۔ امام شہید کی دونوں بیویاں حضرت نائله بنت فرافصه اور أمّ النبين بنت عينيه بھی مقتذ *ليو*ں ميں تھيں۔ بيار بن مکرم، ابوجہم میں حذیفہ اور جبیر میں مطعم نے قبر میں اتر کر امیر الومنين كوسيرد لحد كيا- (ابن سعد) دوسرى روايت مي ب كدجن نفوس نے نماز جنازہ مڑھی، وہ حضرت جبیر من مطعم سمیت سترہ آدی تھے۔لیکن ابن سعد کے بقول پہلی روایت جس میں جبیرٌ سمیت جار آدمیوں کانماز جنازہ پڑھنامنقول ہے، زیادہ قابل وثوق ہے۔ حضرت عثمان غَيْ \* كو جنّت القِيّع كے بيتھيے حش كوكب ميں سيرد خاك كيا كيا۔ بعد میں اس مقام کی دیوار کو توز کر اے جنت ابقیع ہی میں شامل کر دیا

\* عثمان من منطعون: صابی رسول الله ابتدائی مسلمانوں میں سے تھ بلکہ ان سے پہلے صرف تیرہ افراد نے اسلام قبول کیا تھا۔ کنیت ابوالسائب تھی۔ جرت حبثہ اور پھر جرت مدینہ میں شریک رہے۔ انتہائی متقی اور وین وار صحابی تھے۔ غزوہ بدر میں شرکت کی۔ ۳ در میں ان کا انتقال ہوا۔

# ع د

\* عدائل سیمی عتب بن ربیعه کاغلام - عتبه وبی شخص تعاجس کے انگور کے باغ میں نبی کریم ﷺ نے طائف سے والی پر پناہ لی اور آرام فرمایا تھا۔ عدائل بی انگور کاخوشہ نبی کریم ﷺ کی خدمت میں لایا

تفاد طائف، سفر۔

کی عمر کی ، منو: عرب کا ایک مشہور قبیلہ ۔ اہل عرب زیادہ تر عدنان کی اولاد میں سے جیں۔ عدنان کا سلسلہ حضرت اسامیل النظیمین تک پہنچتا ہے۔ عدنان کی گیار ہویں پشت میں فہر بن مالک بڑے صاحب اقتدار منے۔ اہل قریش انہی کی اولاد میں سے جیں۔ قریش میں سے دی افراد نے اہل قریش انہی کی اولاد میں سے جیں۔ قریش میں سے دی افراد نے اہل الگ الگ قبیل نے۔ عدی ان دس میں سے ایک ہے۔

کی عدی بن حامم: صحابی رسول الله اور مشہور تی سردار حاتم طائی کے فرزند - حاتم طائی کی سخاوت ند صرف اسلامی تاریخ میں بلکہ کہانیوں اور افسانوں تک کا بوری دنیا میں حصتہ بن جی ہے۔ حضرت عدی آئی حاتم طائی کی اولاد میں سے تھے۔

حضرت عدى بن حاتم كاتعلق قبيله طي سے تھا۔ ابتدا ميں وين عيسوى نے فرقہ "ركوى" سے تعلق تھا اور جب اسلام كى دعوت بھيلتى چلى گئ تو دوسرے لوگوں كى طرح انہوں نے بھى اسلام سے بيخ كى كوشش كى۔ ٩ ه ميں حضرت على كى قيادت ميں ايك لشكر نے ان كے قبيلے پر حملہ كيا تو حضرت عدى اپنے علاقے سے فرار ہو كرشام آگئے، ليكن ان كى بہن سفانہ بنت حاتم مسلمانوں كے اتھوں قيد ہو كئيں۔ ليكن ان كى بہن سفانہ كو تحضور في كى خدمت ميں لا يا كيا تو انہوں نے عرض كيا:

"اے صاحب قریش! جھے ہے کس پر رحم کیجے۔ باپ کا سایہ میرے سرے انھ چکا ہے اور بھائی جھے ہے یار ویدد گار چھوڑ کر بھاگ گیا ہے۔ میرے میرے والد سردار قبیلہ تھ، بھوکوں کو کھانا کھلاتے تھ، تیموں کی سرپرس کرتے تھ، حاجت مندوں کی حاجتیں پوری کرتے تھ، تیموں کی سرپرس کرتے تھ، اسیروں کو رہائی دلاتے تھ، زیر دستوں کی دست گیری کرتے تھ، مظلوموں کی جمایت کرتے تھ اور ظالموں کو کیفر کر دار تک بہنچاتے تھے۔ میں اس حاتم طائی کی بی ہوں جس کے در ہے بھی کوئی سائل خالی ہاتھ نہیں گیا تھا۔ اگر حضور مناسب جھیں تو جھے آزاد کر دیں تاکہ میری وجہ سے عربوں کی توی

روایات پر حرف نه آئے۔"

حضور ﷺ نے سفانہ کی بانٹی س کر ارشاد فرمایا:

"اے خاتون! جو صفات تونے اپنے والد کی بیان کی ہیں یہ تو مسلمانوں سے مخصوص ہیں۔اگر تیرے والد زندہ ہوتے توہم ان سے اچھاسلوک کرتے۔"

ال کے بعد آپ ایک نے صحابہ کرام ہے مخاطب ہو کر فرمایا:
"اس عورت کو چھوڑ دو، یہ ایک نیک خصلت باپ کی بٹی ہے۔ کوئی
معزز شخص ذلیل ہوجائے اور کوئی مالدار مختاج ہوجائے یا کوئی عالم
جاہوں میں پھنس جائے تو اس کے حال پرترس کھایا کرو۔"

حضور بھی کے ارشاد کے مطابق سفانہ "کورہا کردیا گیالیکن وہ اپی جگد پر کھڑی رہیں۔حضور بھی نے اپوچھا: "کیوں اب کیابات ہے۔" سفانہ " نے عرض کیا: "اے محد بھی میں جس باپ کی بیٹی ہوں اس کا یہ دستور نہ تھا کہ قوم مصیبت میں مبتلا ہو اور وہ سکھ کی نیند سوئے۔ جہاں آپ بھی نے مجھ پر کرم فرمایا ہے وہاں میرے ساتھیوں پر دم فرمائے۔اللہ آپ کو جزا دے گا۔"

حضور بھی سفانہ کی استدعاہے بڑے متاثر ہوئے اور تھم دیا کہ سارے اسپران طے کورہا کر دیا جائے۔ اس پر سفانہ کی زبان بربے اختیار یہ الفاظ جاری ہوگئے:

"الله آپ الله آپ الله کی نیکی کو اس خص تک پہنچائے جو اس کا تحق ہو۔
الله آپ الله کو کسی بدکیش اور بدطینت کا محتاج نہ کرے اور جس
فیاض قوم سے کوئی نعمت جمن جائے اسے آپ اللہ کے ذریعے
والیس دلادے۔"

سفانة في في المانية

"عدى بن حاتم، ميںاس كى بہن ہوں۔"

حضور بي في فرمايا:

"وبی عدی جس نے خدا اور رسول سے فرار اختیار کیا۔"سفانہ"

نے اثبات میں جواب ویا۔ حضور ﷺ کوئی فیصلہ کے بغیر تشریف لے گئے۔ دوسرے دن بھی حضور ﷺ اور سفانہ ؓ کے درمیان ایسا ہی مکالمہ ہوالیکن حضور ﷺ نے کوئی فیصلہ صادر نہ فرمایا۔ تیسرے دن سفانہ ؓ نے بھروہی درخواست کی۔ اس مرتبہ حضرت علی کرم اللہ وجبہ نے بھی ان کی سفارش کی۔ رسول اکرم ﷺ نے اب یہ درخواست قبول فرمائی اور سفانہ ؓ کور ہاکر نے کا حکم دیا اور ساتھ ہی ارشاد فرمایا کہ ابھی وطن جانے میں جلدی نہ کرو، جب یمن جانے والا کوئی معتبر آدمی مل جائے تو مجھے اطلاع دو۔

چند دن بعدیمن کے قبیلہ بلی یا تضاعہ کا ایک وفد مدینے آیا۔
سفانہ پنے حضور ﷺ سے درخواست کی کہ اس وفد کی والیس کے
وقت مجھے اس کے ہمراہ بھیج دیجئے۔ چنانچہ حضور ﷺ نے سفانہ پنے
مرتبے کے مطابق سواری، لباس اور زاد راہ کا انتظام کر کے انہیں
قافلے کے ساتھ روانہ کردیا۔

سفانہ "کوعدیؓ کی اقامت گاہ کاعلم تھا۔ مدینہ منورہ سے وہ سیدگ "جوشیہ" پہنچیں۔ بہن اور بھائی کی ملاقات ہوئی۔عدی بن حاتم نے پوچھا:"صاحب قریش کیسا آدمی ہے؟۔"

بہن نےجواب دیا:

«جس قدر جلد ہوسکے تم ان سے ملو۔ اگروہ نبی ہیں تو ان سے ملنے میں سبقت کرنا تمہارے لئے سرخ روئی کا باعث ہوگا اور اگر بادشاہ بیں توبھی یہ سبقت تمہاری قدر و منزلت کا وسیلہ ہوگ۔"

انہوں نے بہن کی زبان سے یہ الفاظ سنتے ہی گھوڑے پرزین کی اور سیدھا دینے کا رخ کیا۔ مسجد نبوی میں رسول اکرم اللہ کا محد مند من من رسول اکرم اللہ کا محد مند من بین جا حاضر ہوئے۔ حضور اللہ نے ان کا نام پوچھا اور ان کا ہوئے۔ دانے میں ایک بوڑی عورت اور پھر ایک نوعمر لڑے نے ہوئے۔ دانے میں ایک بوڑی عورت اور پھر ایک نوعمر لڑے نے آپ اللہ کا دور کے تا ہوئے۔ آپ اللہ کا دوانہ ہوئے۔ جب انہوں نے از خود گفتگو ختم کی تو حضور اللہ آگے روانہ ہوئے۔ حضرت عدی شید واقعہ دیکھ کربڑے جیران ہوئے اور دل میں خیال کیا حضرت عدی شید واقعہ دیکھ کربڑے جیران ہوئے اور دل میں خیال کیا کہ یہ طرز عمل کسی دنیاوی بادشاہ کا ہرگز نہیں ہوسکا۔ گھر پہنچ کر کہ یہ جار عمل کسی دنیاوی بادشاہ کا ہرگز نہیں ہوسکا۔ گھر پہنچ کر

حضور ﷺ نے عدی کو بہ اصرار چڑے کے گدے پر بٹھایا اور خود زمین پر بیٹھ گئے۔ حضور ﷺ کا اخلاق کر یمانہ دیکھ کر حضرت عدی کو پختہ تقین ہو گیا کہ بید دنیاوی بادشاہ نہیں ہیں۔ اب سرور عالم ﷺ اور حضرت عدی ؓ کے در میان گفتگو شروع ہوئی۔ اس گفتگو کی تفصیل خود حضرت عدی ؓ نے بعد میں اس طرح بیان کی:

رسول خدا ﷺ: "اے عدی ہی آج تک دین اسلام ہے بھا گئے رہے حال آنکہ بید دین ہرقدم پر سلامتی کاضامن ہے۔"

عدیؓ : "میں وین عیسوی کا پیرو ہوں اور میرا دین بھی سلامتی کی ضانت دیتاہے۔"

رسول خدا ﷺ: "من تمهارے دین کوتم سے زیادہ مجھتا ہوں۔" عدی ؓ: (حیرت سے) "کیا آپﷺ میرے دین کو مجھ سے بہتر سمجھتے ہیں؟۔"

رسول خدا ﷺ: "ب شك كياتم ركوى نيس مواور الى قوم ك سرراه كى حيثيت سے ان سے پيداوار كا چوتھا كى حقد نبيس ليتے؟ ـ."

عدیؓ : "جی ہاں، میں رکوی ہوں اور اپنے علاقے کی پیداوار کا چوٹھائی حصّہ وصول کرتاہوں۔"

رسول خدا المنظيظ : "كيا چوته "ون عيسوى مين جائز ہے؟ - "
حضور المنظيظ كے اس سوال كا مجھ سے كوئى جواب بن نه إلا كيونكه
چوتھ دن عيسوى ميں واقعى ناجائز تقى - اب رسول الله الله الله في نے فرايا :
"اے عدى المهماراي خيال تمبيس وين حق قبول كرنے سے روك رہا ہے كہ مسلمان اليك فلاكت زدہ قوم جيں اور ان كاكوئى پرسان حال نہيں ليكن عنقريب تم دكھو كے كہ يكى مسلمان كرئ بن ہر مز كے خزانوں برقابض ہوجائيں گے ۔ "

میں: (حیرت زدہ ہو کر) "کسریٰ بن ہر مز؟"

رسول خدا ﷺ: "ہاں کسریٰ بن ہرمز۔ اور مال و دولت کی اس قدر فراوانی ہوگی کہ لوگوں کو دیا جائے گا اور وہ لینے سے انکار کریں گے اور کسریٰ کے قصرا بیش پر بھی مسلمانوں کا تصرف ہوگا۔"

(عدی ؓ کہتے ہیں کہ چند سال بعدیہ سب کچھ میری آنکھوں کے دعدی ؓ

سامنے وقع پذیر ہوا اور جس نشکرنے کسر کی کے دارا لحکومت مدائن اور اس کے قصرا بیض پر قبضہ کیا، میں خود اس میں شامل تھا)

بھررسول اللہ ﷺ نے جمھ سے سوال کیا: "اے عدی اتم نے حیرہ بھی دیکھاہے؟"

میں: "میں بھی حیرہ کمیا تونہیں البتداس کانام ضرور سناہے۔"
رسول اللہ ﷺ: "اے عدی، اس ذات کی سم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے۔ وہ وقت آنے والا ہے جب (اسلام کی برکت ہے) ایک محمل نشین عورت تنہا (کسی محافظ کے بغیر) حیرہ ہے آگر کجیہ کاطواف کرے گی اور کوئی اس کی طرف آ کھ اٹھا کر بھی نہ رکھے گا۔"

(عدی کی ہے ہیں کہ میں نے چند سال بعد بعینہ یکی منظر اپنی آنکھوں سے دیکھا کہ ایک محمل نشین خاتون نے تنہا حیرہ سے آگر کعبہ کاطواف کیا اور پھر ای طرح وطن کو مراجعت کی)

اس گفتگو کے بعد حضرت عدی فورا حلقہ بگوش اسلام ہوگئے۔ حضور ﷺ ان کے قبول اسلام پر بڑے مسرور ہوئے اور انہیں اپنی طرف سے قبیلہ طے کی امارت پر متاز فربایا۔

حضرت عدى بن حاتم اسلام قبول كرنے بعد ثابت قدى سے
اسلام كى خدمت ميں كے رہے اور اسلام معركوں ميں حقد ليا۔
حضرت عثمان سے اختلاف كى وجہ سے ان كے زمانے ميں خاند نشينی
اختيار كرلى۔ حضرت على كے دور ميں حضرت على كى طرف سے لڑے۔
حضرت على كى شہادت كے بعد كوف ميں سكونت اختيار كرلى اور كوف بى
ميں ١٢ ه ميں ١٢٠ برس كى عمر ميں انتقال ہوا۔ حضرت عدى بن حاتم
سے ٢٢ ه ميثيں دوايت كى حاتى ہیں۔

ع ر

\* عرب: رسول الله الله الله على جائے پيدائش اور فد مب اسلام كا مركز - يهيں پرنى اكرم على نے جاليس برس كى عمر ش نبوت كا اعلان

🖚 آباوا جداد نبويّ + ابراميم ً + اسأعيل ً + مكه + مدينه + يثرب \_

\* عرفی زیان: رسول الله الله کا اوری زبان الل عرب ک زبان-اس زبان من قرآن ياك نازل موا-

عربی زبان دنیا کی دیگر زبانوں ہے متناز حیثیت رکھتی ہے۔ ایک قول یہ ہے کہ تمام انبیا پر وحی عرفی زبان میں اتاری کی ادر بھر انبیاء نے اس کا این قوم کی زبانوں میں ترجمہ کیا۔اس زبان کی شرافت کے لے یک کافی ہے کہ قرآن اللہ نے عربی زبان میں اتارا اور عربی زبان کو "اسان مبين" كے خطاب سے نوازا۔

احادیث نبویه اس بات بروال بین که ابل آسان کی زبان بھی عربی باور ای زبان می آسانی صحیف لکھے مکتے ہیں۔ ارشاد نبوی عظمیہ کہ عربی زبان سے محبت رکھوتنن چیزوں کی وجہ سے: میں عربی ہوں اور قرآن عربی زبان میں ہے۔اور اہل جنت کی زبان عربی ہے۔(اخرجہ الحاكم في المتدرك جهم ١٨٥٥)

ابن عبال على روايت بك آوم الطّفي كي زبان جنت مين عربی تھی۔ جب ان سے علطی ہوئی تو اللہ تبارک و تعالیٰ نے عربی زبان سلب کرلی۔اور آدم العُلفالا سریانی میں بات کرنے لگے اور جب توبہ کی اور اللہ فے معاف کیا تو اللہ تعالی نے دوبارہ عربی زبان عطاک۔ عربی زبان علوم شرعید کے لئے چالی کی حیثیت رکھتی ہے اس لئے بعض علانے اس بات پر اتفاق کیا ہے کہ عربی زبان کاسکھنا فرض کفایہ ہےجس کی تصریح امام رازی ہے کی ہے۔ فرمایا کہ کوئی شک نہیں کہ عربی افت کاعلم، دین میں سے ہے اس لئے اس کاعلم حاصل کرنا فرض کفایہ ہے اور ای کے ذریعے ہے قرآن کریم کے الفاظ کے معانی کو تمجھا جاسکتاہ۔اس سے پتا چاتاہے کہ عربی زبان جیسی فضیلت دنیامیں کس اور زبان کو حاصل نہیں۔ انسان اگر عربی میں بات کرے تو یہ اس کی خون تسمى ہے اس لئے كه وہ آنحضرت على، المائك اور الل جنت كى زیان میں بات کر رہاہے۔

\* عرفي مهيني اسلاى مين، قرى مين-ان كى ترتيب يه ب

کیا۔ آج کل اس علاقے کو ہم "سعودی عرب" کے نام سے جانتے ہے۔

الل لغت كاكبناب كه عرب اور اعراب كمعنى فصاحت اورزبان آوری کے بیں۔ چونکہ اہل عرب این زبان آوری کے سامنے تمام دنیا کو ي جيمت تھا،ال لئے انہول نے اپنے آپ کو "عرب" اور باتی قومول کو "عجم" کہنا شروع کر دیا۔ بعض کا بیان ہے کہ عرب اصل میں "عربته"تھا۔عربتہ کے معنی سامی زبان میں دشت اور صحراکے ہیں اور چونکہ عرب کابراحمتہ وشت وصحرا پرشتمل ہے، اس لئے تمام ملک کو عرب كينے لگے۔

عرب کے مغرب میں بحیرہ قلزم، مشرق میں طبیح فارس اور بحیرہ عمان، جنوب میں بحرہند شال کے حدود مختلف فیہ ہیں۔ علامہ شبل کے مطابق عرب كاطول تقريبًا يندره سو اور عرض چھے سوميل ہے۔ مجموعى رقبہ بارہ لاکھ مرائع میل ہے۔ ملک کابڑا حصنہ ریکتان پرشمل ہے۔ بہازوں کا سلسلہ ملک بھر میں پھیا ہوا ہے۔ سب سے طویل سلسلہ "جبل السراة" ، جوجنور بي يمن سے شروع موكر شال ميں شام تک چلاگیا ہے۔ چاندی اور سونے کی کانیں کثرت سے ہیں۔

مور حین نے عرب کے اقوام و قبائل کو تین حصوں میں تقسیم کیا ے: عرب بائدہ لیعنی عرب کے قدیم ترین لوگ جو اسلام سے پہلے می فٹا ہو بھے تھے۔ عرب عاربہ لیعنی بنو قحطان جو عرب بائدہ کے بعد عرب کے اصل باشندے متے لیکن اصل مسکن ملک یمن تھا۔ عرب مشعربہ لیتنی ينوا المعيل (حضرت المعيل كي اولاد)جو مجازيس آباد تقي ...

ظہور اسلام کے وقت بنو فخطان اور بنو اساعیل ملک کے اصل باشدے تھے۔ انہیں عدنانی قبائل بھی کہتے ہیں۔ تھوزی بہت یبود بول کی آبادی تھی۔ مانسیولیبان فرنسادی نے اصول عمران کی بنا پر یہ رائے ظاہر کی ہے کہ اسلام سے پہلے کسی زمانے میں عرب کا تون درجہ کمال کو پہنچ چکا تھا۔ تاہم عرب نے جوتر تی کی تھی وہ آس یاس کے ممالک کی تہذیب و تدن سے متاثر ہو کر کی تھی نہ اس لئے جو مقامات ان ممالک سے دور تھے، اس حالت پررہ گئے۔احادیث سے ثابت ہوتا ے کہ نی اکرم علی کے زمانے تک بیال عیش و نعت کے سامان

محرم الحرام، صفر المظفر، ربيح الاول، ربيع الثانى، جمادى الاولى، جمادى الثانيه، رجل مفرال المبارك، شوال الثانيه، رجب المرجب، شعبان المعظم، رمضان السبارك، شوال المكرم، ذوالقعده، ذوالجهد اسلامى سال مجرم الحرام سے شروع بوكر ذوالجه يرخم بوجا تاہے۔

اسلامی سال، جری سال بھی کہلاتا ہے۔ اس کا آغاز نی کر مم ﷺ ک مدینہ کو جرت ہے ہوتا ہے۔ اب جرت مدینہ، جری سال۔

# ع ز

\* عربی : عرب کے مشہور بتوں میں سے ایک - یہ بت مکہ میں نصب تھا اور قبیلہ قریش اور کنا نہ کے لوگ اسے لوجتے تھے۔ فتح مکہ کے بعد نبی کریم ﷺ نے خالد "بن ولید کو بھیجا کہ اس بت کو تباہ کر دیں۔ انہوں نے نبی کریم ﷺ کے اس علم کی تقبیل کی اور اسے تباہ کردیا۔

# ع ش

🗱 عشرة مبشر 8 وودس صحابه الحرام جن كوجنت كى بشارت ان

۔ کی زندگی میں دنیا ہی میں دے دی گئی۔ ان صحابہ کرام کے اساکے گرامی ہے ہیں:

- حضرت الوبكر صديق- حى البوبكر صديق + صديق اكبر-
  - 🗗 حضرت عمرفار وق 🚅 عمرفار وق 🕳
  - 🗗 حضرت عثمان غنی۔ 🖒 عثمان بن عفان۔
    - 🕜 حضرت على حيث على بن اني طالب\_
      - ۵ حضرت طلحه بدي طلحه۔
      - € هرت زبیر۔⇔زبیر۔
- 💋 حفرت عبدالرحمٰن بن عوف۔ 🗬 عبدالرحمٰن بن عوف۔
  - 🐼 حضرت سعد بن الى وقائل 🚓 سعد بن الى وقاص
    - 🗗 حضرت سعيد بن زيد-٢٠٠٠ سعد بن زيد-
  - 🗗 حضرت الوعبيد بن جراح 🚅 الوعبيده بن جراح ـ

# ع ق

◄ عقاب : کجہ کا نظم ونس چلانے کے لئے کی عہدوں میں
 یک عہدہ۔اس کا مقصد علم برواری تھا۔نی کریم ﷺ کے زمانے
 میں ابوسفیان اس عہدے پر فائز تھے۔

عقبہ بن الی محیط: سخت ترین دشمنان اسلام میں سے
ایک ۔ بنو امیہ میں سے تھا۔ آنحضور ﷺ کے اعلان نبوت کے بعد
سب سے زیادہ اسلام دشنی اس شخص نے کی۔ ایک وفعہ رسول
اللہ ﷺ کے کندھوں پر اونٹ
کا وجھڑی لا کرؤال دی۔ ای طرح ایک مرتبہ آپ ﷺ کے گلے میں
چاور ڈال کر اس زور سے کھینچا کہ آپ ﷺ کھٹنوں کے بل گر پڑے۔
غزدہ بدر میں گرفتار ہوا اور قتل کیا گیا۔

**\* عقبہ بن الی معیطان:** کفار قریش کے اکارین میں ے ایک شخص۔

\*عقبه بن كديم: صابى رسول الله بن خررج ك شاخ

بی بخارے تھے۔ سلسلہ نسب یہ ہے: عقبہ بن کدیم بن عدی بن حارث بن زید بن مناۃ بن عدی بن عارث بن زید بن مناۃ بن عدی بن عمرہ بن مالک بن نجار۔ غزوہ احد سے پہلے اسلام قبول کیا اور غزوہ احد سمیت تمام غزوات میں شریک ہوئے۔ مصرفتے ہونے کے بعد وہیں منتقل رہائش اختیار کرلی اور وہیں انتقال ہوا۔

عقبہ بن وجب غطفائی: حالی رسول ان محالی کو مہاجر اور انساری دونوں اعزازات حاصل ہیں۔ دراصل بیعت عقبہ ثانیہ کے بعد مکہ میں تقیم ہوگئے تھے اور پھھ عرصے بعد ہجرت کر کے مدینہ تشریف لے آئے۔ غزوہ بدر میں بھی حقہ لیا۔ حضرت عقبہ آئے من وجب بن آئے۔ فرجی ساتھیوں میں سے تھے، لیکن ان کے بارے میں زیادہ تفصیل نہیں ملتی۔ ان کانسب نامہ یہ تھا: عقبہ بن وہب بن میں زیادہ تفصیل نہیں ملتی۔ ان کانسب نامہ یہ تھا: عقبہ بن وہب بن محمدہ بن جعدہ بن عوف بن عبداللہ بن غطفان بن صادر ثن عمرہ بن عمداللہ بن غطفان بن سعد بن قیس بن عیلان۔

\* عقر یا: وہ مقام جہال حضرت الوبکر صدائی کے عہد میں حضرت خالد بن ولید اور مسلمہ کذاب کے ور میان جنگ ہوئی تھی۔ یہ مقام ریاض سے تقریباً ۲۵ میل وور ہے۔ اس علاقے میں اب تک اس معرک میں شہید ہونے والے صحابہ کی قبریں موجود ہیں۔

عضیل بن افی طالب: حضرت علی اور حضرت جعفر طیار کے بڑے بھائی۔ کنیت الوزید تھی۔ ابتدا میں اسلام دشمن سرگرمیوں میں شائل رہے بلکہ غزوة بدر میں مسلمانوں کے ہاتھوں گرفتار بھی ہوئے اور حضرت عباس نے انہیں فدید دے کر آزاد کرایا۔ اس کے بعد حضرت عقیل نے مسلمانوں کے خلاف کس لڑائی میں حضر نہیں لیا۔

حضرت عقیل بن انی طالب نے صلح حدیدیہ کے بعد اسلام قبول کیا۔ آٹھ ہجری میں مکہ سے مدینہ ہجرت کی۔ غزوہ مونہ میں شرکت کی۔ ایک روایت کے مطابق اس غزوے کے بعد بیار ہو مکتے اور پھر کسی لڑائی میں شریک نہیں ہوئے۔ لیکن حافظ ابن حجر عسقلانی نے لکھاہے کہ حضرت عقیل غزوہ حنین میں شریک تھے۔

نی کریم ﷺ کو حضرت عقیل سے بہت محبت تھی۔ آپﷺ فرماتے کہ "مجھے تم سے دہری محبت ہے۔ ایک تو قرابت کی وجہ سے اور دوسرے اس لئے کہ میرے چھا ابوطالب تم کو محبوب رکھتے تھے۔ " حضرت امیر معاویہ کے ساتھ خاص تعلق تھا، لیکن نزید بن معاویہ سے اختلاف کی وجہ سے کی بیٹے اس اختلاف کی نذر ہوگئے۔

حضرت عقیل بن الی طالب کا انتقال ۵۰ هدیا ۲۰ هدیس بوا اور مدینه منوره میں دفن ہوئے۔

ع ک

\* عكاشمه بن محصن: صحابي رسول الله - بورانام عكاشه بن محصن بن حرثان بن قيس الاسدى عقاد فضلائ صحابه من شار بوت تقد بدر تتوك تك تمام غزوات من شريك بوك اور بى حريم الله كل وفات كم ايك سال بعد باره بحرى من مرتدين ك خلاف لات بوئ شهيد بوگ - الله كاش عاش مرايدين ك مم "معروف عن مريد" عكاشه كي مم "معروف عن مريد"

ع ع كافط: ابل عرب كا ايك على اور قوى ميلد- نبي كريم الله على الله

کی عکر میہ بن الی من ل : محالی رسول کے ۔ وَمن اسلام اور البوجیل کے فرزند - ابتدا میں اپنے باپ کے ساتھ مل کر اسلام اور مسلمانوں کے فلاف سازشیں تیار کرتے تھے - غزوہ بدر میں اپنے باپ ابوجیل کے قتل کے بعد غزوہ احد میں سرگری ہے حضہ لیا تاکہ اپنی باپ کابدلہ لے سکیں، لیکن قدرت کو کچھ اور ہی منظور تھا۔ فق کہ کے موقع پر ان کی المبیہ اسلام لے آئیں اور عکرمہ جان بچانے کے لئے روپی موقع پر ان کی المبیہ اسلام لے آئیں اور عکرمہ جان بچانے کے لئے روپی موقع پر ان کی المبیہ اسلام لے آئیں اور گفت و شنید کے بعد جب نبی روپی ہوگئے ۔ بڑے اصرار اور گفت و شنید کے بعد جب نبی کریم کی نے عام محافی کا اعلان کیا تو آخضرت کی فدمت میں ماتھ اس طرح اسلام قبول کیا۔ اسلام قبول کرنے کے بعد تن من وہن کے ساتھ اس طرح اسلام کی خدمت میں جنت گئے کہ اسلام سے پہلے کی ساتھ اس طرح اسلام کی خدمت میں جنت گئے کہ اسلام سے پہلے کی

كسربورى كردى-

# ع ل

علل: علم حدیث کی ایک اصطلاح ۔ وہ کتب حدیث جن میں اسی احادیث ذکر کی گئ ہوں جن کی سند پر کلام ہو جیسے کتاب العلل البخاری اور کتاب العلل البخاری اور کتاب العلل الصغیروالکبیرللتر ذی ۔ اس طرح امام وارقطنی اور امام ابن انی حاتم کی "کتاب العلل" بھی معروف ہیں۔

علم معدیت : حدیث کاعلم - ہر پینبر کو اللہ کی طرف سے بیغام دیاجا تا تھا۔ اس بیغام کودی کہاجا تا ہے۔ بی کریم بیٹ پر جمی دی نازل ہوتی تھی۔ یہ دی بھی تو اس طرح آتی تھی کہ اس کے الفاظ اور معانی دونوں اللہ کی طرف ہے ہوتے تھے۔ اس دی کو "وی متلو" اور قرآن کریم ہے تعبیر کیاجا تا ہے۔ کبھی اس کے معانی تو اللہ کی طرف ہے ہوتے لیکن نبی اکرم بھی اپ نے الفاظ میں ان کی تعبیر فرماتے۔ اس کو "وی غیر متلو" حدیث یا حکمت سے تعبیر کیاجا تا ہے۔ دی کی یہ دونوں اقسام اُمت کے لئے واجب العمل ہیں لہذا قرآن کریم کا بیان، دونوں اقسام اُمت کے لئے واجب العمل ہیں لہذا قرآن کریم کا بیان، تفسیر اور تشریعی احکام کے بارے میں آپ بیٹی کے اقول و افعال، سب "حدیث" کہلاتے ہیں اور ان کا تھم دی کا ہے۔ یہ حدیث۔

علی بن افی طالب: صحابی رسول ﷺ - خلفیہ جہارم، دامادر سول ﷺ - حضرت علی نبی کریم ﷺ کے بچازاد بھائی تھادر آب ﷺ کی سب سے لاڈلی بین حضرت فاطمہ حضرت علی سے بیای گئ تھیں۔

حضرت على كا نام على، كنيت الوالحسن اور الوتراب، لقب حيدر تصا-سلسله نسب يرب: على بن الى طالب بن عبد المطلب بن المثم بن

عبد مناف بن قصی بن کلاب بن مره بن کعب بن لوی .

### قبول اسلام

حفرت علی نبی کریم اللہ کے خاص جال نثاروں میں سے تھے۔ جرت دینہ کی رات جب اند صیرے میں آنحضرت اللہ حضرت الوبكر صدایق کے ہمراہ مکہ سے دینہ کی طرف نظے تو اپنے بستر پر حضرت علی ہی کو لٹایا اور حکم دیا کہ آپ اللہ کے پاس جن جن لوگوں کی امانتیں ہیں، وہ واپس کر کے دینہ آئیں۔

### حضرت فاطمه سے نکاح

دو ہجری میں نبی کرمیم ﷺ نے اپنی بیٹی حضرت فاطمہ سے حضرت علی کانکاح کر دیا۔ حضرت علی کے پانچ اولادیں ہوئیں:حسن،حسین، محن، زینب، أتم کلثوم۔ان میں سے محس کا انقال بجین ہی میں ہوگیا۔ (دے فاطمہ بنت مجمدً)

حضرت علی کی تمام زندگ اسلام کی خدمت میں گزری۔ وہ چونکہ

ایک ماہرفن بہلوان اور سپاہی بھی تھے، اس لئے اسلام کی لڑائیوں میں بھر بور داد شجاعت دی۔ حاص طور پر یہود بوں کے خلاف غزوہ خیبر میں جس طرح لڑے، اس کی مثال تاریخ میں ملنامشکل ہے۔(1) خیبر، غزوہ)

#### خلافت

حضرت عثمان کی شہادت کے بعد تین دن تک مندخلافت خالی رہی۔ اس دوران نے خلیفہ کا معاملہ طے کیا گیا۔ حضرت علی ہے خلافت کی ذھوں نے خلیفہ کا معاملہ طے کیا گیا۔ حضرت علی ہے خلافت کی ذھوں اربیاں سنجا لئے کے لئے اصرار کیا گیا، گرانہوں نے یہ بارگرال اٹھا نے باربار اٹکار کیا۔ تاہم انسار ومہاجرین کا اصرار زیادہ بڑھا تو انہوں نے یہ ذھے داری قبول کرلی۔ چنانچہ مسجد نہوی میں حضرت علی کے ہاتھ پر خلافت کی بیعت ہوئی۔

حضرت علی کا دور نہایت کش نمش کا دور تھا۔ اس زمانے میں چاروں طرف سے نئے نئے فتنے اور طرح طرح کی سازشیں اسلامی مملکت کے خلاف جاری تھیں۔ حضرت علی کے دور میں ان سازشوں کو اور ہوا ملی اور مسلمان انتشار کا شکار ہوئے۔ چنانچہ حضرت عائشہ اور حضرت علی کی سیاہ کے در میان جمل کا واقعہ رونما ہوا۔

بہر کیف حضرت علی کا دور نہایت فتنہ اگیزیوں کا دور رہا اور منافقوں اور کافروں کی سلگائی ہوئی آگ تیزی ہے تمام عالم اسلام میں کھینی جائی ۔ حضرت علی کے پانچ سالہ دور خلافت میں انہیں کوئی لمحہ اطمینان و سکون کافعیب نہ ہوسکا۔ اس پر بھی جب حضرت علی نے حوصلہ نہ ہارا اور اصلاح احوال کے لئے کوشاں رہ توواقعہ نروان کے بعد چند خارجیوں نے جج کے موقع پر مجتمع ہو کر مسائل حاضرہ پر گفتگوگی اور بحث ومباحثہ کے دوران بالاتفاق یہ طے کیا کہ جب تک حضرت علی ، امیر معاویہ اور عمرو بن العاص صفحہ بستی پر موجود ہیں، دنیائے اسلام کو خانہ جنگیوں سے نجات حاصل نہ ہو سکے گی۔ بہتر ہو کہ ان تینوں کو قتل کر دیا جائے۔ ایک حوالے کے مطابق جنگ نہروان میں خوارج میں امامت و سرداری کی حیثیت رکھتے تھے، اول فارس کے خلاف بغاوتوں اور سازشوں کو مختف مقالمت میں حضرت علی کے خلاف بغاوتوں اور سازشوں کو مختف مقالمت میں حضرت علی کے خلاف بغاوتوں اور سازشوں کو

کامیاب بنانے کی کوششوں میں حصہ لیا، گرجب کوئی کامیابی حاصل نہ ہوئی تو عراق و مجاز میں اوھر اوھر آوارہ مچھرنے گئے۔ آخر مکہ معظمہ میں عبدالرحمان بن مجم مراوی، برک بن عبداللہ تسمی اور عمرو بن بکیر شمین تین شخص جمع ہوئے اور آپس میں مقتولین نہروان کاذکر کرکے در سک افسوس کرتے رہے۔ بھر تینوں اس رائے سے متفق ہوئے کہ ایک دن ایک بی وقت پر حضرت علی "امیر معاویہ" ،اور عمرو بن العاص کو قتل کر دیا جائے۔

### خوارج كاخطرناك منصوبه

طبری کے بقول، موئی بن عبدالرحمان المسروقی نے عبدالرحمٰن الحرائی کے ذریعے اعظیل بن راشد کا یہ بیان ذکر کیا ہے کہ ابن لمجم، برک بن عبداللہ اور ان تیوں نے حکام کے طرز عمل پر نکتہ چینی گی۔اس پر غور و فکر کیا اور ان تیوں نے حکام کے طرز عمل پر نکتہ چینی گی۔اس کے بعد نہردان کے لوگوں (خارجی) کا ذکر کیا اور ان کے لئے انہوں نے رحمت و مغفرت کی دعا کی اور اول کہ ہم ان لوگوں کو پروردگار کی کرکیا کریں گے۔ یہ لوگ ایسے بھائی تھے کہ جولوگوں کو پروردگار کی طرف وعوت دیتے تھے اور اللہ کے معالمے میں کسی ملامت کرنے والے کی ملامت کرنے والے کی ملامت کرنے اللہ کے معالمے میں کسی ملامت کرنے والے کی ملامت کرنے والے کی ملامت کر دیں اور اللہ کے معالمے میں کسی ملامت کرنے اللہ کے ہاتھ فروخت کر دیں اور ان گراہ اماموں نے پاس جائیں اور ان کے قتل کی کوشش کریں (گمراہ اماموں سے ان کی مراہ حضرت عمرہ فی بات میں مواحدے ہوئی کی اور ہم اپنے بھائیوں کے قتل کی کوئی کے لوگوں کو ان سے چھٹکارا مل جائے گا اور ہم اپنے بھائیوں کے قتل کی انتظام بھی لے لیں گے۔اس پر ابن کم نے کہا:

على بن الى طالب ، ميس تهيس چينكاراد لاؤل كا-

برک بن عبداللہ نے امیر معاویہ کے قتل کا ذمہ لیا اور عمرو بن بکر نے عمرو بن العاص کے قتل کا۔ ان تینوں نے خدا کو حاضر ناضر جان کر باہم وعدہ کیا کہ ہم میں سے ہر ایک نے جس شخص کے قتل کا ذمہ لیا ہے، وہ اپنے عہد سے منھ نہیں موڑے گایا تو اس شخص کو قتل کر دے گایا خود قتل ہوجائے گا۔ ان لوگوں نے اپنی تلواروں کو زہر میں بجھایا اور ان تینوں صحابہ کے قتل کے لئے ستر ور مضان کی تاریخ متعین ب

ک گئے۔ اس کے بعدیہ تینوں ان جلیل القدر محابہ کے قتل کے لئے روانہ ہوگئے۔

# ابن ملجم اور اس کی محبوبه

حضرت علی کا قاتل ابن کمجم مصر کا باشدہ تھا۔ اس کا اصل نام عبد الرحمٰن تھا اور اس کا شار بنو کندہ میں ہوتا تھا۔ لوگ بیان کرتے ہیں کہ اس واقعے کے پیش آنے سے قبل ابن کمجم المراوی بنو بکر بن وائل میں میشا ہوا تھا کہ اس کے سامنے ایک جنازہ گزرا۔ یہ جنازہ الجربن الحجی کا تھا اور یہ شخص نصرانی تھا۔ عیسائی اس جنازے کے ارد گرد تھے۔ مرنے والے کی لوگوں کے دلوں میں بہت عزّت تھی، اس لئے سب لوگ اس جنازے کے ساتھ ساتھ جارہے تھے آئی میں شفیق بن ٹور بھی تھا۔ ابن کمجم نے سوال کیا کہ یہ کون لوگ ہیں اور کیا بات ہے۔ لوگوں نے اس بر ابن کمجم نے سوال کیا کہ یہ کون لوگ ہیں اور کیا بات ہے۔ لوگوں نے اس جناز جمہ یہ جن کا ترجمہ یہ ہے:

"اگر جار بن الجرمسلمان ہوتا تو اس کا جنازہ لوگوں سے دور رہتا،
اگریہ جار بن الجرکافر ہے تو اس سے بڑا کوئی کافرو منکر نہیں۔ کیایہ ببند
کرتے ہوکہ قیس اور دیگر مسلمان اس کی لاش کے گرد جمع ہوں۔یہ
کتنابر امنظر ہے۔اگر میں نے ایک ارادہ نہ کر لیا ہوتا تو میں ان کے مجمع
کو ایک چمکی اور کا نے والی تلوار سے متفرق کر دیتا۔اگر میں نے اس
ارادہ کو اللہ کی قربت کا وسیلہ نہ بنایا ہوتا تو پھر میں اسے اضیار کرکے
چھوڑ دیتا۔"

ان شعارے ابن مجم کے خیالات کابہ آسانی اندازہ لگایا جاسکتا ہے

کہ وہ کس تسم کے زبن کا مالک تھا۔ بتایا جاتا ہے کہ ابن مجم کوفہ پنچا
اور وہاں اپنے ہم قوم دوست و احباب سے ملا لیکن حضرت علی ہو قتل

کرنے کے راز کو سینے میں جمپائے رکھا اور کس سے اس کا ذکر نہ کیا۔
طبری اور بعض روایتوں کے مطابق ایک روز اس نے بنویتم الرباب
کے کچھ آدمیوں کو دیکھا کہ وہ بیٹے ہوئے اپنے معقولوں کا ذکر کررہ ہیں۔ حضرت علی نے جنگ نہروان میں ان کے دی افراد قتل کے
جسے۔ ای روز ابن مجم کی ملاقات تیم الرباب کی ایک عورت سے ہوئی جس کانام قطامہ انبتہ الشجنہ تھا۔ حضرت علی شے نہروان کی جنگ میں

اس کے باپ اور بھائی کو قتل کیا تھا۔ یہ عورت حسن وجمال میں بگانہ روزگار تھی۔ ابن مجم نے جب اے دیکھا تو اپنی عقل کھو بیٹھا اور جس کام کے لئے آیا تھا، وہ بھی بھول گیا اور اے نکاح کا پیغام بھیجا۔ قطامہ نے جواب دیا کہ میں اس وقت تک تم ہے شادی نہیں کر عتی جب تک تم میرے کیجے کی آگ ٹھنڈی نہ کروگے۔ ابن لمجم نے پوچھا، وہ کس طرح۔ قطامہ نے جواب دیا: تین ہزار در ہم، ایک غلام اور علی شین ابن ابی طالب کا سر۔ ابن ملجم نے پوچھا؛ کیا یہ تیرا مہر ہوگا، کیوں کہ تو بن ابی طالب کا سر۔ ابن ملجم نے پوچھا؛ کیا یہ تیرا مہر ہوگا، کیوں کہ تو بن ابی طالب کا سر۔ ابن ملجم نے پوچھا؛ کیا یہ تیرا مہر ہوگا، کیوں کہ تو کو گیا ہوگا۔ یہ مل کا گیا گا کو ابن مجم ہوں۔ اگر تو نے ایسا کیا تو اپنا اور میرا دو توں کا کیا جا امر اگر تو قتل ہوگیا کو ایس جو اجر ہے، وہ وہ نیا اور دنیا کی زینت سے بہتر ہے۔ ابن کا کیا جا شدا کی تم میں اس شہر میں علی شرے قتل ہی کے لئے آیا ہوں ملحم نے کہا: خدا کی مم میں اس شہر میں علی شرے قتل ہی کے لئے آیا ہوں اگر شخص ور دان کو ابن ملجم کی معاونت کے لئے کہا اور تاکید کی کہ یہ اور تاکید کی کہ یہ امی وقت تک خفیہ رہے۔

تیوں قائل دینہ منورہ پنچ تورمضان المبارک کامہینہ تھا۔ محمد بن حنفیہ کابیان ہے کہ جس صح حضرت علی کو شدید زخی کیا گیا، ہیں ساری رات جائع مسجد ہیں نماز ہیں مشغول رہا۔ باہرے آنے والے باشندے بھی چو کھٹ کے قریب نماز وں ہیں مشغول رہے۔ ان لوگوں نے تمام رات رکوع و بچود ہیں گزاری۔ جب ضح کو حضرت علی نماز کے لئے تکلے تو ان لوگوں کو آواز دی کہ نماز کے لئے کھڑے ہوجاؤ۔ کے لئے تکلے تو ان لوگوں کو آواز دی کہ نماز کے لئے کھڑے ہوجاؤ۔ میں نے ایک چیک دیکھی اور ہیں نے یہ الفاظ نے کہ اللہ کے سواکس کو میں نے ایک چیک دیکھی اور ہیں اختیار ہے نہ تمہارے ساتھیوں کو۔ پھر میں نے تلوار دیکھی، پھردوسری تلوار دیکھی۔ بھر حضرت علی کو کو جو ہیں کیا اور کھی کہ ابن لمجم کو پکڑ لیا گیا اور حضرت علی کو نے ہی ہو ویر نہ گزری تھی کہ ابن لمجم کو پکڑ لیا گیا اور حضرت علی فوٹ پڑے۔ پھر ہیں کیا گیا۔ ہیں بھی اندر واخل ہوا۔ حضرت علی فرمار ہے تھے کہ جان کے بوجو قبل کیا۔ ہیں بھی اندر واخل ہوا۔ حضرت علی فرمار ہے تھے کہ جان کے بدلے جان ہے۔ آگر ہیں مرجاؤں تو تم بھی اس طرح کر دینا جیسے اس نے مجھے قبل کیا ہے۔ اور آگر ہیں زندہ رہا تو اس کے دینا جیسے اس نے مجھے قبل کیا ہے۔ اور آگر ہیں زندہ رہا تو اس کے دینا جیسے اس نے مجھے قبل کیا ہے۔ اور آگر ہیں زندہ رہا تو اس کے دینا جیسے اس نے مجھے قبل کیا ہے۔ اور آگر ہیں زندہ رہا تو اس کے دینا جیسے اس نے مجھے قبل کیا ہے۔ اور آگر ہیں زندہ رہا تو اس کے دینا جیسے اس نے مجھے قبل کیا ہے۔ اور آگر ہیں زندہ رہا تو اس کے دینا جیسے اس نے مجھے قبل کیا ہے۔ اور آگر ہیں زندہ رہا تو اس کے دینا جیسے اس نے مجھے قبل کیا ہے۔ اور آگر ہیں زندہ رہا تو اس کے دینا جیسے اس نے مجھے قبل کیا ہے۔ اور آگر ہیں زندہ رہا تو اس کے دینا جیسے اس نے مجھے قبل کیا ہے۔ اور آگر ہیں زندہ رہا تو اس کے دینا ہے۔

بارے میں خود فیصلہ کروں گا۔

اس کے دو تمن روز بعد تک حضرت علی زندہ رہے، لیکن تلوار کا زخم کافی مہرا تھا، اس لئے جال برند ہوسکے۔ حضرت حسن، حضرت حسن نے حسین، اور حضرت حسن نے نماز جنازہ پڑھائی۔

# ع م

النا المراس في المراس المراس

کامہ: پگریا پگری۔ عمامہ باندھنائنت مسترہ ہے بی کریم جھانے کا عمامہ اکشر ساہ رنگ کا ہوتا تھالیکن سبزاور سفید عمامہ بھی ثابت ہے۔ عمامہ کاشملہ بھی دوش مبارک پر اور بھی دونوں کندھوں کے درمیان میں اٹکا ہوتا۔ عمامہ کے نیچ ایک ٹولی سرے بندھی ہوئی پہنا کرتے تھے اور فرماتے تھے کہ ہمارے اور مشرکین کے درمیان یکی فرق ہے کہ ہم نوپیوں پر عمامہ باندھتے ہیں۔ اکثر عمامہ باندھے رہنے کی عادت تھی، لیکن جعہ اور عیدین وغیرہ میں اس کا ضاص اہتمام کرتے اور بڑا عمامہ باندھتے۔ چھوٹا عمامہ جھے یاسات ہاتھ کا تھاجب کہ بڑا عمامہ بارہ ہاتھ کا

تھا۔ بی کرمی ﷺ کا ارشاد گرامی ہے کہ عمامہ باندھا کرو اس سے طلم میں بڑھ جاؤ گے۔ (فتح الباری) ایک حدیث میں آیا ہے کہ عمامہ باندھا کرو، عمامہ اسلام کا نشان ہے اور مسلمان اور کافر میں فرق کرنے والا ہے۔

ا عمر بن خطاب: صابی رسول، خلیفه دوم - ایمر فاروق هی ایمه

\* عمران محلیمن: محالی رسول الله - بحرت دیند ک نورًا بعد اپی والدہ اور بہن کے ہمراہ دائر ہ اسلام میں داخل ہوئے - ند مکد ند مدیند کے رہائش تھے، اس لئے جہاد کے موقع پر مدیند آگر لڑائی میں شریک ہوتے اور لڑائی کے بعد والیس جلے جاتے - آپ بھٹی کی وفات کے بعد مدیند آنا جھوڑویا -

جید اور عالم محابہ میں شار ہوتا ہے۔ چنانچہ محابہ کرام حضرت عمران حصین سے نبی کریم ﷺ کی احادیث کے بارے میں دریافت کرتے تھے۔ حضرت عمران سے • ۱۳حدیثیں روایت کی جاتی ہیں۔

\* عمر فاروق : خلیفہ نانی، دامادر سول - سلسلہ نسب ہے ہے: عمر بن خطاب بن نفیل بن عبد العزیٰ بن ریاح بن عبد اللہ بن قرط بن رزاح بن عدی بن کعب بن لوی بن فہر بن مالک - ہجرت نبوی ہے چالیس برس پہلے اور عام الفیل ہے تیرہ سال پہلے پیدا ہوئے - حضرت عمر کا سلسلہ نسب آٹھوس پیٹت پر جاکرنی کریم بھی ہے ماتا ہے۔

عنفوان شباب کے جم یلوں میں پڑنے کے بجائے حضرت عمر نے بجین کے مراحل مطے کرنے سے بعد ان مشاغل کو اختیار کیا جن کی حیثیت عربوں میں فنون کی تھی اور یہ فنون لازمہ شرافت گروائے جاتے تھے۔ان فنون میں نسب دانی، سیہ گری، پہلوانی اور مقرری سر فہرست تھے۔ خاندان عدی کوفن انساب ورا ثمت میں ملا تھا۔ جاحظ نے کتاب البیان والنبین میں تکھاہے کہ حضرت عمر کے باپ خطاب اور خطاب کے والد نفیل تینوں بہت بڑے اجرانساب تھے۔ جنانچہ ان اور خطاب کے والد نفیل تینوں بہت بڑے اجرانساب تھے۔ جنانچہ ان

کاخاندان ای وجہ سے سفارت وفیصلہ منافرہ کے مناصب کائل وار قرار پایا تھا۔ دراصل بیہ وہ مناصب تھے جن کے لئے انساب کا جاننا بہت ضروری تھا۔

انساب کے فن کے علاوہ حضرت عمر نے شہ زوری اور ریاض میں کمال حاصل کیا۔ انہوں نے عکاظ کے ونگل میں کئی معرکہ آراکشتیاں لڑیں۔ جبل عرفات کے قریب ہرسال بڑاز بروست میلہ لگتا تھا جہاں تمام اہل فن جمع ہوکر اپنے فن کامظاہرہ کیا کرتے تھے۔

شہ سواری کے نسب میں بھی حضرت عمر کا کمال تسلیم شدہ تھا۔ حضرت عمر گھوڑے پر اچھل کر سوار ہوتے تھے اور خوب جم کر ہیٹھتے تھے۔ای زمانے میں انہوں نے پڑھنا لکھنا بھی سیکھ لیا تھا اور جب نبی کریم ﷺ کادور آیا تو حضرت عمر کا ثمار سترہ پڑھے لکھے لوگوں میں ہوتا تھا۔

لیکن حضرت عمرنے ان مشاغل ہی کو اپی زندگی کاسب پچھ نہیں بنالیا تھا ہلکہ وہ فکر معاش میں بھی پیش پیش شے اور اس غرض سے انہوں نے تجارت کاپیشہ اختیار کیا تھا۔

جب آنحضور الشخاص کی دعوت لے کر اٹھے تو بہت سے دشمنان اسلام کی ظرح حضرت عمر بھی اسلام کے شدید مخالف تھے اور اسلام کی مخالف میں بھر پور کوشش کیا کرتے تھے۔ وہ اپنی ایک کنزلید کو مسلمان ہونے کی پاواش میں بے تخاشا مارتے، اور مارتے مارتے جب تھک جاتے تو کہتے تھے کہ ذراوم لے لول تو بھرماروں گا۔ لبینہ کے علاوہ جس جس پر بھی بس چاتا، وہ اسلام لانے کے جرم میں اسے اذیت بہنچاتے۔ لیکن اسلام کا اثر ایسانہ تھا کہ آسانی سے اتر جائے بلکہ اسلام لانے والے مرد وزن جتنی تختی میں ڈالے جاتے، ان کا ایمان اتناہی مضوط تر ہوتا چلا جاتا۔ اس چیزنے حضرت عمر کو اسلام کا مزید مخالف بنا دیا اور انہوں نے ملے کیا کہ رسول اللہ ﷺ کو قتل کر اندوذ باللہ) اسلام کا سلم بھشہ کے لئے بند کرویں۔

جنانچہ ایک ون حضرت عمر اس خطرناک ارادے سے نکلے کہ راستے میں حضرت تعیم بن عبداللہ مل گئے۔وہ لولے: "اے عمرا اس شان سے آج کہاں کےارادے ہیں؟"

حضرت عمرنے فرمایا: " آج محد کا فیصله کرنے جاتا ہوں۔" حضرت نعیم نے کہا: "عمرا پھرتم اپنے آپ کو بنو ہاتم اور بنوز ہرہ سے کیسے بچاؤگے ؟"

حضرت عمرنے کہا: "میراخیال ہے کہ توبھی اپنے آبادا جداد کے دین مے مخرف ہوگیاہے۔"

یہ سن کروہ لولے: "اے عمر، میں کیا تہیں اس سے بھی تعجب خیز بات نہ بتاؤں۔"

عمرنولے: "بناؤ کیابات ہے؟"

انہوں نے جواب دیا: "پہلے اپنے گھر کی خبرلو۔ تمہاری بہن اور بہنو کی محدیر ایمان لا یکے ہیں۔"

اتناسنة بى حضرت عمر آگ بوله بو گئے اور سيد هے بهن كے گھر پنچ و بال اس وقت مهاجرين بيل سے ايك شخص حضرت خباب موجود تھے۔ انہوں نے حضرت عمر كو آتے ديكھا تو چھپ گئے۔ حضرت عمر گھر كے دروازے كے نزديك دستك دينے بى والے تھے كہ الله كے كانوں بيل الله كے مقدل كلام كى آواز سائى وى۔ يہ آواز حضرت عمر كى بهن كى تقى جو اس وقت سورہ لله كى حلاوت كر ربى تھيں۔ حضرت عمر كى بهن كى تقى جو اس وقت سورہ لله كى حلاق سے دروازہ كھولا۔ تقيير مصرت عمر نے دسك دى۔ بهن نے جلدى سے دروازہ كھولا۔ آپ شے نے سوال كيا: "تم ابھى كيا پڑھ ربى تھيں؟" بهن نے كہا، پكھ أبيل دين كو تبير ميں ميں سن چكا بول كم تم دونوں اپنے آبائى دين كو يھوڑ مشے ہو۔

ان الفاظ کے ساتھ ہی حضرت عمر بہنوئی ہے دست وگریبان ہوگئے۔ بہن نے شوہرکو بچانے کی کوشش کی، گرحضرت عمر نے اس کی ایک نہ سی۔ ای دست و گریبان میں حضرت عمر کے بہنوئی کا بدن لہوالہان ہوگیا اور حضرت عمرکی بہن نے بہانگ وال کہا: "عمرجو جی آئے کرو،اسلام اب ہمارے ولوں ہے نہیں نکل سکتا۔"

ان الفاظ نے حضرت عمرے دل پر ایک عجیب کیفیت طاری کردی اور وہ آبدیدہ ہوگئے۔ قدرے توقف کے بعد فرمایا: تم جو پچھ پُھ رہی تھیں جھے ساؤ۔ بہن نے کہا، پہلے آپ باوضو ہوجائے۔ حضرت عمرنے وضو کیا، تب بہن نے قرآن کے اجزا لاکر سامنے رکھ

عم

وسي اور پرهناشروع كرويا "سَبَعَ لِلهِ مَا فِي السَّمُونِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَرْضِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيْرُ الْحَكِيمُ" كلام اللهى كا ايك ايك لفظ حضرت عمرك ول من اترتا چلاكيا، يبال تك كه جب ان كى بهن اس آيت پر پېنى : أَمِنُوْا بِاللَّهُ وَرَسُوْلِه توحضرت عمرك اختيار بكار الشي: اَشْهَدُ اَنْ لاَ اِلْهَ اِلاَهُ وَاشْهَدُ اَنْ مُحَمَّدُ رَّسُوْلُ اللهِ على الله وقت كبال بن؟ حضور وفي الله وقت كبال بن؟

یہ وہ زمانہ تھا، جب حضور سرور کائنات بھی کوہ صفاکے دائن میں واقع حضرت ارتم کے مکان میں پناہ گزین تھے۔ حضرت عمر بہن کے گھر سے سیدھے بیبال تشریف لائے اور آستانہ مبارک پر دستک دی۔ چونکہ شمشیر بہ کف تھے، اس لئے سحابہ کو تردد ہوا۔ لیکن امیر حمزہ " بولید : " آنے دو، اگر نیک نیتی ہے آیا ہے تو بہتر، ورنہ ای تلوار سے اس کا سرقام کر دیا جائے گا۔"

حضرت عرض ناندرقدم رکھا تورسول الله خود آگ بر مے اور ان کاواکن پکر کر لوچھا: عمرکس ارادے سے آئے ہو؟ حضور الله کا اندرقدم مرکس ارادے سے آئے ہو؟ حضور الله کا ان کاواکن پکر کر لوچھا: عمر کہ کہا طاری ہوگئے۔ نہایت خشوع و خضوع کے ساتھ عرض کی "یارسول الله ایمان لانے کے لئے۔" حضور الله ایمان لانے کے لئے۔" حضور الله ایمان لانے کے ملاج ساخت پکار الله اکبر الله اکبر کا نعرہ حضور الله کی آواز کے ساتھ ہی سب نے اس زور سے الله اکبر کا نعرہ بلند کیا کہ مکہ کی تمام بہاڑیاں گونج النس ۔

حضرت عمرفاروق کے چھے نبوی میں اسلام لانے کے بعد اسلام اور مسلمانوں کو خوب تقویت لی۔ حضرت عبداللہ بن مسعود کہتے ہیں کہ ہمارا یہ حال تھا کہ ہم کعبہ کے پاس جاکر نماز نہیں پڑھ سکتے تھے۔ جب عمرفاروق اسلام لائے تو انہوں نے رسول اللہ ﷺ سے پوچھا: "کیاہم حق پر نہیں ہیں؟"

نى كريم ﷺ نے فرمایا: "يقيناً مم ق پر ميں ا"

مچر حضرت عمرٌ نے علی الاعلان کعبة الله میں نماز اواک۔

ای طرح جب ججرت کا وقت آیا توبڑی شان ہے ایک ہاتھ میں برہند تلوار لی، دوسرے میں تیر، جبکہ پشت پر کمان لگائی اور خاند کعبہ

یں آئے۔ سات مرتبہ طواف کیا، نماز اواک، بھر سروار ان قریش کے علقے میں آئے اور بہ آواز بلند فرمایا:

"تہہارے منھ کالے ہوں۔ جوشخص اپنی مال کو بے فرزند، اپنی بیوی کو بیوہ اور اولاد کو بیٹیم کرنا چاہتا ہووہ میرے مقابلے پر آئے۔"
لیکن کفار میں سے کسی کی جرأت نہ ہوئی کہ موت کی بید دعوت قبول کرے۔ اس کے بعد حضرت عمر نے بیس افراد کے ہمراہ مینہ کی طرف ہجرت کی۔ مینہ منورہ میں نبی کر ہے ﷺ نے حضرت عمر کا بھائی متبان بن مالک کو قرار دیا جو بنوسالم کے سردار تھے۔

## حضرت عمرؓ کے نکاح

حضرت عمر فاروق نے متعدد نکاح کئے۔ ان میں بعض نکاح تو قبول اسلام سے پہلے کئے اور بعض قبول اسلام کے بعد۔ پہلا نکاح حضرت عثمان بن مظعون کی بہن زیب سے ہوا۔ ان سے حضرت عبداللہ اور حضرت حفصہ تولد ہوئے۔ اے عثمان بن مظعون " + حفصہ "۔

دو مرانکاح قریبہ بنت الج امیتہ مخروق سے ہوا۔ وہ أتم المؤتنین أتم سلمہ کی بہن تھیں، مگر اسلام قبول ندکیا اور حضرت عمر شنے کا فرشر یک حیات کی ممانعت کے تھم کے بعد قریبہ کو طلاق دے دی۔ تیسری بیوی ملیکۃ بنت جرول خزائی تھیں۔ انہوں نے اسلام قبول نہ کیا تو حضرت عمر سنے انہیں طلاق دے دی۔ عمر سنے انہیں طلاق دے دی۔

سات ہجری کو حضرت عمرا نے حضرت ثابت بن انی الاطلح انساری کی بیٹی ہے نکاح کیا۔ آخری عمریس حضرت عمر نے حضرت امیر کی ساجزادی آئم کلثوم ہے نکاح کیا۔ یہ سترہ ہجری کی بات ہے۔ علامہ شبلی نعمانی نے "الفاروق" میں مزید بیولیوں کاذکر بھی کیا ہے۔

## حضرت عمركي شهادت

مدینہ منورہ میں فیروز نامی ایک پاری غلام تھاجس کی کنیت ابولولو تھی۔ اس نے ایک دن حضرت عمرے آگا شکایت کی کہ میرے آقا مغیرہ بن شعبہ نے جھ پر بھاری محصول مقرد کیا ہے، آپ کم کرا دیجے۔ حضرت عمر نے تعداد لوچھی۔ اس نے کہاروزانہ دودرہم۔

حضرت عمرٌ نے بوچھا تو کون سا پیشہ کرتا ہے؟ بولا کہ "نجاری نقاشی آ ہنگری" فرمایا کہ "ان صنعتوں کے مقابلے میں رقم کچھ بہت نہیں ہے۔"فیروزول میں تخت ناراض ہوکر چلاگیا۔

دوسرے دن حضرت عمر صبح کی نماز کے لئے نظے تو فیروز مخر لے کر مسجد میں آیا۔ حضرت عمر کے تھم سے پچھ لوگ اس کام پر مقرد تھے کہ جب جماعت کھڑی ہو توصفیں درست کریں۔ جب صفیں سیدھی ہو جاتیں تو حضرت عمر قشریف لاتے تھے اور امامت کرتے تھے۔ اس دن بھی حسب معمول صفیل درست ہو چکیں تو حضرت عمر المامت کے بڑھے اور جول بی نماز شروع کی فیروز نے دفعۃ گھات میں سے لئے بڑھے اور جول بی نماز شروع کی فیروز نے دفعۃ گھات میں سے نکل کر چھے وار کئے جن میں ایک ناف کے نیچے پڑا۔ حضرت عمر نے فوڑا عبد الرحمٰن بن عوف کا ہاتھ پکڑ کر اپنی جگہ کھڑا کر دیا اور خود زخم کے صدے گریے۔

عبد الرحمٰن بن عوف نے اس حالت میں نماز پڑھائی کہ حضرت عمر سامنے بھی زخی کیا۔ لیکن عمر سامنے بھی زخی کیا۔ لیکن بالآخر پکڑا گیاا در ساتھ ہی اس نے خود کشی کرلی۔

حضرت عمر کولوگ اٹھا کر گھرلائے۔سب سے پہلے انہوں نے پوچھا کہ "میرا قاتل کون تھا؟۔" لوگوں نے کہا، "فیروز" فرمایا کہ "الحمد بغد میں ایسے شخص کے ہاتھ سے نہیں مارا گیاجو اسلام کا دعوی کی مکتا ہو۔" لوگوں کا خیال تھا کہ زخم چنداں کاری نہیں غالبًا شفا ہوجائے۔ چنانچہ ایک طبیب بلایا گیا۔ اس نے نبیز اور دودھ پلایا اور دونوں چیزی زخم کی راہ باہر نکل آئیں۔اس وقت لوگوں کولیتین ہوگیا کہ وہ زخم سے جانبر نہیں ہوسکتے۔ چنانچہ لوگوں نے ان سے کہا کہ "اب آپاول عہد منتخب کرجائے۔"

والیس آئے۔ لوگوں نے حضرت عمر الو خبر کی۔ بیٹے کی طرف مخاطب ہوئے اور کہا کہ کیا خبرلائے؟ انہوں نے کہا کہ جو آپ چاہتے تھے۔ فرمایا " کیک سب سے بڑی آرزوتھی۔"

اس وقت اسلام کے حق میں جوسب ہے اہم کام تھادہ ایک خلیفہ کا استخاب کرنا تھا۔ تمام صحابہ بار بار حضرت عمر ہے ور خواست کرتے ہے کہ اس مہم کو آپ طے کر جائیے۔ حضرت عمر ہے خلافت کے معالمے پر یہ توں غور کیا تھا اور اکثر اس کو سوچا کرتے تھے۔ بار بار لوگوں نے ان کو اس حالت میں دیکھا کہ سب سے الگ بیٹھے بچھ سوچ رہے ہیں۔ دریافت کیا تو معلوم ہوا کہ خلافت کے باب میں غلطاں و بیجاں ہیں۔

دت کے غور و قرر بھی ان کے انتخاب کی نظر کسی تخص پر جمتی نہ تھی۔ بارہا ان کے منص سے بے ساختہ یہ آہ نگلی کہ "افسوس اس بار گراں کا کوئی اشھانے والا نظر نہیں آتا ۔" تمام صحابہ میں اس وقت چھے اشخاص سے جن پر انتخاب کی نگاہ پڑ سختی تھی: علی، عثمان، زہیر، طلحہ، سعد بن ابی وقاص، عبد الرحمٰن بن عوف۔ لیکن حضرت عرش ان سب میں بچھے نہ بچھے کی پاتے سے اور اس کا انہوں نے مختلف موقعوں پر اظہار بھی کر دیا تھا۔ نہ کورہ بالا بزرگوں میں وہ حضرت علی کو سب بہتر جائے تھے لیکن بعض اسباب سے ان کی نسبت بھی قطعی فیصلہ نہیں کر سکتے تھے۔

غرض وفات کے دقت جب لوگوں نے اصرار کیا توفرہایا کہ "ان چھے شخصوں میں جس کی نسبت کثرت رائے ہو وہ خلیفہ منتخب کر لیا جائے۔"

حضرت عمر کو توم اور ملک کی بہودی کاجو خیال تھا اس کا اندازہ
اس سے ہوسکتا ہے کہ عین کرب و تکلیف کی حالت میں جہاں تک ان
کی توت اور حواس نے یاوری کی ای دھن میں مصروف رہے۔ لوگوں
کو مخاطب کر کے کہا کہ جو شخص خلیفہ مختب ہو، اس کو میں وصیت کرتا
ہوں کہ پائج فر توں کے حقوق کا نہایت خیال رکھے: مہاجرین، انصار،
اعراب، وہ اہل عرب جو اور شہروں میں جاکر آباد ہوگئے ہیں، اہل ذمہ
اعراب، وہ اہل عرب جو اور شہروں میں جاکر آباد ہوگئے ہیں، اہل ذمہ
اعراب، عیمائی، یہودی، پاری جو اسلام کی رعایا تھے)۔ پھر ہر ایک کے

حقوق کی تشری کی۔ چنانچہ اہل ذمہ کے حق میں جو الفاظ کے وہ یہ تصد "میں خلیفہ وقت کو وصیت کرتا ہوں کہ وہ خدا کی ذمہ دار کی اور رسول الغد کی ذمہ داری کا لحاظ رکھے لیعنی اہل ذے سے جو اقرار ہے وہ لیورا کی طاقت سے کیا جائے۔ ان کے دشمنوں سے لڑا جائے اور ان کو ان کی طاقت سے زیادہ تکلیف نہ دی جائے۔ "

قوم کے کام سے فراغت ہو چکی تو اپنے ذاتی مطالب پر توجہ ک۔
حضرت عبداللہ کوبلا کر کہا کہ جھے پر کس قدر قرض ہے؟ معلوم ہوا کہ
چھیای ہزار درہم۔ فرمایا کہ میرے متروکہ سے ادا ہو سکے تو بہتر ورنہ
خاندان عدی سے ورخواست کرنا، اور اگروہ بھی پورانہ کر سکیں توکل
قریش سے لیکن قریش کے علاوہ اورول کو تکلیف نہ دینا۔ یہ صحیح بخاری
کی روایت ہے لیکن عمر بن شیبہ نے کتاب المدینہ میں بہ سند صحیح
روایت کی ہے کہ نافع جو حضرت عمر کے غلام تھے، کہتے تھے کہ حضرت
مر پر قرض کیونکررہ سکتا تھا۔ حال آنکہ ان کے ایک وارث نے اپنے
حصہ وراثت کو ایک لاکھ میں بچا تھا۔

حقیقت یہ ہے کہ حضرت عمر پرچھیای ہزار کاقرض ضرور تھا، لیکن وہ اس طرح اوا کیا گیا کہ ان کا مسکونہ مکان آج ڈالا گیا جس کو امیر معاویہ نے خریدا۔ یہ مکان باب السلام اور باب الرصت کے آج میں واقع تھا۔ اور اس مناسبت ہے کہ اس سے قرض اوا کیا گیا ایک مدت تک وار القضا کے نام سے مشہور رہا۔ چنانچہ خلاصة الوفائی اخبار وار الصطفیٰ میں یہ واقعہ بتفصیل فہ کورہے۔

حضرت عمر نے تمن دن کے بعد انقال کیا اور محرم کی پہلی تاریخ ہفتے کے دن مد نون ہوئے۔ نماز جنازہ حضرت صہیب نے پڑھائی۔ حضرت عبدالرحمن ، حضرت علی ، حضرت عثمان ، طلح ، سعد بن الب وقاص ، عبدالرحمٰن بن عوف نے قبر میں اتارا اور وہ آفتاب خاک میں چھیے گیا۔

حضرت فاروق اعظم کی اسلام کے بعد تمام زندگی خدمت اسلام سے عبارت ہے۔ خلافت کے بعد انہوں نے جو تاریخ ساز کارنا ہے انجام دیے وہ تاریخ بھی نہیں بھلا کتی۔ ان کے کارناموں کونہ صرف مسلمان دانش وروں بلکہ غیرسلم دانش وروں اور تاریخ دانوں نے ان

#### کارناموں کو سنہری حروف ہے لکھاہے۔ موافقات قرآنی

حضرت عمرفاروق کاذکر ہوتو ان کی فراست و تدبر اور قرآنی احکام ے ان کا تعلق بھی سامنے آتا ہے۔ جے موافقات قرآنی کا نام دیا جاتا ہے۔ گویاموافقات قرآنی حضرت عمرکی زندگی کالازمہ ہے۔

سامنا

' فاروق اعظم سید ناحضرت عمرٌ کے متعلق ارشاد نبوی ﷺ ہے: ''تحقیق تم سے پہلی امتوں میں محدث یعنی ایسے لوگ ہوا کرتے تھے جن کے دلوں پرحق بات کا الہام ہوتا ہے۔اگر میری اُمنت میں کوئی شخص ایسا ہے تو دہ عمرہے۔'' (تمنق علیہ)

أيك اور حديث يسب

"بے شک اللہ تعالی نے حق کو عمر کی زبان پر رکھاہے، ای حق کے ساتھ وہ ہولتے ہیں۔" (مشکوۃ عمر <u>۵۵۷</u>)

خلیفہ ٹانی امیر المؤمنین سیدنا عمر فاروق گی ذات بیک وقت عدالت و صداقت، شجاعت و متانت، امانت و دیانت، حق گوئی اور سادگی جیسی عظیم صفات کا ایک ایسائسین امتزاج اور دل کش مجموعه تقی که اس کی نظیر بهتی و نیا تک پیش کرنا محال ہے۔ ان خصائل و شائل کے علاوہ ان کی ایک نمیاں اور منفر دخصوصیت بیہ بھی ہے کہ مرشد عالم اور معلّم کا نکات و فیل کی محبت اور آپ کی صحبت اور فیض نظر کی برکت سے فاروق اظلم کا کا کیا گیزہ دل ایسے الهای علوم کا مرکز بن چکا تھا برکت سے فاروق اظلم کا کیا گیزہ دل ایسے الهای علوم کا مرکز بن چکا تھا کہ جس کی مثال عام مسلمانوں میں تودر کنار دیگر صحابہ کرام میں بھی نظر نہیں آتی۔

قرآن کیم اللہ جلّ شانۂ کی طرف سے نازل کردہ مقدس کتاب ہے جو نہ صرف اپنے اندر ابدیت اور بھشہ باتی رہنے کا پیغیام رکھتی ہے بلکہ اس کا ہر ہر جملہ حق وصداقت اور زبان و ادب کا بے نظیر شہ پارہ بھی ہے۔ اس کا لاریب ہونا ایک الیم سلم حقیقت ہے کہ خود کفار بھی اس کا اقراد کیے بغیر نہ رہ سکے۔ حضرت عمرفاروق میں مستند کے وہ سکندر ہیں کہ جن کے قلب صادق میں اللہ تعالی نے نزول قرآن سے پہلے ہی ہمت کا ایک باتیں ودیعت فرما دی تھیں اور زبان عمر سے ان کا اظہار بھی کرا دیا تھا، جو بعد میں ونیا کی سب سے مستند کتاب قرآن کیم کا جز بھی کرا دیا تھا، جو بعد میں ونیا کی سب سے مستند کتاب قرآن کیم کا جز

بن کر قیامت تک کے لئے محفوظ کر دی گئیں۔ چنانچہ کتاب مبین ک کنتی بی آیات الی ہیں جو حضرت عمرؓ کے قلب منور کے پاکیزہ جذبات کی ترجمان بن کرنازل ہوئیں۔

● بیت الله شریف کے گرد طواف کرتے ہوئے ایک مرتبہ حضرت عرش نے آخصرت بیل کی خدمت میں عرض کیا کہ کیائی اچھاہو اگر ہم مقام ابرا بیم کومصلی بنالیں یعنی طواف کے بعد بہاں دورکعتیں بڑھ لیا کریں۔ حضرت فاروق اعظم کے اس اظہار خواہش کے تھوڑی بی دیربعد قرآن حکیم کی یہ آیت نازل ہوئی:

"اور چھم دیا کہ)جس مقام پر ابراہیم گھڑے ہوئے اس کو نماز ک جگہ بنالو۔" (سور ۃ بقرۃ : ۱۲۵)

مقام ابرائیم بیت الله کے قریب وہ جگہ جہال خوب صورت جالی کے اندر ایک بچرر کھا ہوا ہے۔ یہ وہی بچر ہے جس پر کھڑے ہو کر حضرت ابراہیم النظیمان نے بیت الله کی تعمیر کمتل فرمائی تھی۔ الله تعالی فیے اس تظیم الثان کام کو اس قدر شرف قبولیت نے نواز اکہ آپ کے یاؤں مبارک کانقش اس پھر پر منتقل ہوگیا (جو آج تک قائم ہے)۔

اس مقام پر پہنچ کرسیدنا عمرفاروق کو حضرت ابراہیم الطفیلاکی و جی ادایاد آئی تو این جذبات کا اظہار ایسے حسین بیرائے میں کیا کہ خود اللہ تعالی نے اسے پہند فرمایا اور اُمّت محمدیہ صاحبہا السلام کویہ حکم دے دیا کہ جب بھی اہل ایمان طواف سے فارغ ہوں تومقام ابراہیم کے پاس دورکعتیں پڑھا کریں۔

عزوہ بدر کے قید ایوں کے متعلق آنحضرت و اللہ نے محابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے رائے طلب کی تو محلف حضرات نے مخلف آرا بیش فراکیں۔ حضرت عمر اللہ جس فراکیں۔ انہیں قتل کر دیا جائے۔ اللہ جل شانۂ نے آن کی اس رائے کی تائید میں آیت نازل فرمائی:

"اور پینمبر کوشایان نہیں کہ اس کے قبضے میں قیدی رہیں جب تک (کافروں کو قتل کر کے)زمین میں کثرت سے خون (ند) بہادے۔"

(انغال:۱۲)

ایک بہودی کی حضرت عمر سے ملاقات ہوئی۔ اس نے کہا کہ آپ کے بی جس جبرئیل کا نام لیتے ہیں، وہ تو ہمارے شمن ہیں۔ یہ سن کر

حضرت فاروق اعظم مم في فرمايا:

"جوتخص الله کا اور اس کے فرشتوں کا اور اس کے بیغبروں کا اور جبرئیل اور میکائل کاڈمن ہو، تو ایسے کافروں کا خدا ڈمن ہے۔"

الله رب العزت نے بالکل انہی الفاظ کے ساتھ قرآنی آیت نازل فرمائی۔ گویا نزول سے پہلے ہی اللہ تعالی نے اس آیت کو حضرت عمر فاروق کی نسان صدق پر جاری فرماویا۔

"یارسول الله اکیا آپ کاخیال یہ ہے کہ الله تعالی نے حضرت عائشہ کے معاملے میں (معاذ الله) آپ سے دھو کا کیا ہے؟۔" اور پھر فرمایا:

" (اے پرورد گار) توپاک ہے، یہ توبہت بڑا بہتان ہے۔"

(نور:۱۱) بہاں بھی آپ ؓ کی زبان مبارک سے جاری ہونے والے الفاظ، قرآنی آبیت بن کرنازل ہوئے۔

© حضرت عمرٌ ایک مرتبه گھریس آرام فرمارہے تھے کہ ایک لڑکا بلا اجازت کمرے میں داخل ہوا۔ آپ ؓ کو اس سے بہت ناگواری ہوئی۔ چنانچہ انہوں نے اللہ جلّ شانۂ سے دعائی کہ "اے اللہ اس طرح بغیر اجازت واخل ہونے کو حرام فرما دیجئے۔" آپ ؓ کی اس دعا کو بارگاہ اللی میں شرف قبول حاصل ہوا اور تھوڑے ہی ون بعد آیت استیذان (کسی کے گھریس داخل ہوتے وقت اجازت طلب کرنے کے احکام سے متعلق آیت) نازل ہوئی:

"اور جب تہبارے لڑکے بالغ ہوجائیں تو ان کو بھی ای طرح اجازت حاصل کرتی جاہیے جس طرح ان کے اسکے ایعنی بڑے آومی) اجازت حاصل کرتے رہے ہیں۔"(نور:۵۵)

ا آنحضرت بھی نے غزوہ بدر کے موقع صحابہ کرام ہے مشورہ کیا کہ افار کے لشکر کے خلاف کارروائی کرنے کے لئے مدینہ منورہ ہے باہر نگنامناسب ہے پانہیں؟ اس سلیلے میں مختلف آراسامنے آئیں۔

حضرت فاروق اعظم کی رائے یہ تھی کہ اس موقع پر باہر جانا چاہیے۔قرآن حکیم نے آپ کے اس مشورے کی تائید کی۔ چنانچہ یہ آیت نازل ہوئی:

"(اور ان لوگوں کو اپنے گھروں سے ای طرح نکلناچاہیے تھا)جس طرح تمبارے رب نے تم کو تدبیر کے ساتھ اپنے گھرے نکالا اور اس وقت مؤمنوں کی ایک جماعت ناخوش تھی۔"

کرئیں المنافقین عبد اللہ بن الی کے جنازے کے وقت حضرت عمر کی رائے یہ تھی کہ آنحضرت اللہ اس کی نماز جنازہ پڑھانے کے لئے تشریف نے جائیں تاہم رسول اکرم اللہ اس کے جنازے میں تشریف لے کئے، لیکن جب آپ اللہ جنازے کی نمازے فارغ ہوئے تویہ آیت نازل ہوئی:

"اور (اے بیغیبر) ان میں ہے کوئی مرجائے تو بھی اس جنازے کی نمازنہ پڑھنا اور نہ اس کی قبر پر جا کر کھڑے ہونا۔" (توبہ: ۸۴) نمازنہ پڑھنا اور نہ اس کی قبر پر جا کر کھڑے ہونا۔" (توبہ: ۸۴)

"اور ہم نے انسان کو ٹی کے خلاصے سے پیدا کیا، پھر اس کو ایک مضبوط (اور محفوظ) جگہ نطفہ بناکر رکھا، پھر نطفے کا لو تھڑا بنایا، پھر لوتھڑے کی بوٹی بنائی، بھر بوٹی کی بڈیاں بنائیں، بھر بڈیوں پر گوشت (پوست) چڑھایا، بھراس کوئی صورت میں بنادیا۔" (نور: ۱۳۰، ۱۳۰) ان آیات مبارکہ میں انسانی تخلیق کے مراحل کو انتہائی دل کش اور مجزانہ انداز بیان میں ذکر فرمایا گیا تھا۔ فاروق آظم شنے جب یہ آیات سنیں تو بے ساختہ ان کی زبان پر جاری ہوا:

"تواللہ جوسب سے بہتر ہنانے والاہے، بڑا بابر کت ہے۔" حضرت فاروق اعظم کے بعینہ یک الفاظ، ندکورہ آیات کے آخری حصے کے طور پر نازل ہوئے۔

- ابھی تک پردے کے متعلق احکام نازل نہیں ہوئے تھے، لیکن حضرت عمر کی شدید خواہش تھی کہ پردے کا حکم آنا چاہیے اور اس خیال کا بعض مرتبہ اظہار بھی فرمایا تھا۔اس پر آیات جاب نازل ہوئیں بن میں پردے کے احکام بیان کے گئے۔
- بناب رسول الله ﷺ ایک مرتبدا نے الل فانہ ہے کی بات پر

رنجیدہ ہوئے، حضرت عمر کو اس سے بہت صدمہ ہوا۔ چنانچہ آپ ا نے ازواج مطہرات سے اپنے جذبات کا اظہار فرماتے ہوئے عرض کیا:

"اگر پیغبر تمہیں طلاق دے دے تو عجیب نہیں کہ ان کاپرورد گار تمہارے بدلے ان کوتم ہے بہتر بیویاں دے دے۔ "(تحریم:۵)

ایک مرتبہ آنحضرت کی خدمت میں دوآدی کمی مقدے کے فیصلے کے لئے حاضر ہوئے۔ آپ کی نے ان میں سے ایک کے حق میں فیصلہ فرمایا جو عدل وانصاف پر مبنی تھا۔ دوسرے شخص کو اس سے ناگواری ہوئی۔ اس نے اپنے فراق خالف سے کہا کہ چاوعمرفاروق کے پاس جاکر اس جھڑے کا فیصلہ کراتے ہیں۔ چنا نچہ دونوں حضرت عمر کی خدمت میں پہنچ اور ساری صورت حال بیان کی، میہاں تک کہ یہ بھی بیان کر دیا کہ آنحضرت اس مقدے کا فیصلہ فلاں کے حق میں فرما کی ہے۔

یہ سن کر حضرت عمر شنے انہیں وہیں کھڑے ہونے کا تھم دیا اور خود گھر تشریف لے گئے، تموار اٹھا کر باہر آئے اور اس شخص کا سرتن سے جدا کر دیاجس نے رسول اللہ ﷺ کا فیصلہ صادر ہونے کے بعد بھی حضرت عمر کے پاس آنے کی خواہش ظاہر کی تھی۔ جب رسول اگرم ﷺ کی خدمت میں اس واقعے کی اطلاع پہنی تو اک وقت آپ ﷺ کی خدمت میں اس واقعے کی اطلاع پہنی تو اک وقت آپ ﷺ کروی کے آثار نمایاں ہوئے اور یہ آیت نازل ہوئی:

ال واقع سے داضح ہوا کہ حضرت عمرؓ نے جو جرأت مندانہ فیصلہ فرمایا تھا، اس کی تائید خود مالک الملک نے بھی فرمادی۔ جناب رسول اللہ ﷺ نے اس آیت کے نازل ہونے کی وجہ سے مقتول کے خون کو ہدر فرمادیا (یعنی اس کے دراثول کے لیے قصاص یادیت کاحق ختم فرمادیا)۔

🗗 ایک مرتبہ آنحضرت منے اپنے طبعی جذبہ شفقت و محبّت کے تحت

بعض منافقین کے لیے بھی استغفار کیا۔ جب اس کاعلم حضرت عمر فاروق کو ہوا تو انہوں نے بارگاہ رسالت میں مود بانداز میں عرض کیا:

" آپﷺ ان کے لیے مغفرت مانگیں بانہ مانگیں(ان کے حق میں برابر ہے)اللہ تعالیٰ ان کوہر گزنہیں بخشے گا۔" (منافقون: ")

آپ کے اس جملے کو بھی دیگر بعض جملوں کی طرح بارگاہ اللی میں دہ محبوبیت حاصل ہوئی کہ اللہ جل شانۂ نے ان ہی الفاظ کے ساتھ اپنی کتاب حکیم کی آیت نازل فرمائی۔

ندکورہ واقعات بیں حضرت عمر کی قرآن کے ساتھ حیرت انگیز موافقت کو دیکھ کر اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ آپ کو اللہ جلّ شانۂ کیسی خصوصی تائید حاصل تھی اور حق وہدایت کو کس طرح آپ کی طبیعت و فطرت میں ووبعت فرمادیا گیا تھا۔ فاروق اظلم کی سیرت طیبہ کے بہت سے تاب ناک پہلو ہیں، لیکن صرف قرآن کریم کے ساتھ موافقت کے اس ایک پہلو کا اگر مطالعہ کیا جائے تو آپ کی عظمت و محبت لوح ول پرنقش ہوئے بغیر نہیں رہ عکتی۔

\* عمرو بن بحس : منه من هم ایک یبودی - بدوبی شخص به جونی کریم کی ایک یبودی - بدوبی شخص به جونی کریم کی برا بیتر بیشنگ کا اراده اور اس نے چھت پرے کی کریم کی پر ایک بڑا بیتر بیشنگ کا اراده کیا۔ لیک نبی کریم کی کو اس کے ناپاک ارادے کاعلم ہوگیا۔ بعد میں ای واقع ہوا - دیم بنو نفیر، غزوه -

\* عمرو بن لحی : عرب میں بت پرتی کابانی-اس کا اصل نام ربیعہ بن حادثہ تھا- عرب کامشہور قبیلہ خزاعہ ای کسل ہے ہے عمرو ہے پہلے جرہم کعبہ کے متولی تھے۔ عمرو نے جنگ وجدال کے بعد جرہم

کو مکہ ہے نکال دیا اور خود حرم کامتولی بن بیٹھا۔ کہتے ہیں کہ دہ ایک بار شام کے کس شہر گیا۔ وہاں کے لوگوں کو اس نے بتوں کو پوجتے دیکھا تو پوچھا کہ ان کو کیوں پوجتے ہو؟ انہوں نے کہا کہ یہ حاجت روا ہیں، لڑا ئیوں میں فتح ولاتے ہیں، قبط پڑتا ہے توپانی برساتے ہیں۔ عمرونے چند بت الن ہے لے اور کعبہ میں لا کر کعبہ کے آس پاس کھڑے کر دئیے۔ کعبہ چونکہ عرب کا مرکز تھا، اس لئے تمام قبائل میں بت پرتی کا رواج ہوگیا۔

# ع و

# **\* عوالي:**⇔عال\_

عوميم بن سماعده: صحابی رسول - کنیت ابوعبدالرحمان مقل مقل اول مقل ما المول مقل براسلام مقل و قبیله اول سے تعلق تفال بیعت عقبه ثانیه کے موقع پر اسلام قبول کیا اور پھر تمام غزوات میں شرکت کی - رسول الله الله قبیل کے قربی ساتھوں میں سے تھے - حضرت عومی بن ساعدہ نہایت صفائی اور پاکیزگی بند تھے - سب سے پہلے انہوں نے بی اعتجے کے لئے پائی کا استعالی کیا -

بع عیاش بن الی ربید: صحابی رسول - کنیت الوعبدالر من صحی - ابوجبل کے بھائی تھے لیکن اللہ تبارک و تعالی نے انہیں اسلام کی دولت ہے مالامال فرمایا تھا - اپنی بیوی اسا کے ساتھ صبشہ کو بجرت کی لیکن کسی بہانے ہے ابوجبل نے انہیں پکڑ کر قید کرلیا اور طرح طرح کی افریتیں دینا شروع کر دیں - آنحضور ﷺ نے انہیں آزاد کرایا - حضرت الو بکر صدیت کے دور میں فتوحات شام ہے واپسی یروفات یائی -

ا کی مسلمانوں ایک مقام جو مکہ کے ستم رسیدہ اور بے کس مسلمانوں کا محکانہ بن گیا تھا۔ پہلے تو بیہاں حضرت عتبہ بن اسید (ابویصیر) نے پناہ لی۔ رفتہ رفتہ دفتہ مکہ سے کئ مسلمان آگر یہاں چوری چھپے رہنے لگے تاکہ مکہ

کنارے ذومروۃ کے پاس تھا۔ ہے عتبہ بن اسید + حدیدیہ سلے۔ پ عین : مسلمہ کذاب کا جائے پیدائش۔ یہ علاقہ عقر یا اور حیلیہ کے قریب واقع ہے۔ ہے مسلمہ کذاب۔ والوں کے مظالم سے خود کو بچاسکیں۔ بعد میں ان لوگول کی انجھی خاصی تعداد ہوگئ کہ قریش کا کوئی کاروان تجارت شام کو جایا کرتا، اسے روک لیتے اور اس طرح اپنا گزر بسر کرتے۔ یہ مقام سمندر کے



# غ

# غ ر

\* غربب الحديث: علم مديث كالك اصطلاح - وه كمايس جن میں احادیث میں وارد ہونے والے کلمات کی لغوی و اصطلاحی تحقیق و تشریح کی گئی ہو۔اس موضوع پرسب سے پہلی کتاب الم نضر بن شمیل اور الوعبیدہ معربن المثنیٰ کی ہے۔ بعد میں امام اصمعی اور علامہ ابن تنیبہ دینوری ؓ نے اس موضوع پر تلم اٹھایا۔اس کے بعد علامہ خطائی سنے ان سب کوجع کردیا، لیکن اس موضوع برسب سے پہلی جامع اور مفضل کتاب امام الوعبید قائم بن سلام کی «غریب الحدیث" ہے جوحیدر آباد وکن سے شائع ہو کی ہے، البتہ اس ہے کسی لفظ کے معنی تلاش کرنا بہت مشکل ہے، کیونکہ اس میں حروف جمجی کی ترتيب كاكوئى لحاظ نبيس ب-اس كے بعد علامد زمخشري في "الفائق" کے نام سے ایک کتاب تھی جوحس ترتیب کے لحاظ سے سابقہ تمام كالول يرفائق ب ليكن اك نوع كاسب ي زياده جامع كام علامه مجر الدین ابن اخیر الجزری الے کیا، جن کی کتاب "النہایہ فی غریب الحديث والاثر" نهايت جاثع بھي ہے اور مرتب بھي۔ اس کو انہوں نے حروف جمجی کی ترتیب پر مرتب کیاہے، ای لئے اس موضوع پر اس کافائدہ عام ہوا اور وہ ماخذ میں شار ہوئی۔اس موضوع پر اور بھی بہت ی کتابیں لکسی گئ ہیں، جیسے عبدالغافر فاری کی "مجمع الغرائب" اورقام مرقسطيّ كي "غريب الحديث" وغير بم-

آخری دور میں علامہ طاہر پٹنی نے "مجمع بعداد الانواد فی غرائب الننزیل ولطائف الاخبار" تالیف فرائی جو اس نوع کی مقبول، مستند اور متداول کتاب ہے۔ علامہ انور شاہ کشمیری اس کتاب کوغریب الحدیث کی تمام کتابوں پر فوقیت دیا کرتے تھے جس کی

## غ ا

الله علی اور بیس او نفیال ایک لاائی میند سے لگ بھگ بارہ میل کے فاصلے پر غابہ نام کی ایک چراگاہ تھی جس میں رسول الله بھی کی اونفیال چرا کرتی تھیں۔ ایک رات بنو غطفان کی ایک شاخ فزارہ کے سردار عینیہ بن حصن نے چالیس افراد کے ہمراہ غابہ پر حملہ کیا در بیس اونفیال ہانک کر لے گیا۔ اس کے ساتھ حضرت البوذر عفاری کے بیٹے کوجو ای چراگاہ میں تھا، قتل کر ڈالا۔ رسول الله بیش فاری کے بیٹے کوجو ای چراگاہ میں تھا، قتل کر ڈالا۔ رسول الله بیش کو اطلاع ہوئی توآپ بیش پائے سویاسات سو افراد کے ساتھ نظے اور کو اللہ وونوں گر دبوں میں ان لئیروں کا بیچھا کیا، بیبال تک کہ انہیں جالیا۔ دونوں گر دبوں میں لا آئی ہوئی۔ چار لئیرے مارے کے اور ایک مسلمان شہید ہوا۔ تاہم بیس میں سے صرف دی او نفیال مسلمانوں کا لشکر واپس حاصل کر بیس میں سے صرف دی اونفیال مسلمانوں کا لشکر واپس حاصل کر

پن غار تور: مدے دائیں ست بین میل کے فاصلے پر ایک بہاڑ جس کا نام "ثور" ہے۔ اس بہاڑیں جو غارب "غار ثور" کہلا تاہ۔ بہاڑ کی جوٹی لگ بھک ایک میل بلند ہے۔ یکی وہ غارب جس میں نبی سریم صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت الویکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ جرت کے وقت جھے۔

حالوبكر صديق+صديق اكبر+ بجرت رينه-

الله عليه وسلم على الله عليه وسلم على الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الموت على المرتب على المرتب المرتبين - المرتبين -

وجہ یہ تھی کہ اس کتاب میں صرف ،الفاظ ہی کی تشریح نہیں کی گئا، بلکہ ہر لفظ جن احادیث میں آیا ہے، ان احادیث کی بھی مختصر اور طخص تشریک اس میں موجود ہے۔ حضرت شاہ صاحب فرمایا کرتے تھے کہ اس کے مولف نے الفاظ کی تشریح کرتے ہوئے کتب لغت کے علاوہ تمام شروع حدیث کو بھی سامنے رکھاہے۔

## غ ز

اسلامی باسلامی اصطلاح، اسلامی لڑائی، اسلامی بنگ جس میں خاتم انبیتین حضرت محمصطفی نظیہ نے بہ نفس نفیس شرکت کی ہو۔ بی کرمی بیٹی کے زمانے میں اسلام کے غلیم اور اپنے دفاع کے لیے جو لڑائیاں لڑی گئیں، اہل سیرنے انہیں دو قسموں میں تقسیم کیا ہے: ایک سخوہ " کرمی بیٹی نے خود شرکت کی۔ اسی لڑائیوں کو " خود شرکت کی۔ اسی لڑائیوں کو شخوہ " کہتے ہیں۔ دو سرے وہ لڑائیاں جن میں نبی کرمی بیٹی نے بدات خود توکملی شرکت نہیں کی، لیکن کسی صحابی کو امیر اشکر بنا کر انہیں بذات خود توکملی شرکت نہیں کی، لیکن کسی صحابی کو امیر اشکر بنا کر انہیں کفارے مقابلے کے لئے بھیجا۔ الیمی لڑائی کو " سریہ " کانام دیا گیا۔ اسلام سے پہلے جگ وقال میں بڑے عبرت ناک مظالم مفتوح قوموں پر ڈھائے جاتے تھے۔ اسلام کی آمد کے بعد نبی کرمی بیٹی نے اس فیر انسانی طریقوں کو بند فرہا دیا۔ ان کی تفصیل غزوات سے متعلق کتب میں دکھی جاسکتی ہے۔

غزوات کی تعداد کتنی ہے، اس میں پھے اختلاف ہے البتہ زیادہ تر نے غزوات کی کل تعداد ہے ہتائی ہے۔ انسائیکلوپیڈیاسیرت النی اللہ علیہ میں ان غزوات کا ذکر ردیف وار ترتیب میں ان کے مقام پر آیا ہے۔ ان غزوات کے نام اور ترتیب یہ ہیں:

- 🔾 غزوة بواط ياغزوة ودان ٦٠ الوا، غزوه
  - 🔾 غزوهٔ لواطه بالواط، غزوه
  - ﴿ غُرُوهُ سَفُوان ٢٠ سَفُوان، غُرُوه
- ﴿ غزوهُ ذَى العشيره ٥٠ ذى العشيره وغزوه
  - 🔾 غزدهٔ بدرد بدر، غزده

- 🔾 غزوهٔ بنوقینقاع 🦙 بنوقینقاع، غزوه
  - 🔾 غزوهٔ سولق 🗘 سولق، غزوه
- 🔾 غزوهٔ قرقرة الكدرات قرقرة الكدر، غزوه
- 🔾 غرره بنوغطفان دې بنوغطفان، غروه
  - 🔾 غزوهٔ بنوسلیم 🖒 بنوسلیم، غزوه
    - 🔾 غزدهٔ احداث احد، غزده
- 🔾 غزوهٔ حمرا الاسداني حمرالاسد، غزوه
  - 🔾 غزوهٔ بنونضيرات بنونضير، غزوه
- ﴿ غزوهُ بدر الوعد ٢٠ بدر الوعد، غزوه
- 🔾 غزوهٔ ذات الرقاع ٦٠ ذات الرقاع، غزوه
- ﴿ غزوهُ رومة الجندل كوومة الجندل، غزوه
  - نغزوهٔ بنومصطلق بی بنومسطلق، غزوه
    - 🔾 غزوهٔ خندق 🗘 خندق، غزوه
    - 🕥 غزوهٔ بنوقر بظه دی بنوقر بظه، غزوه
    - نزوهٔ بنولمان بې بنولعيان، غزوه

      - 🔾 غزوهٔ حدیده 🗘 حدیده، غزوه
        - ن طروهٔ خیران خیران نظرهٔ خیران خیران طروه

        - ) غزوهٔ مکه ای مکه، غزوه
        - ن غزوه محنین این خزوه
      - 🔾 غزوهٔ طائف 🗘 طائف، عزوه
      - ن غزوهٔ تبوک 🗘 تبوک، غزوه

# غ س

پ غسان: ایک قبلے کانام۔ دور نبوی میں یہ قبیلہ شام تک پھیلا ہوا تھا۔ یہ لوگ عیمائی تھے اور ہرقل روم کے باج گزار تھے۔ آٹھ جمری میں رسول اللہ ﷺ نے ایک وفد اسلام کی تلیخ کے لئے اس قبیلے کی طرف بھیجاجس کو انہوں نے شہید کر ڈالا۔ اس پر آنحضور ﷺ

نے تمن ہزار افراد کالشکر تیار کر کے بی غسان کی سرکوئی کے لئے بھیجا۔
دوسری جانب ایک لاکھ کالشکر موجود تھا۔ موتہ کے مقام پر دونوں
فوجوں کا آمنا سامنا ہوا۔ اسلامی لشکر کو سخت جانی و مالی نقصان ہوا،
لیکن دوسرے دن جب لشکر کی کمان حضرت خالد بن ولید کے ہاتھ آئی
تو انہوں نے جنگ کا پانسہ بلیث دیا۔ اس فتح سے خوش ہوکر آپ پھر کے لئے تھا۔
نے حضرت خالد بن ولید کو «سیف الله" کالقب دیا۔

عنسل الملا تكد: حفرت حظله بن الى عامر كالقب وراصل غزوة احديث شهادت كي بعد انبيل ملائكد في مسل ديا تفا - اس لئ ان كالقب "غسيل الملائكة" بريميا -

# غ م

\* غطفان، غزوه:

## غ ف

🗱 غفار! قبيله غفار كاجد امجد - بنو كنانه ميس غفار بن مليك بن بكر

بن عبد مناف بن کنانہ ایک شخص تھا۔ اس کی اولاو قبیلہ بن غفار کے نام سے مشہور ہوئی۔ نبی کریم ﷺ کے جلیل القدر صحابی حضرت البوذر غفاریؓ کا اسی قبیلے سے تعلق تھا۔

# غ م

**\*عم كاسال: ١٥٥٠ ا**لحزن\_

# غ ن

پ تقیمت: ال غنیت وه ال جومسلمان مجابرین کافرول سے جنگ کر کے حاصل کریں، "غنیمت" کہلاتا ہے۔ نبی کریم اللہ کی کہ اللہ اللہ کہ ایک بعثت سے قبل کسی نبی کی اُمت کے لئے یہ ال حلال نہ تھا۔ چنا نچہ حضرت جابر بن عبداللہ کی ایک حدیث ہے جس میں رسول اللہ اللہ اللہ خصوصیت یہ بیان فرمائی ہے:

"اموال ننیمت صرف میرے لئے بی حلال کیے گئے ہیں،اور مجھ سے پہلے کسی کے لیے مال ننیمت حلال نہ تھا۔"



ف

#### ف

ابراہیم النظیمی اسلامی تاریخ کا ایک خاص مقام۔ جب حضرت ابراہیم النظیمی حضرت اسائیل النظیمی اور ان کی والدہ حضرت باجرہ کو فرص نے کر محرے نظے تو (تو رات کے مطابق) ایک زمانے تک حضرت اسائیل فاران میں رہے اور تیر اندازی کرتے رہے۔ فاران کہاں ہے؟ اس کاجواب دینا مشکل ہے۔ سیرت النبی جلد اول میں ایک مختصر کی رہنمائی ان الفاظ میں ورج ہے:

"توراة كى عبارت مذكوره مين تصريح ب كد حضرت اسأعيل فاران میں رہے اور تیراندازی کرتے رہے۔ میسائی کہتے ہیں کہ فاران اس صحرا کانام ہے جو فلسطین کے جنوب میں واقع ہے اس لئے حضرت ا المعلل كاعرب من آنا خلاف واقعه ب- جغرافيد دانان عرب عمومًا ٠ متفق ہیں کہ فاران، حجاز کے پہاڑ کا نام ہے۔ چنا بحہ مجم البلدان میں صاف تصری ہے لیکن عیرائی مصنفین اس سے اتفاق نہیں کر سکتے۔ اس کافیصلہ ایک بڑی طویل بحث پر منی ہے جومباحثہ اور مناظرہ کی حد تك پننج جاتى ہے۔اس لئے ہم اس كوقلم انداز كرتے ہيں۔البتداس قدر بنانا ضروری ہے کہ عرب کی حد شالی کسی زمانے میں کس حد تک وسيع تقى - موسليوليران ترن عرب ميل لكهية بين: "اس جزير ي كل حد ال اس قدر صاف اور آسان نہیں ہے لینی یہ حد اس طرح برقائم ہوتی ہے کہ غزہ سے جو فلسطین کا ایک شہراور بحرمتوسط پرواقع ہے، ایک خط جنوب بحراوط تک کھینچاجائے اور وہاں سے دمش اور دمش سے وریائے فرات تک اور وریائے فرات کے کنارے کنارے الا کر خلیج فارس میں طادیا جائے۔ اس خط کو عربستان کی حد شال کہد سکتے ہیں۔" اس بنا پر عرب کے حجازی حصے کا فاران میں محسوب ہونا خلاف

قیاس نہیں۔ توراق (سفر کوین باب ۲۵ آیت ۱۸) میں حضرت اسامیل الطیفیلاکی جائے سکونت کا بیان ہے۔ وہاں یہ الفاظ ہیں:

"اور وہ حویلہ سے شور تک جو مصرکے سامنے اس راہ میں ہے جس سے سور کو جاتے جیں، آ بستے تھے۔"

اس تحدید میں مصرکے سامنے جوز مین پڑتی ہے وہ عرب ہی ہوسکتا ہے۔ نصاری کی مقدس کتابوں میں جس قدر اعتباہے، بنو اسرائیل کے ساتھ ہے۔ بنی اساعیل کاذکر محض خمنی طور پر آجا تاہے اور اس وجہ ہے حضرت اساعیل کا عرب ہی میں آباد ہونا بہ تصریح نہیں ملتالیکن محتلف تلمیحات سے مفہوم ہوتا ہے کہ حضرت ہاجرہ کا عرب میں آباد ہونا ایک مسلمہ ام متھا۔

سلمدامر تفا-**\*فاروق اعظم**: همرفاروق م

ابتدائے اسلام میں مسلمان ہوئیں۔ بیلا نکاح ابوعمرو خفص بن مغیرہ ابتدائے اسلام میں مسلمان ہوئی۔ بیلا نکاح ابوعمرو خفص بن مغیرہ سے ہوا۔ دس ججری میں طلاق ہوگی۔ بعد میں بی کریم کی ایما پر حضرت اسامہ بن زیدے نکاح کرلیا۔ حضرت عمرے انقال کے بعد مجل شور کی کا اجلاس حضرت فاطمہ بنت قیس کے مکان ہی پر ہوتا تھا۔ مجل شور کی کا اجلاس حضرت فاطمہ بنت قیس کے مکان ہی پر ہوتا تھا۔ چھوٹی صا جزادی، فاطمہ الز ہرا جو حضرت خدیجہ الکبری کے بطن سے چھوٹی صا جزادی، فاطمہ آپ کی کو صا جزادیوں میں سب سے محبوب بیں۔ حضرت فاطمہ آپ کی کو صاحزادیوں میں سب سے محبوب بیس۔ حضرت فاطمہ الز ہرا ہی تمام خواتین کی سردار ہوں گی۔

حضرت فاطمہ کی پیدائش نبی کریم ﷺ کی عمر کے اکتالیسویں برس (غالبًا) میں ہوئی۔

حضرت فاطمه كالقب "سيدة النساء العالمين" بـ ايك وفعه حضرت فاطمة الزهرا بيار موكي توني كريم والله في ان بان كاحال وريافت كيا- حضرت فاطمه في اي تكيف بتائي اوريه بحي عرض كياكه كمه كما في في من كرفرايا:

"اے بیٹی آکیاتم اس پر خوش نہیں ہوکہ تم دنیا کی عور تول کی سردار ہو؟"

حضرت فاطمه في عرض كيا:

"باباجان! مرتم عليه السلام كدم كميس؟" ني كريم عظي في فرايا:

"وہ اپنے زمانے کی عور تول کی سردار ہیں اور تم اپنے زمانے کی عور تول کی سردار ہو۔اور تمہارا شوہرد نیا اور آخرت میں سیدہ۔" حضرت عائشہ صدیقیہ فرماتی ہیں:

"فاطمه سے بڑھ کر کوئی رسول اللے کی بات چیت میں مشابہ نہ تھا۔وہ جب بی کرم اللے کے پاس آیا کرتی توآپ اللے آگے بڑھے، پیثانی پر بوسہ دیے، مرحبا فرمایا کرتے۔اور جب آپ اللے بی ہے سلے جاتے تووہ بھی ای طرح سے ملا کرتیں۔"

حضرت عائشہ بی کا ارشادہ:

"من سف فاطمه سے بڑھ كر ج بولنے والا نبيس و كيمها بال، وبى اليابوسكتا بونى وليا الله كا ال

## حضرت علی ہے نکاح

حضرت علی نے اپنا کھی اٹاشہ حضرت عثمان کے ہاتھ فروخت

کرے ۱۹۸۰ ورہم شادی کے اخراجات کے لئے فراہم کئے اور ساری

رقم حضور ﷺ کے سامنے رکھ دی جس پر آپ ﷺ نے انہیں ایک

تہائی رقم شادی کے متفرق اخراجات پر اور دو تہائی کو دلہن کے

جوڑے پر صرف کرنے کی ہوایت فرمائی ۔ اپنی شادی کے سلطیس خود

حضرت علی فرماتے ہیں کہ میرے پائی ایک لونڈی تھی جے بی نے

کھی عرصہ پیشتر آزاد کر دیا تھا۔ اس نے جھے ہے ایک مرتبہ ذکر کیا تھا

کہ میں حضور ﷺ ہے حضرت فاطمہ میرے پائی توشادی کر دخواست

کروں۔ میں نے اے جواب دیا کہ میرے پائی توشادی کرنے کو

کوئی پید کوری نہیں پھر اخراجات کہاں سے بورے کروں گا تاہم
اس کے اصرار پریس حضور ﷺ کی خدمت بیں اس نیت سے کیالین
ان کی شخصیت سے مرعوب ہو کریس اپنا دعا بیان کرنے کی ہمت نہ کر
سکا اور خاموش ہو گیا۔ لیکن حضور ﷺ نے جھ سے جب سوال کیا کہ
کیا تم جھ سے حضرت فاطمہ " کے دشتے کی بابت ورخواست کرنے
آئے ہو تو یس نے اثبات بیں جواب ویا۔ آپ ﷺ نے وریافت کیا
آیا تہاد سے پاس مہر کی اوا گی کے لئے پھے رقم سے بیس نے کہا، پھے
نہیں۔ حضور ﷺ نے پھر جھے مشورہ دیا کہ تم وہ زرہ فروخت کر دوجو
نہیں۔ حضور ﷺ نے پھر جھے مشورہ دیا کہ تم وہ زرہ فروخت کر دوجو
فرد مرانکاح ہوگیا اور میر کی زرہ سے مہر کی رقم کی اوا گی ہوئی۔
طرح میرانکاح ہوگیا اور میر کی زرہ سے مہر کی رقم کی اوا گی ہوئی۔
ایک اور روایت کے مطابق مرینہ منورہ کے افساریوں نے

ایک اور روایت کے مطابق مدینہ منورہ کے انعماریوں نے حضرت علی ہے رشتہ طلب کرنے کو کہا اور جب وہ حضور ﷺ کی ضدمت میں اپنی ورخواست لے کر پیش ہوئے تو آپ ﷺ نے فرمایا، اہلاً وسملاً۔ حضرت علی جب والیس انصاریوں کے پاس آئے تو ان کے استضار انہوں نے کی الفاظ وجراد نے جس پر انہوں نے کہا کہ ان الفاظ سے رضامندی کا اظہارہوتا ہے۔

حضرت علی کے نکاح کے بعد آنحضرت ﷺ نے فرمایا کہ شادی کی رسومات میں دلیمہ بھی شامل ہوتا ہے۔ اس پر حضرت سعد شنے اپنی جانب سے بکرا پیش کیا اور دیگر انصاری محابہ نے بقیہ اخراجات دے کردعوت ولیمہ کا اہتمام کرایا۔

## حضرت فاطمه كى رخصتى

حضرت علی کا مکان آنحضور ﷺ کے مکان سے تھوڑا آگے تھا۔
رسول اللہ ﷺ نے اپی خادمہ آتم ایمن کے ہمراہ اپی لخت جگر حضرت
فاطمہ "کو حضرت علی کے بہاں بجوادیا اور ان کے جانے کے تعوژی
در یعد آپ ﷺ بحی وہاں تشریف لے سے اور وضو کے لئے پائی طلب
کیاجس سے فارخ ہو کر آپ ﷺ نے بقیہ پائی حضرت علی پر چھڑکا
بھریہ دعافرمائی: اے اللہ ان و ونوں پر اپی رحمت نازل فرما اور ان پر
اپنے رحم و کرم کی بارش فرما اور ان کی اولادوں پر اپنافضل و کرم فرمایا۔
حضرت علی کے پاس مہر کی اوا یک کے لئے بچھ رقم نہ تھی اور

انہوں نے اپنی زرہ بطور مہروے دی تھی جس کی قیمت فروخت چارسو در ہم کے مساوی بنتی تھی۔ اگر چہ اس بارے میں اختلاف پایا جاتا ہے کہ اس زرہ کی قیمت فروخت کتنی تھی لیکن اس پر سب کا اتفاق ہے کہ حضرت فاطمہ ی<sup>م</sup> کی مہرکی رقم چار سودر ہم ہے کم نہ تھی۔

نى كريم الله الله عضرت فاطمه كو مندرجه زيل الله الوقت تكاح عطافرا أي تعين:

- لكرى كاليك بلنك جس يركدوانى كاكام كيابواتها-
- چرے کا ایک تلیہ جس میں مجور کی چھال بھری ہوئی تھی۔
  - 🗗 ایک پاله۔
  - 🕜 ایک چڑے کامشکیزہ یالی بھرنے کے لئے۔
    - 🕒 ایک کلی۔
    - 🕥 دوعدد مٹی کے برتن۔

تمام عمر ان کے گھریلو سامان میں صرف یکی چیزیں زیر استعمال تھیں۔

آنحضور المحقق کے اس دنیا سے تشریف نے جانے کے وقت حضرت فاطمہ کی عمر ۲۹ سال تھی۔ حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ وہ حضور المحقیق کے پاس ہیٹھی تھیں کہ اس وقت حضرت فاطمہ آنہیں ویکھنے مضور المحقی الموری ہیں گا اندازہ ہو بہو اپنے والد جیسا تھا۔ حضور المحقی آؤمیری بی بالا وسلا۔ اور بھر انہیں اپنے برابر بھالیا اور ان کے کانوں میں پھے کہا جس کو سن کروہ روزیں۔ بھر دوبارہ ان کے کان میں بھے کہا جس پر وہ ہنس پریں۔ حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ اور پھر ہنس دیں۔ بہلے بہل تو حضرت فاطمہ نے جھے وہ رازی بات جھے اس پر خت تعجب ہوا کہ وہ کیابات تھی جے سن کر بہلے وہ روزی بات تھی جے سن کر بہلے وہ روزی بات بنانے میں تال کیالیان آنحضرت واطمہ نے جھے وہ رازی بات بنانے میں تال کیالیان آنحضرت والمہ نے انہوں نے فرمایا کہ جبر بل القیلی ہر سال ایک مرتبہ قرآن شریف کی تلاوت فرمایا کہ حضرت انہوں نے یہا کہ حضرت انہوں نے یہا گا انقال قریب ہوا در یہ تمام اہل انہوں نے اس کی دو مرتبہ تلاوت فرمائی اس سال انہوں نے اس کی دو مرتبہ تلاوت فرمائی اس سال انہوں نے اس کی دو مرتبہ تلاوت فرمائی اس سال انہوں نے اس کی دو مرتبہ تلاوت فرمائی اس سال انہوں نے اس کی دو مرتبہ تلاوت فرمائی اس سال انہوں نے اس کی دو مرتبہ تلاوت فرمائی اس سال انہوں نے اس کی دو مرتبہ تلاوت فرمائی اس سال انہوں نے اس کی دو مرتبہ تلاوت فرمائی اس سال انہوں نے یہ مراولی کہ آپ والی کا انقال قریب ہوا در برتہ تمام اہل

بیت میں مجھے (حضرت فاطمہ ) کو سب سے پہلے ان سے ملاقات کا شرف حاصل ہوگا۔ اس پر مجھے رونا آیا تھا۔ پھر انہوں نے بھے سے دریافت کیا کہ کیا جہیں پوری دنیا بھر کی عور توں کی سرداری حاصل کرنا پند ہے تو مجھے اس پرخوشی ہوئی اور میں نے اظہار مسرت کیا تھا۔

آنحضور ﷺ کے انقال کے دقت آپ ﷺ کی صاجر اولی میں مرف حضرت فاطمہ میں حیات تھیں اور آپ کی وفات سے انہیں ہے صد صدمہ پہنچا۔ آپ کے انقال پر مسلسل روتی رجیں اور آپ ﷺ کے انقال کے صرف چھے ماہ بعد حضرت فاطمہ کی رحلت ہوئی۔

اپی تیوں بہنوں کی طرح حضرت فاطمہ کی وفات بھی عالم شباب میں ہوئی۔ اس وقت تک حضور ﷺ کی وفات کو صرف چھ اہ گزرے ہے۔ کچھ حضرات کے خیال میں وہ آپ ﷺ کی وفات کو صرف سے چار صرف سرف سر روز بعد تک حیات تھیں اور ابعضا س میعاد کو دوہ اہ سے چار الله تک بتاتے ہیں۔ لیکن زیادہ مستند روایت کے مطابق حضرت فاطمہ کی وفات رمضان المبارک الصیں ہوئی۔ اس وقت حضرت فاطمہ کی وفات رمضان المبارک الصیں ہوئی۔ اس وقت حضرت فاطمہ کی میش کوئی اپوری اتری جس عمره میں آپ ﷺ نے فرایا تھا کہ حضرت فاطمہ اللہ اللہ بیت میں سب سے میں آپ ﷺ نے فرایا تھا کہ حضرت فاطمہ اللہ اللہ بیت میں سب سے میں آپ ہیلے ان سے ملیں گی۔

مضرت أمّ سلمة فرماتی ہیں کہ اپی وفات سے کچھ پیشرانہوں نے فسل کے لئے پانی طلب فرمایا اور صاف کیڑے بہنے کو مانگے۔ اس وقت حضرت علی گھر میں موجود نہ تھے۔ شل فرمایا اور کیڑ ہے بہنے کے بعد بستر بچھانے کو کہاجس پر قبلہ روہو کر دراز ہو گئیں۔ حضرت اُنم سلمہ میں قبلہ میرا آخری وقت اب قریب ہے۔ اس کے بعد ان کی وفات ہوگی۔ جب حضرت علی والی آئے تو اُنم سلمہ نے ان سے مارا ماجرا بیان کیا اور انہوں نے ان کے فرمانے کے مطابق سپرد فاک کیا۔ حضرت عباس نے حضرت فاطمہ کی نماز جنازہ پڑھائی اور فاک کیا۔ حضرت عباس نے حضرت فاطمہ کی نماز جنازہ پڑھائی اور

حضرت علی اور حضرت فعنل کے ہمراہ مل کر لحد میں اتارا۔

\_\_\_ ف

کی میلی اسل مدید وراصل قرآن پاک نے مسل مدید وراصل قرآن پاک نے مسل مدید وراصل قرآن پاک نے مسل مدید و کے واقع کو "فتح مدید یو و فتح مدید یو و فتح مدید یو و مین یعنی کھل فتح کہتے ہیں۔ ان مدید یو مسل مسلم۔

الله المراكم عنودة في مكه مكرمه - ٨ ه رمضان المبارك بين مكه مكرمه فتح موا-اوريه بهت برى باعزّت فتح ب-اسلام كى شان برهى، اسلام کو اعزاز ملا اور کفر ذلیل و خوار ہو کر جزیر و عرب سے نیست و تالوو ہوا۔ملح صدیبیہ یمل بی فتراعہ آپ ﷺ کے ہم عبد ہوئے اور بی بر قریش کے ہم عہد ہوئے۔ یہ دونوں قبیلے آپس می الاے۔زیادتی بی بكركي تفى كدرات ميں بن خزاعد پر شب خون مارا اور قريش نے بھى ان کی خفیہ مدد کی۔ بی فزاعہ نے رجز (لڑائی کے جوشیلے اشعار) پڑھے اور مکه مکرمه سے بی آپ ﷺ کورات میں دو کے لئے بگارا۔رات میں رجز پڑھنے والے کی آواز اللہ سجانہ وتعالی نے آپ ﷺ کو مینہ منورہ میں بہنچادی۔ آپ ﷺ نے اس کاجواب دیالبیک لبیک (میں حاضر ہوں، میں حاضر ہوں ﴾۔ اس وقت آپ ﷺ زنان خانے میں وضوفرارے تھے۔ حضرت میمونہ یے آپ بھٹا سے عرض کیا، آپ كس كے جواب يس يه فرماتے بيں۔ آپ نے فرمايا، بن فزاعه كارجز ر معند والا مجمع بكارتاب اور محمد فرياد كرتاب كد قريش في بن بكر کی مدد کی اور وہ ہم پر شب خون لائے۔ منح کو آپ ﷺ نے حضرت عائشة سے كہا كه مكم مكرمد ميں قريش في بن خزاعد برشب خون مارا ہے۔ حضرت عائشہ " نے عرض کیا، یار سول اللہ آپ و اللہ کا کمان ہے کہ قریش میہ جرات کریں گے حال آنکہ تلوار نے ان کو فنا کر دیا ہے۔ آپ علی اے فرمایا کہ قرایش نے عہد توڑا ہے۔ پھر تین دن بعد بی خزاعہ کے قاصد عمرو بن سالم خزاق نے مدینہ منورہ بیٹنج کر صحابہ " کے رو برو آپ ﷺ کو سب حال سایا اور آپ ﷺ کی مدد چاہی۔

حضور ﷺ نے مکہ مکرمہ پر لشکر کشی کی تیاری فرمائی اور خبریں بند کر دیں کہ قریش کو آپﷺ کے ارادے کی خبرند ہوتا کہ اچانک ایک دم ے الن کے سرول پر جا پہنچیں۔

آپ اللہ ہے اسلام کا انسکر لے کر مکہ مکر مہ کوچ فرمایا۔ آپ وہ اللہ کا الشکر لے کر مکہ مکر مہ کوچ فرمایا۔ آپ وہ کا کا الشکر کے کر مکہ مکر مہ کوچ فرمایا۔ آپ وہ کا کا الشکر کے فضل وکرم سے مکہ مکر مہ میں وافل ہوا۔ آپ وہ کا نہ لڑے تھی نے صحابہ کرام سے فرمایا کہ جب تک تم سے کوئی نہ لڑے تم قال شروع نہ کرنا مکر کفار کی طرف سے عکر مہ بن الی جبل اور صفوان بن امیہ ایک جماعت لے کرمقائل ہوئے۔ مسلمانوں میں سے حضرت خالد بن ولید اپنالشکر لے کر بڑھے اور قال شروع کیا۔ لڑائی خرمت خالد بن ولید اپنالشکر لے کر بڑھے اور قال شروع کیا۔ لڑائی کے دروازے تک بہنچا دیا اور چوبیں کفار جیس بن بکر میں سے اور چار کے دروازے تک بہنچا دیا اور چوبیس کفار جیس بن بکر میں سے اور چار آپ وہ کا کہ اس مصروف تھے اور سرف دومسلمان شہید ہوئے۔ حضرت خالد قال میں مصروف تھے اور سرکھار قال ہو چکے تھے۔ پھر آپ وہ کھا کہ لائی بند کرا دی۔ اس روز تھوڑی دیر کے لئے حرم میں قال کی امان شہاد سے اور گئی تھی۔

غزوہ احدیث آپ بھٹ کے بچا حضرت عزہ شہید ہوئے ہے،
آپ بھٹ نے اس روز عہد کیا تھا کہ جب اللہ سجانہ و تعالی جھے قریش
پر قالبہ عطا فرمائیں ہے، میں قریش کے سٹر آدی قبل کروں گا۔ اس طرح
قریش کے سٹر آدمیوں کے قبل ہوجانے سے اللہ سجانہ و تعالیٰ نے
آپ بھٹ کی بات کوئ کردیا۔ قریش کے بڑے بڑے مردار شہر چھوڑ
کر ہماک کے تنے اور جو حاضر ہوئے ان کی جال بخشی فرمائی گئ۔
آپ بھٹ نے عام معافی کا اعلان فرما دیا کہ جوشرم سے اپنا دروازہ بند
کر لے اسے امان ہے، جو ہتھیار ڈال دے اسے امان ہے، جو
ابوسفیان کے گھریں داخل ہوجائے اسے امان ہے۔ آپ بھٹ نے
حضرت اُم ہانی سے فرمایا کہ جے تم نے امان دی اسے میں نے بھی امان
دی، جو مسجد الحرام میں داخل ہو اسے امان دی اسے میں نے بھی امان

آپ اللے فریش ے کہا کہ آج میں تمہارے حق میں وہ کہتا ہوں جو ایسف علید السلام نے اپنے بھائیوں سے کہا تھا لا تشویب

علیکم الیوم طیعفر الله لکم و هو ارحم الراحمین طیعی آج تم پرکوئی طامت نمیں، اللہ تعالی تمہیں بخشے وہ زیادہ رحم کرنے والا ب سب رحم کرنے والوں ہے۔

مشرکین نے خانہ کعبہ کے چاروں طرف تین سوسائھ بت رکھے سے اور پاؤل ان کے سیسے سے جماد کے تھے۔ حضور پر نور پھنٹا ان بتوں کے قریب تشریف لے گئے۔ آپ پھنٹا یہ آیت پڑھ رہے تھے: جاءالحق و زھق الباطل طان الباطل کان زھو قال لینی آیات اور مثاباطل، بے شک باطل منے والائل تھا۔

آپ ایس کے ہاتھ میں ایک کلڑی تھی۔اس کلڑی ہے آپ ایس کلڑی ہے آپ ایس کلڑی ہے آپ ایس کلڑی ہے آپ ایس کلڑی ہے ہوں بت کے منھ کی طرف اشارہ فرماتے وہ فرماتے وہ بت جب بت اکھڑا کھڑ کر زمین پر گر بت اور جس کی پیٹھ کی طرف اشارہ فرماتے وہ بت اوندھا کر پڑتا تھا۔ ای طرح سب بت اکھڑا کھڑ کر زمین پر گر برے۔

جو تصاویر کجہ کی دلوار پر تھینی تھیں ان کو زم زم ہے دھلوا ڈالا۔

کجہ شریف کے اندر اونجائی پر جوبت تھان کو آپ کی نے کئری

کے اشارے سے نہیں گرایا، بلکہ ان بتوں کو بیت اللہ شریف کے اندر

ہونے کی وجہ سے بیت اللہ شریف کی تعظیم کے مدنظر آپ کی نے نے محمت اقدیں

میں عرض کیا، یا رسول اللہ آپ کی میرے کندھوں پر سوار

میں عرض کیا، یا رسول اللہ آپ کی میرے کندھوں پر سوار

ولایت اٹھا لوں گا۔ پھر حضرت علی نے اونچے بتوں کو اتار پھیکا

ولایت اٹھا لوں گا۔ پھر حضرت علی نے اونچے بتوں کو اتار پھیکا

زجرت کے وقت حضرت الویکر صداق اپ کندھوں پر حضور پر ہوار

وریک کے وقت حضرت الویکر صداق نے اور حضرت علی نہ اٹھا کے وہ صداتی آکبری فضیلت ثابت ہوئی کہ جو بار حضرت علی نہ اٹھا کے وہ صداتی آکبری فضیلت ثابت ہوئی کہ جو بار حضرت علی نہ اٹھا کے وہ صداتی آکبری فضیلت ثابت ہوئی کہ جو بار حضرت علی نہ اٹھا کے وہ صداتی آکبری فضیلت ثابت ہوئی کہ جو بار حضرت علی نہ اٹھا کے وہ صداتی آکبری فضیلت ثابت ہوئی کہ جو بار حضرت علی نہ اٹھا کے وہ

ای زمانے میں عکرمہ بن ابی جبل مکہ مکرمہ سے بھاگ کرسمندر کے کنارے پہنچا کہ جہاز پر چڑھ کر فرار ہوجائے۔ عکرمہ کی بیوی مسلمان ہوگئ تھی۔ اس نے حضور اقدس ﷺ کی خدمت میں عرض کیا کہ عکرمہ کو امان ملے۔ حضور اکرم ﷺ کی زبان پر لا (نہیں) تھا ہی

بر میل-

آپ اس نے طرح کورے اور منسور پر نور اس کا جانی وس تھا اور اس نے طرح طرح سے اور میں پہنچائی تھیں، امان دے وی۔ عکرمہ کی زوجہ آم جمیل نے جہاز پر جاکر اس سے امان ملنے کا حال بیان کیا۔ عکرمہ کو بڑا تعجب ہوا کہ مجھ جیسے بے رحم، سفاک، موذی اور آپ شاک کہ آپ اس سے عداوت رکھنے والے کو امان دے دی گئے۔ اُم جمیل نے کہا کہ آپ الیے بی رجم و کر کم ہیں۔ عکرمہ مکہ مکرمہ آکر حضور اقدی آپ ہے حضور اقدی آپ ہے موائے کہ مول کے اور کوئی مجھ جیسے بلید کو معان نہ کرتا اور عرض کیاواقعی آپ ہے اور ای وقت مسلمان ہو گیا۔ حضرت عکرمہ جب جب قرآن پاک کی تلاوت فرماتے، قرآن مجید دیکھ کر ان پر وجد طاری ہوجاتا اور کہنے گئے الویت فرماتے، قرآن مجید دیکھ کر ان پر وجد طاری ہوجاتا اور کہنے گئے الویت فرماتے، قرآن مجید دیکھ کر ان پر وجد طاری ہوجاتا اور کہنے گئے الویت فرماتے، قرآن جید دیکھ کر ان پر وجد طاری ہوجاتا اور کہنے گئے الویکڑ خلیفۃ الرسول کے اور کفار کو قبل کرنے کے لئے روانہ کے ان مرتدین کو وقع کرنے کے اور کفار کو قبل کرنے کے لئے روانہ کے ان مرتدین کو وقع کرنے کے اور کفار کو قبل کرنے کے لئے روانہ کے ان میں حضرت عکرمہ شہد ہوئے۔ عمر صفرت عکرمہ شہد ہوئے۔

آپ ﷺ نے صفوان بن امیہ کو فتح مکہ کے زمانے میں اسلام الانے کے سفوان سے آپ ﷺ نے بچھ اسلام النے کے مہلت دے رکھی تھی کہ صفوان سے آپ ﷺ نے بچھ زرجی بطور عاریت لی تھیں۔ غزدہ خنین میں ایک پیاڑ سامال غنیمت آیا تھا۔ صفوان نے بڑے تجب سے کہا اس قدر بہت سے مویش جیں۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ یہ سب کے سب میں نے تمہیں ہمہ کئے۔ صفوان بن امید نے کہا، اتی بڑی سخاوت سوائے نی کے دو سرے سے نہیں ہو گئے۔ نہیں ہو کتی اور ای وقت مسلمان ہو گئے۔

وحشى جوحضرت حمزه كوشهيد كرف والاتها، جب يه آيت نازل بوئى قل يا عبادى الذين اسرفوا على انفسهم لا تقنطوا من رحمة الله ط ان الله يغفرو الذنوب جميعا ط انه هو الغفور الرحيم لينى آپ كهدوي ميرب بندول سى كه جنهول في ظلم كيا اي جانول پر الله سحاند وتعالى كرحت سى نااميدند بول الله سحاند وتعالى كرحت سى نااميدند بول الله سحاند وتعالى بخشاب تمام كنابول كو، وبى برا بخش والانهايت مهران -

وحشی ای وقت مسلمان ہو گئے اور حضرت الوِبکر معدلی می خلافت کے زمانہ میں ان کے ہاتھوں ہی مسیلمہ کذاب مار آگیا۔

کعب بن زبیر بھی ای زمانے میں مسلمان ہوگئے۔ انہیں حضور ﷺ نے اپنی چاور مرحمت فرمائی تھی جو ان کی وفات کے بعد ان کی اولادے حضرت امیر معاویہ نے بیس ہزار دینار میں خربیل۔

جیما کہ ابھی بیان ہوا ہے خانہ کعبہ کے بتوں کو آپ میں نے خود نیست و نابود کیا اور بعض بت جو نواح مکمہ مگر مہ میں تے ان کو توڑنے کے لئے کے لئے سرایاروانہ فرمائے۔ حضرت خالد کا کوعزیٰ کو منانے کے لئے روانہ فرمایا۔ حضرت عمرو بن العاص کوسواع کی طرف، حضرت سعد بن زید اشہلی کومنات کی طرف روانہ فرمایا۔

حضرت خالد کوئی جزیمہ کی طرف دعوت اسلام کے لئے بھیجا۔

خور و و کی اور مدت جس میں نبی کریم ﷺ پر وی موقوف
رہی سید مدت تین سال ہے۔ وی کے اس وقفے پر آنحضور ﷺ اس
قدر غم سے نڈھال ہوگئے اور اس قدر اضطراب کاشکار ہو گئے کہ بعض
اوقات خود کو کسی پہاڑ کی چوٹی سے گرانے کا ارادہ کیا، لیکن ہربار
حضرت جرئیل علیہ السلام نے آگر ان کی ہمت بندھائی۔

ف ج

النيل من قريش اور بن قيس كه درميان لائ كى - اس بنگ كى ايك النيل من قريش اور بن قيس كه درميان لائ كى - اس بنگ كى ايك خصوصيت يه ب كه يه بنگ منوعه دنول (محرم دنول) مين لائ كى - اس بنگ كى ايك منوعه دنول (محرم دنول) مين لائ كى - اس بنگ مين آپ في ني آپ في ني اس بنگ مين آپ في ني آپ في اس حصد نه ليا - آپ في مرف تيرا شما اشما كر اپ چي كو دية رب - يه لاائي صلح كے بعد ختم ہوكى - اس صلح نامے كى مطابق ملك مين ہر طرح كا آئ و امان قائم كيا جائے اور مسافروں، مطابق ملك مين ہر طرح كا آئ و امان قائم كيا جائے اور مسافروں، غربول اور مظلوموں كى خواه كى بحق قبيلے ہے ہو، مدوكى جائے - بى خربول اور مظلوموں كى خواه كى بحق قبيلے ہے ہو، مدوكى جائے - بى معاہدے كو طف الفضول بحى كہتے ہيں اور اس كى وجہ يہ بے كه اس معاہدے كو طف الفضول بحى كہتے ہيں اور اس كى وجہ يہ بے كه اس معاہدے كو الله ، فضل "معاہدے پر آمادہ كرنے والے تين سرداروں كے نام ميں لفظ رفضل" مثرك تفا۔

ف و

**\* فدك ك**ي مهم:⇔ريـ

فض

#### ف ،

پ فیمارس: علم حدیث کی ایک اصطلاح - وہ کتب حدیث جن شی ایک یا زائد کتابول کی احادیث کی فہرست جمع کر دی گئ ہو، تاکہ حدیث کا نکالنا آسان ہو مثلًا علامہ زاہد الکوٹری کے ایک شاگرد نے "فہارس البخاری" کے نام ہے ایک بڑی مفید کتاب لکھی ہے، جس کے ذریعے بخاری شریف ہے حدیث نکالنا بہت آسان ہوگیا ہے ۔ اس خلیے کا ایک جائے اور مفید کام اللہ تعالی نے مششر قین کی ایک جماعت سے ایک جماعت سے کا ایک جائے اور مفید کام اللہ تعالی نے مششر قین کی ایک جماعت سے ایک جس سے دیا جماعت سے ایک جماعت سے

مشتمل ایک مفصل کتاب مرتب کی ہے جس کا نام ہے "المعجم المعفہرس لالفاظ المحدیث النبوی اللہ" جس شی انہوں نے صحاح ست، موطا امام مالک"، سنن داری اور سند احمد کی احادیث ک فہرست مرتب کی ہے اور اس کا طریقہ یہ ہے کہ حروف ججی کے حساب سے انہوں نے ہرلفظ کے تحت یہ بیان کیا ہے کہ یہ لفظ کون کون کی حدیث میں آیا ہے، اور وہ حدیث کہاں کہاں نہ کورہ البتہ البت کا حادیث میں ہوسکے، بلکہ اس کتاب میں یہ لوگ احادیث کے استیعاب پرقاور نہیں ہوسکے، بلکہ اس میں بہت کا احادیث چھوٹ گئ ہیں۔ پھر ای کتاب کی ایک سمنے میں ویشک بیک ویشنگ ہی نے در مفتاح کنوز الند" کے نام سے شائع کی جو مختفر ہونے ویشنگ ہی نے در مفتاح کنوز الند" کے نام سے شائع کی جو مختفر ہونے کی وجہ سے انتہائی مفید ہے۔



# ق

## ق

روایت کے مطابق نی اکرم ﷺ کی اولاد حضرت قام تے جوآپ ﷺ کی میلی زوجہ حضرت خدیجہ کے بطن سے پیدا ہوئے۔ان کی ولادت نی اکرم ﷺ کے نبوت پانے سے گیارہ برس قبل ہوئی۔ طبقات میں لکھا ہے کہ حضرت خدیجہ " کے بطن سے اسلامی دور میں ایک ادر صاحبزا دے پیدا ہوئے جن کانام عبداللہ رکھا گیا،لیکن انہیں طاہر اور طیب کے نامول سے بکارا جاتا ہے۔ ان دونوں میں سے حضرت قائم عالم طفلی میں مدینہ منورہ میں انقال کر مے تھے۔ کہاجا تا ہے کہ حضرت عبدالله بھی ان کے کھ عرصے بعد مدینہ منورہ میں انقال کر مئے تھے۔ ان دونوں لڑکوں کی وفات پر عاس بن وائل اصبی جو حضور عظامے وشمنول میں سے تھا، ان کے متعلق مرزه کولی کیا کرتا تھا کہ آپ عظیما کے دونوں صاحبزاد گان چل بے اب تو آپ ﷺ كابرا انجام موگا۔ اس پر سورهٔ کوثر نازل ہوئی اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے بنایا گیا کہ بے شک آپ ﷺ کے دشمنوں کا انجام ہی برا ہوگا اور ان کی نسلیل ختم ہوجائیں گ۔ محربن جبیر مطعم کہتے ہیں کہ انقال کے وقت حضرت قام ک عمر ۲ سال تھی لیکن مجاہد کے بقول وہ صرف سات روز بہ حیات رے جب کہ ابن فارس کے مطابق وہ عالم جوانی تک بہنچ۔ حضرت قام ہی کی نبیت ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی کنیت "ابوالقام" مشہور

الله قبا: مینه منوره سے تین میل کے فاصلے پر ایک مقام بید علاقد تحورُ اسا اونچائی پر ہے۔ ہجرت میند کے وقت راست میں نی

کریم ﷺ نے یہاں بھی قیام فرمایا تھا۔ ایک روایت کے مطابق ہون اور سیح بخاری کے مطابق ۱۲ دن آپ ﷺ نے یہاں قیام فرمایا۔ اس علاقے میں انصار کے کئی خاندان آباد سے جن میں عمرو بن عوف کا خاندان ممتاز حیثیت رکھتا تھا۔ اس جگہ نبی کریم ﷺ نے مسجد قبابھی تعمیر فرمائی تھی۔

تبا، مسجد + بجرت دینه + دینه -

وران تعمیر فرمائی ۔ آن حضرت و نی کریم کی نے قبایل قیام کے دوران تعمیر فرمائی ۔ آن حضرت کی نے بیاں صرف چار دن قیام فرمائی کین صحیح بخاری میں چودہ دن ہے اور یکی قرین قیاس ہے۔ بیال آپ صحیح بخاری میں چودہ دن ہے اور یکی قرین قیاس ہے۔ بیال آپ فی ایک افحادہ زمین تھی جہاں محبوری سکھائی جاتی تعیس۔ بیبیں دست مبارک ہے دمن تھی جہاں محبوری سکھائی جاتی تعیس۔ بیبیں دست مبارک ہے مسجد کی بنیاد ڈائی۔ یکی مسجد ہے جس کی شان میں قرآن مجید میں ہے: "دہ مسجد کی بنیاد ڈائی۔ یکی مسجد ہے جس کی شان میں قرآن مجید میں ہے: "دہ مسجد جس کی بنیاد پہلے ہی دن پر بیبزگاری پر دھی گئی ہے دہ اس بات کی زیادہ ستی ہے کہ تم اس میں کھڑے رہو، اس میں ایسے لوگ ہیں کی زیادہ ستی ہے۔ اور خدا صاف رہنے والوں کو دوست رکھتا ہے۔ " توب سال

حضرت عبداللہ من رواحہ شاعر تنے وہ بھی مزدوروں کے ساتھ شریک تنے اور جس طرح مزدور کام کرنے کے وقت تھکن مٹانے کو

گاتے جاتے ہیں، وہ مجمی اشعار پڑھتے جاتے تھے ،

آنحضرت بھی ہی ہر ہر قافیہ کے ساتھ آواز لماتے جاتے ہے۔ مسجد قباء روئے زمین کی پہلی مسجدہ جس کی بنیاونی کر یم بھی ا نے رکھی۔ یہاں پر پہلی بار آزاد وروح پرور فضامیں نی کریم بھی کے بیچے رکوع و جود کا حق اواکیا گیا۔

نی کریم اللے کہ تباییں تیام کی مدت کے بارے میں اختلاف ہے۔ مور خین کا بیان ہے کہ چار وال یعنی، پیر، منگل، بدھ اور جعرات قیام فرمایا اور جعد کویٹرب روانہ ہوئے۔ محد ثین میں امام بخاری نے حضرت انس بن من الک کی روایت کی بنا پرچودہ دن الکھا ہے۔ طبری نے لکھا ہے کہ نبی کریم اللے نے بہلاکام جو بیبال کیا وہ خدائے واحد کی عبادت کے لئے ایک مسجد کی تعمیر کی تھی۔

حضرت کلثوم من بن ہدم کی ایک افراد وزین تھی جہاں کھوریں سکھائی جاتی تھیں۔ یہ جگہ انہوں نے مسجد کے لئے پیش کی۔ اہل قبانے درخواست کی کہ ہمارے لئے ایک مسجد بواد یجئے۔ فرمایاتم میں سے ایک شخص ہمارے ناقد پر سوار ہوکر اے بھرائے۔"اس کی تکیل چھوڑ دو، یہ تھم کی گئے ہے۔ جس طرف بھی چاہے گھو منے دو۔"

اس طرح او نتنی کے قدموں کے مطابق زمین پر حد بندی کر دی محکی کہتے ہیں کہ مسجد کے صحن میں جو چبوتر اہے وہاں جا کر او نتنی بیٹھ محکی تھی۔

نے محابہ " سے فرمایا کہ تم میں سے ہرایک جہاں چاہے اس نشان پر پھر لگائے۔

اس مسجد کی تعییر میں منت ابراہیم علیہ السلام کو دہراتے ہوئے
آپ ﷺ نے کمل حصد لیا۔ حضرت شمول بنت نعمان فرماتی ہیں کہ
انہوں نے بی کریم ﷺ کو پھر اٹھاتے ہوئے دیکھا۔ پھروں کے وزن
سے بی کریم ﷺ کا جسد مبارک خم ہوجاتا تھا۔ صحابہ کرام عرض
کرتے، "ہمارے ماں باپ آپ ﷺ پر قربان، آپ اسے چھوڑ دیں،
ہم اٹھالیں گے۔" تو آپ ﷺ صحابہ کے اصرار پر وہ پھر ان کے
حوالے کر دیتے اور انک وزن کا دوسرا پھر اٹھا لیتے۔ بھی انکار کرتے
ہوئے فرماتے، دوسرا پھر اس جیسا اٹھا کرلے جاؤ۔ یہ بھی فرماتے کہ
جرئیل روبہ قبلہ ہو کر امامت کروار ہے ہیں۔ یہ بھی کہاگیا کہ حضور
اگرم ﷺ کی بھاری پھرکو اٹھا لاتے توراسے ہیں کچھ دیر آرام کے
لئے رکھ دیتے۔ کوئی اٹھانے کے لئے آتا تو فرماتے، اس کو چھوڑ دو
دوسرا اٹھاکرلاؤ۔

مسجد قبا کاطول اور عرض ۲۹ گزیبان کیاجا تا ہے۔ اس مسجد میں ایک قباروں طرف عمارت تھی اور اس کے در میان میں حق ، وسط میں ایک بینے تھا جو «مبرک الناقہ» کہلا تا تھا۔ کہتے ہیں او نئی پہنے ای مقام پر بیٹھی تھی۔ مسجد کی عمارت میں کعبہ کی جانب وسط میں ایک محراب تھی اور اس کے بازو میں منبر۔ مسجد قبا کے مصلے کی بائیں جانب کے کونے میں ایک محراب تھی جس کا نام "طاقۃ الکشف" تھا۔ مشہور ہے کہ رسول اللہ بھی جس کا نام "طاقۃ الکشف" تھا۔ مشہور ہے کہ آتا تھا۔ اب یہ سجد نے مرے سے تعمیر ہوگئ ہے۔ پرانے آثار میں آتا تھا۔ اب یہ سجد نے مرے سے تعمیر ہوگئ ہے۔ پرانے آثار میں خوف کے بغیر رسول اللہ بھی کے ساتھ صحابہ شنے نمازیں پڑھیں۔ کوف کے بغیر سول اللہ بھی کے ساتھ صحابہ شنے نمازیں پڑھیں۔ کوف کے بغیر سول اللہ بھی کے ساتھ صحابہ شنے نمازیں پڑھیں۔ کوف کے بغیر سول اللہ بھی خوف کے تعمیر فوف کے تعمیر فوف کے تعمیر فوف کے قبلے میں آئے اور مسجد کی بنیاور کھی تو قبلہ کی جبت کا تعین جرئیل النظافی نے کیا۔

توبل قبلد كيعدجب حضور اكرم الملكا سجد قباتشريف لائے تو

اک کا دیوار کو کعبہ کی جانب کر دیا۔ صحیح بخاری میں ہے کہ آپ بھی اور اس مختبہ تباتش یف اور کی سے اور اس مختبہ تباتش یف ہے اور اس مسجد میں دور کعت نماز پڑھے تھے۔ ارشاد نبوی بھی ہے کہ جو کوئی مسجد قبا میں داخل ہو اور دہاں نماز پڑھے تو اس کو عمرے کا اُتواب ملے گا۔ حضرت سعد نین الی دقاص سے روایت ہے کہ آپ بھی نے فرمایا، مسجد قبامیں دور کعت اوا کرنا میرے نزدیک اس بات سے زیادہ محبوب ہے کہ دو مرتبہ بیت المقدس کی زیادت کروں۔

حضرت الوہریرہ پیان کرتے ہیں کہ حضور اکرم وہ اللہ نے فرمایا، جس نے چار مسجدوں میں نماز پڑی اس کے گناہ بخش دکے جائیں کے ان سے مراد مسجد حرام (بیت اللہ)، مسجد نبوی، مسجد اتصیٰ اور مسجد قباہیں اللہ کا شکر ہے کہ اس نے مسجد قباکوہم سے قریب کردیا۔ اگریہ دنیا کے دور در از گوشے میں بھی ہوتی توہم او نٹوں کے کیجے اس کی طلب میں فناکرتے۔

حضرت عمر اس مسجد میں آئے تو دیکھا کہ کوئی نہیں۔ آپ نے کو اور کھا کہ کوئی نہیں۔ آپ نے کو اور فرمایا، میں نے اپنی آنکھوں سے رسول اللہ وہن کو اس مسجد کے لئے پھر ڈھوتے دیکھا ہے۔

حضرت الوہریرہ سے روایت ہے کہ محابہ کی ایک جماعت کو حضور بھٹنے نے فرمایا کہ مسجد تقویٰ کی طرف جاؤ۔ ان کے بیچے آپ بھٹنے بھی اس کی طرف تشریف لے گئے، اس طرح کہ اپنے دست مبارک حضرت الوبکر اور حضرت عرائے کندھوں پر رکھے ہوئے تھے،

رسول الله والله والله على بنائى بوئى يه مسجد بالكل ساده متى - حضرت عشان كى عبد خلافت بين عمارت كى تجديد اور توسيع بوئى - دليد بن عبد الملك اموى كے عبد بين جب حضرت عمر بن عبد العزز مدينہ كے كور زبوك تو انہوں نے نئى عمارت تعمير كى اور اس كے ايك كونے بين " اذنه" بنوایا- ترك عثمانی سلطان محود خال نے ۱۲۳۲ هـ بين اس كى تعمير پر بھر بور توجہ دى -

جدید توسیع جو خادم حرین شریفین کے احکام سے کی گئ ہے، کھلے

صحن کوشائل کرے ۱۳۹۵ مرابع میشرہ جس میں دس ہزار نمازیوں کی مخبائش ہے۔ ساری مسجد مرکزی طور پر ایٹر کنڈیشنڈ ہے۔ رات میں میناروں پرروشنیاں قابل دید ہوتی ہیں۔

#### تېلى نماز جمعه

قباس جعد کا دن آیا تورسول الله ﷺ نے صحابہ کرام کو تی ہونے کا عکم دیا اور کوئ کا ارادہ ظاہر فرمایا۔ ان کے سرداروں نے عرض کیا، اے اللہ کے رسول ﷺ کیا ہم سے کوئی خطا ہوئی ہے؟ فرمایا، نہیں بلکہ مجھے ایک بتی میں جانے کا عکم ہے جو سب بستیوں پر غالب نہیں بلکہ مجھے ایک بتی میں جانے کا عکم ہے جو سب بستیوں پر غالب رہے گی۔ اپنی اور نشی قسوا کو طلب فرمایا۔ آپ ﷺ کے دائے بائیں آگے بیچے مہاجرین اور انسار کا بجوم تصا۔ ارشاد ہوا" او نثنی اللہ کی جانب سے مامور ہے۔"

جب یہ قافلہ بن سالم بن عوف کے محلے میں پہنچا تو نماز جمعہ کا
وقت ہو چکا تھا۔ قافلہ رک گیا۔ آپ ﷺ نے صحابہ کو وادی رانوتا
کے بطن میں وادی ذی صلب میں جمع ہونے کا تھم دیا۔ یہاں پہلے ہے
ایک چھوٹی کی سجد نصف قد آدم تک پھروں سے بی موجود تھی۔ ابن
سعد کا بیان ہے کہ شرکا کی تعداد سوتھی۔ اس موقع پر آپ ﷺ نے جمعہ
کا پہلا خطبہ ارشاد فرایا جے منشور حیات کہنا چاہے۔ امام الانبیاء ﷺ
کی امامت میں پہلی نماز جمعہ کے بعدیہ مبجد "مبجد معمد جمعہ" کے نام ہے
مشہور ہوگی۔

وتعالیٰ کی طرف سے تحویل قبلہ کا تھم نازل ہوا تو صحابہ نے اپنار خ قبلہ وتعالیٰ کی طرف سے تحویل قبلہ کا تھم نازل ہوا تو صحابہ نے اپنار خ قبلہ اول سے موثر کر کعبۃ اللہ کی طرف کر لیا۔ روایات کے مطابق مسلمان اس مسجد میں عصر کی نماز بیت المقدس کی طرف رٹ کر کے پڑھ رہے سے کہ ایک شخص نے آگر انہیں اطلاع کی کہ نی کر کیے وی گئے پر تحویل قبلہ کی وقی نازل ہوئی ہے۔ چنانچہ نماز یوں نے نماز کے دوران بی اپنار خ بیت المقدس سے کعبہ کی طرف بھیر لیا۔ ای وجہ سے اس مسجد کو بیت المقدس سے کعبہ کی طرف بھیر لیا۔ ای وجہ سے اس مسجد کو شمید قبلتین " یعنی «دو قبلوں والی مسجد " کہتے ہیں۔ ہے مسجد قبلتین " یعنی «دو قبلوں والی مسجد " کہتے ہیں۔ ہے مسجد قبلتین " کی تھی دور قبلوں والی مسجد " کہتے ہیں۔ ہے مسجد قبلتین " کی تھی دور قبلوں والی مسجد " کہتے ہیں۔ ہے مسجد قبلتین " کی تھی دور قبلوں والی مسجد " کہتے ہیں۔ ہے مسجد قبلتین " کی تھی دور قبلوں والی مسجد " کہتے ہیں۔ ہے مسجد قبلتین " کی تھی دور قبلوں والی مسجد " کہتے ہیں۔ ہے مسجد قبلتین " کی تھی دور قبلوں والی مسجد " کہتے ہیں۔ ہے مسجد قبلتین " کی تھی دور قبلوں والی مسجد " کہتے ہیں۔ ہے مسجد قبلی دور آلی مسجد قبلی میں دور آلی ہوئی کی تعرب کی تع

🖒 کعبه + مکه 🗕

ملانون كايبلا تبله المقدسية المقدسية

بیت المقد س کا پرانا نام ایلیا ہے۔ اس کے عنی خدا کا گھر ہے۔ اس ماہر اور اس کے آس پاس کے علاقے نہایت سر سراور شاواب ہیں۔

اس مبارک شہر میں کئی پیغیر پیدا ہوئے۔ حضرت یعقوب ، حضرت البراہیم ، حضرت اسحاق پیش مدفون ہیں۔ یبود یوں اور مسلمانوں کے علاوہ عیمائی بھی اس سرز مین کو مقد س جھتے ہیں کیونکہ حضرت عیمی ای سرز مین پر پیدا ہوئے۔ انہوں نے ای سرز مین سے اپنی تبلی کا آغاز کیا اور اپنی زندگی گزاری۔ عیمائیوں کے عقیدے کے مطابق پیش دفن ہوئے لہذا زمانہ قدیم سے تمام غدا ہوں نے فلسطین آتے رہے ہیں۔ یہ سرز مین پورٹ واڈ واور حضرت سلیمان سیرز مین پوراؤ واور حضرت سلیمان سیرز مین پوراؤ واور حضرت سلیمان سے براق پر سوار ہو کر قبلہ اول تشریف لائے اور دور کھت نماز اوا سے براق پر سوار ہو کر قبلہ اول تشریف لائے اور دور کھت نماز اوا سے ملائی پھر حضرت جرکیل اشن کے ساتھ براق پر سوار ہو کر آ ای کی طبیب فرمائی پھر حضرت جرکیل اشن کے ساتھ براق پر سوار ہو کر آ ای کی حبیب بلند یوں کی جانب تشریف لے گئے جہاں پر وروگار عالم اپنے حبیب بلند یوں کی جانب تشریف لے گئے جہاں پر وروگار عالم اپنے حبیب بلند یوں کی جانب تشریف لے گئے جہاں پر وروگار عالم اپنے حبیب بلند یوں کی جانب تشریف لے شخر تھا۔

ظیفہ دوم حضرت عمر نے اپنے زمانے میں ایک کشکر سید سالار عمرو بن العاص اور پھر البوعبیدہ بن جراح کی قیادت میں بیت المقدی روانہ کیا۔ فلسطینی عوام مسلمانوں کی بڑھتی ہوئی نوجی توت سے خوف زدہ سے لہذا انہوں نے مسلمانوں کے کشکر سے نبرد آزمائی ندکی بلکہ ایک شرط یہ رکھی کہ خلیفہ وقت خود تشریف لائمی توہم بیت المقدی کی گئی ان کے میرد کر دیں مے ۔ لہذا حضرت عمر دمش کے قریب ہوتے

ہوئے بیت المقدس پنچے اور وہاں کے لوگوں نے ان کا زبردست استقبال کیا اور بیت المقدس کی تنجی حضرت عمرکے سپرد کر دی۔اس طرح بیت المقدس مسلمانوں کے قبضے میں آگیا۔

اسلای حکومتیں عیسائیوں اور دومری قوموں کے ساتھ برابری کا برتاؤروا رکھتی تھیں اور انہیں اپنے ندہجی فرائف ہجالانے کی پوری آزادی تھی۔ چونکہ مسلمانوں نے بورپ اور ایشیا کے وقع علاقے فتح کرلئے تھے، اس لئے یہ بات بورپ کی عیسائی حکومتوں کو ایک آنکھ نہ ہمائی تھی لہذا انہوں نے بیت المقدس کی زیارت کر کے اپنے وطن پہنٹی کر عیسائی عوام کو مسلمانوں کے خلاف بھڑکایا اور اپنے ندہجی پیشواؤں اور حکومت پر دباؤڈ الاجس کے نتیجے بیں مسلمانوں کے خلاف پیشواؤں اور حکومت پر دباؤڈ الاجس کے نتیجے بیں مسلمانوں کے خلاف بیسائیوں نے اعلان جنگ کر دیا۔ زبر دست قتل عام ہوا۔ تقریبًا ستر بیسائیوں نے اعلان جنگ کر دیا۔ زبر دست قتل عام ہوا۔ تقریبًا ستر (۵) ہزار مسلمان شہید ہوئے۔ عیسائیوں کی وقتے ہوئی۔ انہوں نے تقریبًا اور بیت المقدس پر قابض رہے۔ (۵) ہزار مسلمانوں کی مسجد، کتب خانے اور عالی شان عمارتوں کو عیسائیوں نے مسلمانوں کی مسجد، کتب خانے اور عالی شان عمارتوں کو میسائیوں نے مسلمانوں کی مسجد، کتب خانے اور عالی شان عمارتوں کو ہوئیں اور تقریبًا دوسوبرس جاری رہیں۔

کار دست دی اور بیت المقد س انگریزوں سے انگریزوں کو زبردست دی اور بیت المقد س انگریزوں سے آزاد کرانیا گیا اور ایک بار پھر بیت المقد س میں مسلمانوں کو نماز پڑھنے کی سعادت نصیب ہوئی۔ سلطنت عثمانیہ کے دور میں مسلمانوں نے دور در از کے علاقوں کو بھی فئے کر کے مسلم مملکت میں شامل کیا جو تین براعظموں پر شتمل تھی لینی مشرقی بورب، مغربی ایشیا اور شالی افریقہ میں مسلمانوں کی حکومت قائم ہو تی تھی تھی۔ یہ مضبوط اور وسیع و عریض حکومت عیمائی ریاستوں کے ایک بڑا خطرہ تھی۔

ہورپ میں منعتی انقلاب کے باعث ان کے وگود منڈیوں اور نو آبادیات کی تلاش میں دور در از علاقوں میں جانا شروع ہوئے۔ یہ وفد ایک طرف تو اپنی تجارت کو وسعت دینے کے لئے منڈیاں تلاش کر رہے تھے تاکہ دور در از علاقوں سے رابطہ قائم کرکے تجارت کے دائر ہ کار کو بڑھایا جائے اور دو مرااہم کام یہ تھاکہ وفد اپنے تکم انوں ک

لئے جاسوی کا کام انجام دیتے تھے۔یہ وفددوسرے مکول میں جاکر وہاں کے حالات کا جائزہ لیتے اور اپنے آتاؤں لینی بادشاہ وقت کو اس ملك كے تمام المم رازول سے آگاہ كرتے تھے۔ اس طرح وہ ايك طرف تجارت كركے فائدہ اٹھاتے اور دوسرى جانب اپنے بادشاہ سے جاسوی کے سلسلے میں انعام و اکرام اور خطابات عاصل کرتے تھے۔ عیسائیوں نے اپن عیاری اور مکاری ہے مسلمانوں کو آپس میں لڑا کر سلطنت عثمانیہ کے بہت سے علاقے اپنے قبضے میں لے لئے اور اپنے نظریات اور افکار کا بر چار شروع کر دیا۔ نبولین نے اپنے زمانے میں مصرر ایک براحمله کرے مصر کوخلافت عثمانیہ سے الگ کردیا۔اس طرح مسلمان روزبه روز كمزور بوتے كئے۔اس كے بعد يبودونسارى نے ایک سازش کے تحت مسلمانوں کے قبلہ اول بیت المقدس کو صببونیوں کے قبضے میں دے دیا اور ایک بہودی حکومت قائم کرکے اورب اور امریک کے بہود اول کو فلسطین میں آباد کرویا اور اس چھوٹی ی حکومت کو اتنام ضبوط کر دیا که ده مسلمانوں کی بڑی ہے بڑی حکومت ہے تکرانے کی اہلیت و طاقت رکھتی ہے۔ ساتھ ہی ساتھ یہودی اور عیمال بلاک نے ایک مکارانہ جال کے ذریعے مسلمانوں کی تمام بڑی حکومتوں سے روابط برھا کر اپنے آپ کو ان کاہدرد ظاہر کر کے اپنے اسلے کے لئے منڈیاں طاش کیں۔ساتھ بی ساتھ ترتی کانام دے کر فحاثی اور عریانی کا بازار گرم کیا اور ترقیاتی منصوبوں کے بہانے بھاری ر توم دے كر انہيں اينا دست تكر بناليا - تحويل قبله + كعبه + مكه +

ایک قریم: کجد کانظم و نسق جلانے کے لئے کئی عہد و ل بیل سے ایک عہده و اس سے ایک عہده و اس کا مقصد خیمہ و خرگاہ کا انتظام کرنا تھا۔ نبی کریم بھی کے زمانے میں ولید بن مغیرہ اس عہدے پرفائز تھا۔

# ت ت

\* قاده بن نعمان: صابى رسول الله - كنيت الوعر تق \_

قبیلہ اوس کے خاندان بنوظفر سے تعلق تھا۔ بیت عقبہ ٹانید کے موقع پر اسلام قبول کیا۔ غزوہ احدیس ان کی ایک آگھ بھی جلگ ٹی تھی۔ فٹے کمہ کے دن بنوظفر کا جھنڈ ا انہی کے ہاتھ میں تھا۔ کبار صحابہ میں شار کئے جاتے ہیں۔ کئی احادیث بھی مروی ہیں۔ ۱۵ سال کی عمر میں حضرت عمر کے دور خلافت میں انقال ہوا۔

🗘 بيعت عقبه ثانيه +احد، غزوه ـ

## ق د

ابتدائی دور علی منطعون: صحابی رسول الله ابتدائی دور میں اسلام قبول کیا۔ پہلے حبشہ اور بھرمدینہ ہجرت کی۔ تمام غزدات میں شرکت کی۔ حضرت علی کے دور خلافت میں ۱۸ سال کی عمر میں ۲۲ ھیں دسال ہوا۔

🚓 جمرت حبشه + جمرت دينه + على بن الي طالب ـ

## قر

پ قریش : خاندان قریش - نی کریم کی کا خاندان - بید خاندان کم کم کی کی کا خاندان - بید خاندان کم کم کی کی کا خاندان کو ب کم کی کی کا خاندان کو سب سے خاندان ابرائیم سے تیے، لیکن جس شخص نے اس خاندان کو سب سے پہلے «قریش» کے لقب سے سرفراز کیا وہ نضر بن کنانہ تھے ۔ بعض محققین کے نزدیک قریش کا لفظ سب سے پہلے فرکوطا اور انہی کی اولاد قریش ہے ۔ بعض کے خیال میں یہ لقب قصی بن کلاب کوطا۔

تاہم الریش کی وجہ تمید میں اختلاف ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ قریش کے میں کہتے ہیں کہ قریش کے مین کرنے میں دیتے میں مسلک کیا، اس لئے قریش کہلائے۔ بعض کہتے ہیں کہ یہ ایک مجھلی کا مام جو تمام مجھلیوں کو کھا جاتی ہے۔ چونکہ قصی بہت بڑے سردار مجھلی سے ان کو اس مجھلی سے دی۔ حام خیال یہ ہے کہ قریش مجھلی سے ان کو اس مجھلی ہے تشبید دی۔ عام خیال یہ ہے کہ قریش

قصى ياكسى اور شخص كانام ہے، ليكن امام سہل كے مطابق يد ايك قبيلے كا نام ہے۔ نام ہے۔

د قصى بن كلاب + آباواجداد نبوى وللله + ابراتيم الطَّيْعُار -

\* قریط، بنو: بنو قریظه - یبود یون کا ایک قبیله جس نے مدینه کے اطراف قلع بنائے ہوئے تھے۔

نی کریم ﷺ نے جب مدینہ منورہ میں ریاتی نظام قائم کر کے یہود یوں سے صلح واکن کے معاہدے کئے تھے، ان میں بنو قریظہ بھی شامل مقا۔ غزوہ خند ق کے موقع پر جب کفار نے مسلمانوں پر زور دار ملہ کیا تو بنو قریظہ نے بھی مسلمان بچوں عور توں پر مملہ کر دیا۔ غزوہ خند ق کے بعد آنحصور ﷺ تمن ہزار کالشکر لے کر نظے اور بنو قریظہ کا محصور ہو گئے، لیکن طویل محاصرہ کر لیا۔ یہودی اپنے قلعے میں محصور ہو گئے، لیکن طویل محاصرے سے مجبور ہو کر انہوں نے صلح کی پیش کش کی۔ اس طرح بنو قریظہ نے مسلمانوں کی اطاعت قبول کر لیا۔

🖒 مرینه + میاق مرینه + خندق و غزوه 🗕

ق ص

الوكر صديق + صديق اكبر + مسجد نبوى + جرت مدينه -

اور ایک باعزت اور کا ایک باعزت اور کا ایک باعزت اور کا میاب فرمازوا۔

جَرَيْش + آباد اجداد نبوي +ابرائيم +آبزم زم-

سی مروق الله ماخ شرف الدین ابوعبدالله محرین دسن ابوعبدالله محرین دسن ابوعبدالله محرین دسن ابوعبدالله محری دره نجی کرم الله کان می شان می قصیده دروایت کے مطابق بب امام صاحب فائح میں مبتلا ہوئے اور معالجین سے مالوی ہوگئے تو یہ قصیدہ تحریر کیا۔ اسے جعرات کو ایک معالجین سے مالوی موقع میں خالص عقید سے کے ساتھ بڑھنا شروع کیا۔ دات کو سوتے میں نبی کرم وی اور آپ میں سے امام صاحب نے بیاری کا مسئلہ بیان کیا۔ نبی کرم وی اور آپ میں نے اباری کا مسئلہ بیان کیا۔ نبی کرم وی اور آپ میں نبی کرم وی اور آپ میں اس کے بہت سے خواص بیان کرتے میں علا اس قصید سے بہت سے خواص بیان کرتے ہیں۔ یہ قصیدہ عربی میں ہے اور ۱۹۲۵ء ابیات اور دی البواب برشتمل ہیں۔ یہ قصیدہ عربی میں ہے اور ۱۹۲۵ء ابیات اور دی البواب برشتمل ہے۔ بڑھنے سے تحقی رکھتا ہے۔

ق ن

ق ن

🖒 جمرت مرینه + تبوک، غزوه 🗕

اس میں روم کاباد شاہ جس کو آپ اس نے اسلام کی دعوت قبول خوانے ہیں روم کاباد شاہ جس کو آپ اس نے اسلام کی دعوت قبول کرنے بین کرنے بیٹی نے اسلام کی دعوت قبول کرنے کے لئے تبلیغی خط کھا تھا۔ رسول اکرم بی نے دید بن خلیف الکبی کو قیمرد وم کے پاس خط دے کر بھیجا تھا۔ اس کا سبب یہ تفا کہ قیمرد وم نے ایک منت مانی تھی کہ اگر روم کو ایران پر غلب حاصل ہوگیا تو وہ قسطند ہے ایکیا تک پاپیادہ زیارت کے لئے جائے گا۔ چنانچہ اس زمانے بی وہ اپنی ہے نذر پوری کر دہا تھا۔ آپ بھی نے اس خط بیں کھا تھا:

تیمرنے آنحضرت ﷺ کا نامہ مبارک پڑھا اور روم کے بڑے برے برے امراکوجو اس کے ہمرکاب تھے، حس میں بنی بارگاہ میں بازیاب

کیا اور کہا: "اے اہل روم! کیاتم رشد و فلاح چاہتے ہوتاکہ تمہارا ملک تمہارا ملک تمہارا کی پیروی کرتے ہوجوعیسیٰ بن مریم نے کہا؟"

رومیوں نے کہا: جہاں پناہ اوہ کیاہے؟

بادشاہ نے کہا: کیاتم اس نبی عربی کی پیروی کرومے؟

ال پروہ سب وحتی گدموں کی طرح بدک مکے اور ریکنے گئے۔ انہوں نے صلیبیں بلند کرلیں۔ جب ہرقل نے ان کی یہ حالت دیکھی تو ان کے اسلام لانے سے مالیس ہوگیا اور اسے ان کے سامنے اپن جان اور اپنی سلطنت خطرے میں دکھائی دینے گئی۔ اس نے ان امراکو اطمینان دلایا اور کہا:

"میں نے جو کھے تم سے کہاوہ صرف تمہاری آزمائش کے لئے تھا۔ میں یہ دیکھنا چاہتا تھا کہ تم اپنے دین میں کتنے کی ہو۔ چنانچہ میں نے تمہیں ویسا ہی پایا جیسا میں چاہتا تھا۔" یہ سن وہ سب امرا سجدے میں گریڑے۔

رسول الله و قطر الله و و بد بن خلیفد الکلی کو (جو ان جھے قاصدول میں ایک تھے) قیصروم کی طرف اپنے نامہ مبارک کے ساتھ بھیجا اور مسلم کی اس کے بیاس میں کہ یہ خط بصری کے دے دیں تاکہ وہ اسے قیصر وم کے پاس مجوا دے اس زمانے میں قیصر شہر خمص میں تھا۔ والی بصری نے وہ خط وہاں بھیجا۔

**\* قينقاع ، بنو، غزوه : ١٠ بنوقيقاع، نزده -**





## ک د

ا وہ راستہ جہاں سے فتح مکہ کے موقع پر نبی اکرم اللہ کہ کہ کے موقع پر نبی اکرم اللہ کہ میں داخل ہوئے کہ میں داخل ہوئے۔ میں داخل ہوئے۔معلی کے قبر سالن کے گرد بہاڑیوں کے درمیان سے شال مغرب کوجور استہ جاتا ہے، وہی "کدا" کہلاتا ہے۔

## ک د

گرز بن جابر فبرگ: ایک صحابی جو ابتدایس مسلمانوں کو ستانے کے دربے رہتے تھے، لیکن بعد میں مسلمان ہو گئے۔ فتح مکہ میں تنہاراہ چلتے ہوئے شہید ہو گئے۔

# ک ع

الشرف: يهودلون كالكشاعر - 🛠 كعب بن الشرف

﴿ كعب بن جمأز: صحابی رسول ﷺ - انصار تج اور ابتدا بی میں اسلام قبول كرليا تھا۔ غزدة بدر میں كفارے لڑتے ہوئے شہيد ہوئے - درانصار + بدر، غزوہ -

گلعب من رہیں: سحانی رسول ﷺ۔ شاعرر سول ﷺ حیثیت سے شہرت ہے، لیکن ابتدا میں اسلام کے خلاف جو کیا کرتے شے۔ چنانچہ فئے مکہ کے موقع پر آنحضور ﷺ نے کعب بن زہیر کو قتل کرنے کے احکام بھی جاری فرمائے تھے۔ نبی کریم ﷺ کے اس تھم کے خوف ہے کعب بن زہیراور ان کے بھائی جان بچانے کے لئے مکہ

ے نکل گئے۔ جب دونوں ہمائی مقام البرق الغراف پنچ تو بحیر نے

کعب ہے کہا کہ تم یہاں تھہرو، میں من کر آتا ہوں کہ محمد اللہ کھیں کی کہا ہے اور لوگ کیوں یہ کلام من کر ان کے گرویدہ ہوجاتے ہیں۔
پہنانچہ بحیر دینہ گئے۔ جب رسول اللہ بھی کا کلام سنا تو فوڑا مسلمان ہو

گئے۔ نبی کر کیم بھی نے کعب کے قتل کا حکم بھی دے دکھا تھا۔ بحیر نے
اپنے ہمائی کو کھما کہ اگر اپنی جان بچانا چاہتے ہو تو اسلام لے آؤ۔
چنانچہ ہے میں کعب بن زہیر چھپتے چھپاتے بڑی مشکل سے
آنحضور بھی کی فدمت میں حاضر ہوئے اور اسلام قبول کر لیا۔ اس
کے بعد انہوں نے رسول اللہ بھی کی شان میں وہ قصیدہ پڑھا جو
قصیدہ بانت سعاد کے تام سے مشہور ہے۔ لیس آنحضور بھی نے اپنی
چادر مبارک حضرت کعب بن زہیر کودے دی۔ وہی چادر حضرت امیر
چادر مبارک حضرت کعب بن زہیر کودے دی۔ وہی چادر حضرت امیر
معاویہ نے حضرت کعب کی وفات کے بعد ان کے وار ٹوں سے ہیں
ہزار در ہم کے عوض خرید کی۔ یہ چادر خلفائے بن امیہ عید کے موقع پر
اوڑھا کرتے تھے۔

گلعب بن مجرو: محالی رسول الله بجرت کے بعد اسلام قبول کیا۔ نی کریم الله کے ساتھ کافی عرصہ رہے، اس لئے ان سے تقریبًا بچائ احادیث روایت کی جاتی ہیں۔ ۵۱ صفی چھتر سال کی عمر میں مینہ میں انقال ہوا۔

کعید: وه مقام جہال پر ج کیاجاتا ہے۔ خانہ کعبد بیت اللہ حضرت ابراہیم النظیفی اللہ کے علم ہے حضرت ابراہیم النظیفی اللہ کے علم ہے حضرت ابراہیم النظیفی اور انہیں پہیں آباد کیا۔ حضرت ابراہیم النظیفی اور حضرت اساعیل النظیفی نے مل کریہاں پر اس مقدس کھری بنیادر کھی۔ حضرت اساعیل النظیفی نے مل کریہاں پر اس مقدس کھری بنیادر کھی۔ قرآن پاک بیں ارشاد ہے: واذیو فع ابوا هیم القواعد من البیت

واسمعیل (اورجب کد ابراہیم اور اسائیل خانہ کعبہ کی دیواری اٹھا رہے تھے: بقرہ ۱۵۰)۔ گھرین چکا تو دحی اللی نے آواز دی۔

الله تعالی کاگر، خانه کعبد - یکی وہ مقام ہے جو اسلای شریعت کی رو ے زین پر سب سے متبرک اور مقدس جگدہ اور جہال آج سے صدیول پہلے حضرت ابراہیم النظام کی سند تارک و تعالی کے حکم پر این جینے حضرت اسامیل النظام کو لاکرچھوڑا تھا۔

لاکرچھوڑا تھا۔

بیت الله کامشہور نام "کعبہ" قرآن مجید میں ہے: "اللہ نے معزز بیت کعبہ کولوگوں کے قیام کاسبب بنایا۔" (المائدہ ۹۷)

"کجہ" کامعنی شرف اور بلندی ہے اور بیت اللہ بھی مشرف اور بلندہے، اس لئے اس کو کجہ کہتے ہیں۔ بیت اللہ کو "بیت العین" بھی کہتے ہیں۔ بیت اللہ کو "بیت العین" بھی رائے ہیں۔ قرآن مجید ہیں ہے، "اور وہ البیت العین کاطواف کریں۔" (افر جہ) خانۂ خدا کو عین اس لئے کہا جاتا ہے کہ یہ سب سے قدیم ہے۔ اور عین کامعنی قدیم ہے۔ عین کادوسرا عن ہے آزاد، اور بعض روایات کے مطابق اللہ نے بیت اللہ کو طوفان نوح میں غرق ہونے سے آزاد (محفوظ) رکھا اور طوفان کے وقت اس کو اوپر اٹھالیا گیا۔ عین کامعنی قوی بھی ہے۔ اللہ تعالی نے اس گھر کو اتناقوی بنایا ہے کہ جو عین کامین قوی بھی ہے۔ اللہ تعالی نے اس گھر کو اتناقوی بنایا ہے کہ جو شخص اس کو تباہ کرنے کا ارادہ کرتا ہے، اس کو خود تباہ کر دیا جاتا ہے اور جو شخص اس کی زیارت کے لئے آئے، اللہ اس کو جہتم سے آزاد کر دیا جاتا ہے۔ اللہ کو مسجد الحرام بھی کہتے ہیں۔ قرآن مجید میں ہے۔ دیت اللہ کو مسجد الحرام بھی کہتے ہیں۔ قرآن مجید میں مسجد دیا ہے۔ مسجد اقصلی تک لے گیا۔" زینا سرائیل سے وہ جو اپنے (مکرم) بندے کو رات کے قبیل جھے میں مسجد حرام سے مسجد اقصلی تک لے گیا۔" زینا سرائیل۔)

⇔معراج۔

بیت اللہ کو مسجد حرام اس لئے کہا جاتا ہے کہ اللہ تعالی نے اس
مجد کی حرمت کی وجہ ہے اس شہر میں قبال کو حرام کر دیا ہے اور یہ
دائی حرمت ہے۔ نیزاس شہر میں شکار کو حرام کر دیا گیا ہے۔ اس شہر
کے جانوروں کو ستانا اور پر بیٹان کرنا حرام ہے۔ اس میں صدود کو جاری
کرنا حرام ہے اور اس شہر کے یہ تمام احکام اس مسجد کی حرمت کی
وجہ سے ہیں۔

کعبۃ اللہ ونیا کے مسلمانوں کی عقیدت کامرکزہ۔ الل ایمان کے دنیا میں کعبہ عرض اللی کاپر توہے۔ اللہ تعالیٰ کی رحموں اور برکتوں کامرکز اور معدن ہے۔ ابتدائے آفرینش عالم ہے "کعبہ" اللہ تعالیٰ کا معبد اور خدا پرتی کامرکزہ۔ تمام نبیوں اور رسولوں نے کعبۃ اللہ کی نیارت کی اور بیت المقدی ہے اپنی عباد توں کی سمت، کعبہ کو قرار دیا۔ نیارت کی اور بیت المقدی ہے اپنی عباد توں کی سمت، کعبہ کو قرار دیا۔ ساری روئے زمین پر سب ہے پہلے اللہ کی عبادت کے لئے جو گھرینا یا گیا وہ کعبہ ہی ہے۔ اللہ تعالیٰ فرما تاہے کہ "بے شک، سب سے پہلا گیا وہ کے میں ہے گھرجو اللہ کی عبادت کے واسطے لوگوں کے لئے بنایا گیا، وہ کے میں ہے جو تمام جہانوں کے لئے برکت اور ہدایت ہے۔" (آل عمران ۱۹)

جب حضرت آدم النظیفالا جنت سے زیمن پر تشریف لائے تو ان کو فرشتوں کی آوازیں اور ان کی تسبیحات سنائی نہیں دیتی تھیں۔ اللہ تعالی نے ان سے فرمایا: اسے آدم، یس سے ایک بیت (کجہ اللہ) کو زیمن پر اتارہ ہے، اس کے گرو بھی ای طرح طواف کیا جائے گاجس طرح میں سے وائیں، پھرآدم النظیفالا نے اس کی تعمیریں کھی اضافہ کیا اور آپ بھی ای کا طواف اور ای کی سمت نماز پڑھتے رہے۔ پھر تیمری بار حضرت واس کی عرصت نوح النظیفالا نے مٹی اور پھروں سے اس کی مرمت کی پھر حضرت نوح النظیفالا تک یہ تعمیرقائم رہی اور طوفان نوح کے وقت وہ عمارت نوح النظیفالا تک یہ تعمیرقائم رہی اور طوفان نوح کے وقت وہ عمارت تو آسان پر اٹھالی گی اور یہ کجہ اللہ کی جگہ اور نچے ٹیلے کی طرح رہائی ، گر لوگ برابر برکت کے لئے بہاں آتے تھے اور آکر دعائیں انگذ ہے۔

حضرت ابراہیم النظیفیٰ کے زمانے تک کعبہ ای حال پر رہا، پھر حضرت ابرائیم النظیفیٰ کو حکم ہوا کہ آپ حضرت المعیل النظیفیٰ کو ساتھ کے کر کعبہ کی عمارت کی از سرنو تعمیر کریں۔

جس وقت حضرت ابراجیم النظیفانی نے کعبہ کی تعمیر کی تھی (علامہ ارزقی کے مطابق) آنو اس کی بلندی (زمین سے چھت تک) آگر تھی۔ طول (جراسود سے رکن شامی تک) ۳۳ گر تھا۔ عرض (رکن شامی سے غربی تک) ۴۲ گر تھا۔ عرض کہ اس کی نہ چھت خربی تک ) ۴۲ گر تھا۔ فدا کا یہ گھر اس قدر سادہ تھا کہ اس کی نہ چھت تھی، نہ کواڑ اور نہ چو کھٹ باز و تھے۔ جب قصی کلاب کو کعبہ کی تولیت

ماصل ہوئی تو انہوں نے قدیم عمارت گرا کرنے سرے سے اس کی تعمیر کی اور کھور کے تختوں کی چھت یائی۔

مارت کی تعمیر کے بعد حضرت ابراہیم الطبیقالا نے حضرت اسامیل الطبیقالا ہے کہا کہ ایک بھراؤ تاکہ اے ایے مقام پرلگا دول جہال ہے طواف شروع کیاجائے۔ کجہ کی برکت اورکشش ہوگ دول اس کے ارد گرد آباد ہونے تھے۔ سب سے پہلے قبیلہ جرہم کی ایک لڑک آباد ہوا۔ چونکہ حضرت اسامیل الطبیقالا نے قبیلہ جرہم کی ایک لڑک ہے شاد کی کی تحل اس کے ایک ایک لڑک ہے شاد کی کی تحل اس سے بادا ان ہے جو لڑکا نابت پیدا ہوا وہ آپ الطبیقالا کی وفات کے بعد کعبہ کا متولی بنا۔ اس کے بعد اس کے نانا مضاض کے حصے میں یہ شرف آیا۔ اس طرح یہ اعزاز خاند ان اسامیل الطبیقالا ہے فکل کرخاند ان جرہم کو منتقل ہوگیا۔ اس کے بعد قبیلہ خزاعہ نے کعبہ پر قبل کرخاند ان جرہم کو منتقل ہوگیا۔ اس کے بعد قبیلہ خزاعہ نے کعبہ پر وہارہ قبل کرنا۔

حضرت ابراہیم النظیفی ہے پہلے سی نے یہاں عارت نہ بنائی تھی،
ای وجہ سے کہا جاتا ہے کہ ونیا میں اس سے افضل کوئی عارت نہیں
ہے، کیوں کہ بنانے کا تھم دینے والا اللہ تعالیٰ ہے، تھم لانے والے اور انجینئر حضرت جرائیل النظیفی ہیں، تعمیر کرنے والے حضرت ابراہیم النظیفی ہیں۔

حضرت ابراہیم القینی کے بعد کی مرتبہ اس کی تعیرو مرمت ہوتی رہی۔ چنانچہ پانچیں بار کعبۃ اللہ کو عمالقہ نے تعیر کیا، چھٹی بار جرہم نے بنایا، ساتویں بار اس کو نبی کریم چھٹی کے جد امجد قصی بن کلاب نے بنایا، آٹھویں بار اس کو قریش نے بنایا اور یہ تعمیر حضرت ابراہیم القینی کے دو ہزار سات سو پچھٹر سال بعد ہوئی۔ اس تعمیر حسر مصور نبی اکرم چھٹی کی دو ہزار سات سو پچھٹر سال بعد ہوئی۔ اس تعمیر جدید حضور نبی اکرم چھٹی کی تعمیر میں تبدیلی کرتے ہوئے باندی میں کی تو حضرت ابراہیم القینی کی تعمیر میں تبدیلی کرتے ہوئے باندی میں اس کا طول اٹھارہ ہاتھ رکھا اور زمین میں اس کے طول کو چھے ہاتھ اور ایک بالشت کم کر دیا اور اسے حطیم قرار دیا، جس میں اب بھی کیے کا برنالہ گرتا ہے۔ دو کے بجائے ایک دروازہ رکھا اور وہ بھی زمین سے پرنالہ گرتا ہے۔ دو کے بجائے ایک دروازہ رکھا اور وہ بھی زمین سے اور چے چاہیں، جائے دیں۔ کیے

کے اندر لکڑی کے ستونوں کی صغیں بنائیں اور ہر صف میں تین تین ستون رکھے۔اندر رکن شامی کے قریب ایک زینہ بنایاجس سے چھت برچڑھاجا سکے۔

فلیفہ ہارون الرشید نے امام مالک کے بچھا کہ اس تعیر کجہ کو منہدم کر کے حضرت عبداللہ بن زبیر کی تعیر کردہ بنیادوں پر بنا دیا جائے کیوں کہ اس سلسلے میں بہت کی احادیث ہیں۔ امام مالک کے فرمایا امیرالمؤمنین، میں آپ کو تسم دیتا ہوں کہ ایسا نہ کریں، پھرلوگ بیت اللہ کو تعلونا بنالیں کے اور ہر شخص اس کو توڑ کر اپنی مرضی کی تعمیر کرسے گا اور لوگوں کے دلوں سے بیت اللہ کی وقعت کم ہوجائے گ اور اس کی ہیبت نہیں رہے گی۔ " (شرح صح مسلم، جلدسوم)

#### كعبدكا يرده

حرم کوبہ پرسب ہے پہلے یمن کے حمیری بادشاہ اسعدتی نے پردہ چڑھایا۔ یہ پردہ "بردیمانی" (ایک خاص قسم کی چادر) سے تیار کیا گیا تھا۔ تھا۔ قصی بن کلاب نے اس مقعد کے لئے ایک محصول بھی لگایا تھا۔ اسلام آنے کے بعد جب حضرت عبداللہ بن زبیر خلیفہ ہوئے تو انہوں نے کعبہ کے ستونوں پرسونے کے پڑچڑھائے۔اس کام کے انہوں نے کعبہ کے ستونوں پرسونے کے پڑچڑھائے۔اس کام کے

لتے عبدالملک بن مروان نے٣٦ ہزار اشرفیاں بھیجیں۔

## كعبة اللدكي جديد دوريس توسيع

خادم حریمین شریفین شاہ فہد بن عبدالعزیز نے حرم کی شریف یس کی کی ایک سہولتوں اور منصوبوں کی تکمیل کے لئے احکام جاری فربائے جن کی لاگت ستانوے (۹۷) ملین ریال سے بھی زیادہ ہے۔ ان منصوبوں یس سی کی جگہ پر چھے عدد پلوں کی تنصیب کا کام بھی شامل شما تاکہ طواف کے لئے داخل ہونے والوں اور سی کرنے والوں کو سہولت فراجم ہوسکے۔

مسجد حرام میں پہپن ہزار تقعے اور قدیلیں روشی مبیّا کررہے بیں۔ جب کہ آٹھ ہزار بیکھے مسجد کی اندرونی نصاکو خوش گوار بنانے کے لئے لگائے مجے ہیں۔

ای طرح عی کرنے والی جگہ کو ۲۸ عدد بڑے ایئر کنڈیشنگ یونٹول کے ذریعے ایئر کنڈیشنگ بادیا گیاہے اور اس کام پروس ملین ریال کی لاگت آئی ہے۔ حرم شریف کے حن میں جہاں طواف کیاجا تا ہے اس میں پہلی وسعت کے مقابلے میں تین سوفی صد (۳۰۰فی صد) زیادہ تو سے کر دی گئی ہے۔ اس میں سفیدر تگ کا سک مر راگا دیا گیاہے جو طواف کرنے کی جگہ پرلگائے جانے والے ٹاکول میں حرارت کو جذب نہیں ہونے دیتا۔ اب دن رائٹ آسانی سے طواف کیا جاسکا جذب نہیں ہونے دیتا۔ اب دن رائٹ آسانی سے طواف کیا جاسکا ج

#### آبزمزم

آب زم زم کو محنڈ اکرنے کے لئے آبک بلانٹ نصب کیا گیاہے جس کی لاگت ۲سوملین ریال ہے بھی زیادہ ہے۔

آب زم زم کے کنویں کو ہٹادیا گیاہ اور حاجیوں اور زائرین کرام کی سہولت کے لئے تی جائیں بنادی گئ ہیں۔ نے مقام پر چینے کے پائی کے تمن سو بچاس نظ لگادئے گئے ہیں اور شعندی ہوا ہے اس جگہ کو ایٹر کنڈیشنڈ بنا ویا گیا ہے۔ حفظ صحت کے لئے بھی تمام ضروری انظامات کئے گئے ہیں۔

آب زم زم كو مُعدُدًا كرنے كے لئے ايك بلان الكاديا كيا ہے جس

میں ایسے تمام ضروری آلات نصب ہیں جو آب زم زم کوچاہ زم زم سے

اس پلانٹ میں لانے اور وہاں سے پائی ٹھنڈا کرنے کے بعد اس کو

والیس الن مقامات پر بھیجنے کے لئے ضروری ہیں۔ اس پلانٹ کو ۲۵۰۰

کلوواٹ کی بچل سے ملاویا گیاہے۔ یہ پہینگ آشیشن ایک کھنٹے میں تقریباً

ساٹھ (۱۰) کیوبک میٹر آب زم زم مرووں کے لئے اور تقریباً چھیالیس

(۲۳) کیوبک میٹر عور تول کے پینے کے لئے مہیا کرتا ہے۔ اس

منصوبے پر بیس ملین ریال سے زیادہ خرج ہوئے ہیں۔ اب تمام

خباج کرام اور زائرین کے لئے آب زم زم حاصل کرنا بہت آسان

ہوگیاہے۔

حرم شریف اور ضیوف الرحمٰن کی سلامتی کو بیقی بنانے کے لئے حرم شریف میں آگ بجھانے کا کھٹل نظام نصب کر دیا گیا ہے۔ ایک باقاعدہ پر دگرام کے تحت حرم شریف کے قالینوں میں تغیرہ تبدل ہوتا رہتا ہے۔ اور جب بھی ضرورت ہوتو ان کی جگہ دوسرے قالین بھی ڈال دبئے جاتے ہیں۔

کجہ شریف کے در دازے کو بھی ۹۹۹۹۹ قیراط خالص سونے ہے بے ہوئے ایک نے در دازے ہے تبدیل کر دیا گیا ہے۔ اس پر جموی طور پر تیرہ ملین ریال کی لاگت آئی ہے۔ اس کی تیاری اور تنصیب بھی سعود کی ہاتھوں ہے ہوئی ہے۔ اس کی تیاری میں ۲۸۱ کلوگرام خالص سونا استعال کیا گیاہے۔

اس طرح صفا اور مروہ کے در میان تی کرنے والی جگہ میں بھی توسیع کر دی گئی ہیں۔ اس اور اس کی بھی دو منزلیں بنا دی گئی ہیں۔ اس سعودی توسیع میں سات مینار بھی بنانے گئے ہیں جن میں سے ہر ایک مینار کی بلندی ۹۰ میٹر تھی۔ اس توسیع پر مجموعی طوز پر سات سو ملین سے کھے ذیادہ ریال خرج کئے گئے۔

سنی کرنے کی جگہ پر دوعد دسیڑھیاں لگادی گئ ہیں تاکہ بوڑھے اور کمزور افراد سی کرنے کے لئے پہلی منزل پر منتقل ہوسکیں۔

سعودی عرب کی حکومت نے چوشے تر تیاتی منصوبے میں حرم شریف میں آئندہ کے منصوبوں کے لئے دس بلین ریال کی خطیرر قم مختص کی ہے۔ان منصوبوں کامقصد عمارات اور حرم شریف کے صحن

میں اضافہ کرنا ہے تاکہ اس میں نصف ملین نمازیوں کی مخبائش پیدا ہوسکے۔ اس کے لئے سوق الذہب، الشامیہ، اجیاد اور الشبیکہ نائی محلوں کی طرف سے نے رقبے کو ساتھ طایا جائے گا۔ اور حرم شریف کارو دنوان کے رقبے کی حکیت حاصل کرنے کے بعد اس میں سنگ مرم کا فرش لگا دیا جائے گا جو حرارت کی شدت اور دوسرے طبی عوامل کوختم کروے گا۔ اس سے مسجد حرام میں پندرہ لاکھ تمازیوں کی مخبائش پیدا ہوجائے گا۔

## كعبه كي سمت كانعين

فلکیات میں مسلمانوں کی دلچی محض سائنسی تجتس یا ترقی کی بنا پر بہیں تھی بلکہ اس میں ایک بہت اہم پہلو ایمان کے ایک بنیاد کی رکن نماز کی اوائیگی ہے متعلق تھا کیونکہ نماز کی اوائیگی کے لئے ایک شرط یہ ہے کہ انسان قبلہ رخ ہو کر نماز اوا کرے قبلہ بعنی خانہ کعبہ کے قریب رہنے والوں کے لئے تویہ ایک آسان کی بات ہے مگر کمہ مکر مہ ہے ہزار دن میل دور بسنے والوں کے لئے قبلہ کی سمت کا تعین آسان بات بہتر کے علم فلکیات بنیادی ایمیت کا حاص بن مجرا

روایات میں آتا ہے کہ وہ لوگ جنہوں نے مدینہ شریف میں حضرت محمد وہ ان کے جنہوں نے مدینہ شریف میں حضرت محمد وہ ان کی میں اسلام قبول کیا انہوں نے حضور وہ ان کا اور صحابہ کرام کو کو جنوب کی طرف رخ کرے نمازادا کرتے دیکھا کیونکہ مدینہ منورہ سے مکہ مکر مہ کی سمت تقریبًا جنوب کی طرف ہے۔ جب یہ مسلمان دور در از علاقوں میں اپنے مکوں میں پنچ تونہ صرف وہ بلکدان کی کئی تسلیں جنوب کی طرف رخ کرکے نمازادا کرتی رہیں۔ چاہوہ معرمیں تھے جاہم ان میں جاہم ان میں جاہم ہندوستان میں۔

یہ مسلمان اہرین فلکیات کا اُمّت پر احسان ہے کہ انہوں نے دنیا

کے تمام بڑے بڑے شہروں سے مکہ مکرمہ کی ست معلوم کرنے کے
طریقے وضع کئے۔ آج ہم صدیوں سے ان پرعمل پیرا ہیں مگر ان کے علم
اینی فلکیات کی اہمیت کو محسوس نہیں کرتے۔ ای سلسلے میں مشہور
مسلمان فلکیاں وال البیرونی نے دسویں صدی عیسوی میں ایک کتاب
تصنیف کی تھی جس کا نام تحدید الا مکن تھا اور جس کا انگریزی ترجمہ
بیروت یونیورش کے ایک پروفیسرکو آرڈر فیٹس آف سٹیزکے نام سے

کر چکے ہیں۔ یہ کتاب جامعہ کرائی کی لائبریری میں موجودہ۔اس کتاب میں البیرونی نے اپنے ہم عمردوسرے مسلمان فلکیات وانوں کا کام بھی پیش کیا ہے۔ یہ بات وکھے کر عقل دنگ رہ جاتی ہے کہ بغیر جدید ریاضی اور کروی علم المثلث (اسفریکل ٹر گمنو میٹری) کے اس دور کے مسلمان فلکیات وانوں نے شہروں کے آرڈینیش لیعنی عرض البلد اور طول البلد کسی قدر صحت کے ساتھ معلوم کر لئے تھے اور ان کی دو

اس دور میں مسلمان فلکیات دال انجی طرح سے واقف ہے کہ زمین ایک مستوی سطح نہیں ہے بلکہ ایک کرہ کی مائند ہے۔ چنانچہ دور دراز کے دو مقامات کو طانے والا فرضی خط سیدھی لکیر نہیں ہے بلکہ دائرے کا ایک حقد ہے۔ انہیں ٹالی اور جنو کی قطبین کا ادراک بھی تفا اور خط استواکا بھی علم تھاجس کی مدد سے وہ شہروں کے عرض البلد سورج کی حرکات کی مدد سے معلوم کر لیتے تھے۔ گوکہ ان کے حماب و کتاب کا طریقہ بہت بیچیدہ تھا کیونکہ ان کے باس جدید ریاضی کی موجود نہیں تھی، گر ان کے نائج حیرت انگیز طور پر درست

آج کے دور میں کسی بھی اچھے جغرافیائی اللس میں دنیا کے تمام بڑے بڑے شہروں کے آرڈ نیٹس بعنی طول البلد ورج ہوتے ہیں۔ ان کی مددے کسی بھی شہرے کسی بھی دوسرے شہر کی سمت معلوم کرنا بہت آسان ساعمل ہے جس میں کروی فلکیات کے صرف دو عدد فار مولے استعمال ہوتے ہیں۔

فرض کیجے کراچی کاعرض البلد L2 اور طول البلد T2 ہے جب کہ مکہ مکرمہ کاعرض البلد L1 اور طول البلد T1 ہے۔ ان کے ذریعے کراچی اور مکہ کے ورمیان زاویائی فاصلہ O معلوم کرنے کے لئے مساوات:

COS D - SIN LI SIN L2 · COS L1 COS L2 COS (T1 - T2)

- كوزر يع معلوم كياجائك كاجس كي بعد مساوات:

SINE - COS L1 SIN (T1 - T2)

SIN - D

کے ذریعے زاویہ معلوم کیاجائے گابیہ زاویہ ٹمال سے مکہ مکرمہ کی ست کوظاہر کرے گا۔

ای طرح ہم دنیا کے کسی بھی شہرے مکہ کرمہ کی ست معلوم کر سے جی طرح ہم دنیا کے کسی شہرے مکہ مکرمہ کی ست معلوم کر سے جی سال کے دو مخصوص دنوں کے مخصوص اوقات بیں سالاں کی ریادہ بیجیدہ ریاضیاتی مرسطے درکار ہوتے ہیں۔

پ کلثوم بن بدم نبی کریم الله کا میزبان جس کے ہاں آپ کلثوم بن بدم اپ قبیلے کا سردار تھا، گر آپ الله کا سردار تھا، گر نابیا تھا۔ قبیلے کا سردار تھارک کی نابیا تھا۔ قبایل مسجد بھی کلثوم بن بدم کی عطا کردہ زمین پر تعمیرک کی تھی۔

کاف مہنت علی : خلیفہ سوم حضرت علی بن الی طالب کی بین الی طالب کی بین الی طالب کی بین الی طالب کی بین حضرت علی بن الی طالب کی خضرت فاطمیة کے بطن ہے ہوئی حضرت عمر کی شہادت کے بعد چیازادعون بن جعفر اور آخر میں عبداللہ بن جعفر اور آخر میں عبداللہ بن جعفر ہے۔ تکاح ہوئے۔

## ک ن

پکنز العمال فی سنن الاقوال و الافعال: شخ علی تق بر بانپوری کا احادیث نبوی وقط کامجوعه - بیر کتاب علامه جلال الدین سیوطی کی کتاب «جمع الجوامع» کی کتاب کی ترتیب نوب - علامه سیوطی نے اپنی کتاب میں حروف تبجی کے اعتبارے احادیث مرتب کیس جب کہ شخ متق نے یک احادیث فقہی الواب کی ترتیب ہے مرتب کیں - یک علی تقی بر بانپوری -

## ک ہ

پ کہف بی حرام: ومقام جہاں غزدہ احزاب کے موقع پر رات کے وقت نی کر کم ﷺ قیام فرمایا کرتے تھے۔ یہ مقام سلع کے جنوب مغرب میں درام ل ایک غارہے۔



ل

## ل١

اور تا ایک مشہور بت جوطائف میں نصب تھا اور قبیلہ بی نصب تھا اور قبیلہ بی تقید کے لوگ اے بوجے تھے۔ المبیلہ بی تقیف کے لوگ اے بوجے تھے۔ المبیلہ کے طائف، سفر+طائف، غزوہ۔

## ل ب

پلیاس نبوی طبیقت : وہ لباس جونی کریم بھی زیب تن فرایا کرتے ہے۔ نبی آخر الزمان حضرت محمد بھی کی زندگ میں جمیں زندگی کے دیگر شعبوں میں سادگی اور قناعت کی طرح لباس کی سادگ بھی نظر آتی ہے۔ چنانچہ آپ بھی کا ارشاد گرای ہے:

انما اناعبد البس كمايلبس العبدكد "مين توبس خداكا ايك بنده بول اور بندول كي طرح لباس پينتا بهول-"

یکی وہ طرز فکرہے جس کونی کریم ﷺ نے لباس کے معاطع میں بھی اختیار فرمایا۔ یکی وجہ ہے کہ نبی کریم ﷺ نے پُر تعیش اور مہتکے لباس کو پہند نہیں فرمایا بلکہ خاص طور پر مردوں کے لئے آپ ﷺ نے ریشی کیڑے اور سونے کو حرام قرار دیا۔ ایک دفعہ حقے میں آئی ہوئی ریشی قبا بینی اور پھر فور اا تار ڈالی۔ (مشکوہ)

رسول الله فِيقِلَهُ كُوكُر تا (قَيعَ) بہت پسند تھا۔ كرتے كى آستين نه نگ ركھتے تھے، نه زيادہ كھلی۔ ورميانی ساخت پسند تھی۔ آستين كلائی اور ہاتھ كے جوڑتك كہنچق۔ سفر (خصوصًا جہاد) كے لئے جوكرتا پہنتے اس كے داكن اور آستين كاطول ذراكم ہوتا۔ قيص كا گريبان سينے پر ہوتا جے

مجھی کبھار (مومی تقاضے سے) کھلا بھی رکھتے، اور ای حالت میں نماز پڑھتے۔ کرتا پینتے ہوئے پہلے سیدھا ہاتھ ڈالتے پھر الٹا۔ محابہ کو ای کی تعلیم دیتے۔

عمر بحرته بند (لگی) استعال فرایا جے ناف سے ذراینچ باندھے، اور نصف ساق تک ( تخنول سے ذرا اونچا) رکھتے۔ سامنے کا حمتہ قدرے زیادہ جھکارہتا۔

بجاما (سراديل) ديما توليندكيا-آپ ﷺ كے محابی مين تھے۔ ایک بارخود خرید فرمایا (اختلاف ہے کہ پہنایا نہیں) اور وہ آپ اللے ک ترکے میں موجود تھا۔ اس کی خربداری کا قصہ ولچسپ ہے۔ حضرت الوہرر كوساتھ كئے ہوئے حضور بھٹ بازار كے، اور بزازوں كے بال تشريف في محت عارور بم ير يجاما خريدا- بازار من اجناس كو تولي کے لئے ایک خاص وزن مقرر تھا۔ وزن کرانے گئے اور اس سے کہا اے جھکتا ہوا تولوا وزان کہنے لگا کہ یہ الفاظ میں نے کسی اور سے نہیں ے - حضرت الوہرية في توجه ولائي - (الا تعرف نبيك؟) (تم اپ نى پاك على كوبيان تبين؟)وه باتھ چوے كوبرها توآپ على ن رو کا که به عجیول کا لینی غیراسلامی) طریقه ہے۔ بہرحال وزن کرایا اور بجاما خريد كر لے علے۔ حضرت الوجرية منے برے تعجب سے لوچھا، آب اے ہنیں گے؟ تعجب غالباً اس بنا پر ہوا ہوگا کہ ایک تودیرینہ معمول میں انسی نمایاں تبدیلی عجیب محی دوسرے بچاما اہل فارس کالباس تھا اور تشب سے حضور عللے كا اجتناب- آپ عللے نے جواب ديا: "بال ببنول كا- سفريس بهي حضريس بهي، دن كو بهي، رات كو بهي، كيول كه مجع حفظ ستركاتكم دياكياب، اور اس ي زياده ستريش لباس اور کوئی نہیں۔"

سر پر عمامه باندهنا بهت بیند تها- عمامه نه بهت بحاری بوتاند

چھوٹا۔ ایک روایت کے لحاظ سے اگر لمبائی ہوتی تھی۔ ممامد کا شملہ بالشت بھرضرور چھوڑتے، جو پیچھے کی جانب دونوں شانوں کے در میان ارس ليت- تمازت آفاب ي بيخ كم لئ شمله كو پيدا كر مربروال لیتے۔ای طرح مومی حالات تقاضا کرتے تو آخری بل تحوری کے نیجے ے لے كر كرون كے كرد بھى لييث ليتے تتے۔ بھى عمامہ نہ ہوتا تو كيرت كا ايك ككزا (رومال) في كى طرح سرير بانده ليق-بربنائ نظافت عمامہ کوتیل کی چکنائی سے بچانے کے لئے ایک خاص کیڑا (عربی نام قناع) بالول پر استعال كرتے جيسے كه آجكل بھى بعض لوك نو يول ك اندر كاغذيا سلولائيد كالكرارك ليتيس يراعينا توبوجاتا، مرنظافت کاید حال تھا کہ (روایات میں تصری ہے) اے بھی میلا اور گندانبیں دیکھاگیا۔ سفید کے علاوہ زرد (غالباً خیالا، خاستری مائل یا شری) رنگ کا عمامہ بھی باندھا ہے۔ فتح مکہ کے موقع پر سیاہ بھی استعال فرمایا۔ عمامہ کے نیچے کیڑے کی ٹولی بھی استعال میں رہی اور اسے پیند فرمایا۔ نیزروایات کے بد موجب، عمامہ کے ساتھ ٹولی کا یہ استعال کویا اسلامی ثقافت کا ایک مخصوص طرز تھا اور اے آپ عظیما نے مشرکین کے مقالبے پر امتیاز قرار دیا۔

مُناے کے علاوہ بھی خالی سفید ٹوپی بھی اوڑھے۔ گھر میں اوڑھنے کی ٹوپی سرے چیکی ہوئی ہوتی۔ سفر پر نکلتے تو اٹھی ہوئی باڑ دار ٹوپی استعال فرماتے۔ سوزنی نما سلے ہوئے کپڑے کی دبیز ٹوپی بھی پہنی

اوڑھنے کی چاور اگر لبی سوا دو گرچوڑی ہوتی تھی۔ کبھی لیٹے کبھی الیٹے کبھی الیٹے کبھی لیٹے کبھی الیٹے کبھی کیور ایک بلوسیدھے بعن سے نکال کر النے کندھے پرڈال لیتے۔ بکی چاور کبھی کبھار بیٹے ہوئے ٹانگوں کے گرد لپیٹ لیت، اور بعض مواقع پر اے تہ کرکے تکیہ بھی بنا لیتے۔ معزز ملاقا تیوں کی تواضع کے لئے چادر اتار کر بچھابھی دیتے۔ بین کی چادرجے جرہ کہا جا تا تھا، بہت پندھی۔ اتار کر بچھابھی دیتے۔ بین کی چادرجے جرہ کہا جا تا تھا، بہت پندھی۔ اس میں سرخ یا سز دھاڑیاں ہوتی تھیں۔ ایک مرتبہ حضور کی کے ساہ چادر بھی بنوائی گئے۔ اے اوڑھا تو پینے کی دجہ سے ابودینے گئے۔ یا دیتانچہ نظافت کی وجہ سے ابودینے گئے۔ چانچہ نظافت کی وجہ سے اسے پھر نہیں اوڑھا۔

. نیا کیڑا خدا کی حمد اور شکر کے ساتھ بالعوم جمعہ کے روز پہنتے۔

فاضل جوڑا بنوا کر نہیں رکھتے تھے۔ کپڑوں میں ہیوند لگاتے تھے۔ان ک مرمت کرتے۔ احتیاطاً تھر میں دکھے لیتے کہ مجمع میں بیٹنے کی وجہ ہے (مجانس اور نمازیوں میں میلے کچیلے لوگ بھی آتے تھے اور صفائی کاعام معیار بھی آپ وہی تی نے سلسل تربیت کر کرکے برسوں میں بلند کیا) کوئی جول و فیرہ نہ آتھی ہو۔

جہاں ایک طرف فقر و سادگی کی وہ شان تھی وہاں دوسری طرف آپ بھی گرنا تھا، اور اس اصول کامظاہرہ آپ بھی مطلوب تھا کہ "اللہ تعالی کو یہ بات پیند ہے کہ اس کی عطا کر دہ نعمت (رزق) کا اثر اس کے بند ہے ہے عیاں ہوں۔ "سو حضور وہ اللہ نعمت (رزق) کا اثر اس کے بند ہے ہے عیاں ہوں۔ "سو حضور وہ اللہ نعمت اور انتہا لیاس بھی زیب تن فرمایا۔ آپ وہ نی کا مسلک اعتدال تھا، اور انتہا پیندی ہے آمت کو بچانا مطلوب تھا۔ چنا نچہ نگ آستین کا روی جبہ بھی بہنا۔ (بخاری وسلم) سرخ دھاری کا اچھاجوڑا بھی آستین کا روی جبہ بھی بہنا۔ (بخاری وسلم) سرخ دھاری کا اچھاجوڑا بھی زیب تن کیا۔ طیل ان قسم کا کروانی جبہ بھی بہنا، جس کے مربان کے ساتھ ریشی گوٹ گئی تھی۔ ایک بارے ۱۲ او نشیوں کے بدلے میں ایک قیمتی جوڑا خرید فرمایا، پہنا، اس کے ساتھ نماز بھی پڑھی۔ یہ تفیر میں ایک قیمتی ور اُن خرید فرمایا، پہنا، اس کے ساتھ نماز بھی پڑھی۔ یہ تفیر میں اس قول قرآن کی کہ " بوچھو کون ہے اللہ کی عطا کر دہ زینت کو حرام کرنے والا۔" تا ہم عام معول سادگی تھا۔

کیڑوں کے لئے سب نے بڑھ کر سفید رنگ مرغوب خاطر تھا۔
آپ ﷺ نے فرایا: "حق یہ ہے کہ تمہارے لئے مسجدوں میں بھی
اللہ کے سامنے جانے کا بہترین لباس سفید لباس ہے۔" فرایا: "سفید
کیڑے پہنا کرو اور سفید ہی کیڑے سے اپنے مردول کو کفن دو، کیول
کہ یہ زیادہ پاکیزہ اور پہندیوہ ہیں۔"

سفید کے بعد سزرنگ بھی پہندیدہ تھا، لیکن بالعوم اس شکل میں کہ ملکی سبزدھاریاں ہوں۔ ای طرح خالص شوخ سرخ رنگ بہت ہی ناپیند تھا (لباس کے علادہ بھی اس کے استعال کو بعض صور توں میں ممنوع فرمایا)، لیکن ملکے سرخ رنگ کی دھاریوں والے کپڑے آپ ایکن ملکے سرخ رنگ کی دھاریوں والے کپڑے آپ ایکن میکازرد (نمیالایا اشتری) رنگ بھی لباس میں دیکھا گیا۔

حضور اكرم على كاجوتامروجه عرفي تدن كمطابق جل يا كفراؤل

کی کی شکل کا تھا، جس کے دوتے تھے۔ ایک اگو شھے اور ساتھ والی انگل کے نیج میں۔

کے در میان رہتا، دو سرا چھنگلیا اور اس کے ساتھ والی انگل کے نیج میں۔
جوتے پر بال نہ ہوتے تھے، جیسے کہ معمولی ذوق کے لوگوں کے جوتے
پر ہوتے ۔ یہ ایک بالشت دو انگل لمباتھا۔ تلوے کے پاس سات انگل
چوڑا، اور دونوں تسموں کے در میان پنج پر سے دو انگل کا فاصلہ تھا۔
جوتا بھی کھڑے ہو کر پہنتے بھی چڑھ کر بھی۔ پہنتے ہوئے پہلے دایاں پاؤں
ذالتے پھر بایاں، اور اتارتے ہوئے پہلے بایاں پاؤں نکالتے اور پھر
داماں۔

جرابیں اور موزے بھی استعال میں رہے۔ سادہ اور معمولی بھی اور اعلق میں رہے۔ سادہ موزے بدطور اور اعلق میں کے سادہ موزے بدطور تحفہ بیجے تھے۔ انبیں پہنا اور ان رمسے فرمایا۔ ای طرح حضرت دیمہ کلبی نے نے بھی موزے تحفے میں پیش کئے تھے۔ ان کو آپ میں نے کسی سے کسی سے معال فرمایا۔

چاندی کی انگوشی بھی استعال فرمائی، جس میں بھی چاندی کا جمینہ ہوتا تھا، بھی عبشی پھرکا۔ بعض روایات میں آتا ہے کہ لوہ کی انگوشی پر چاندی کا بیتر بیاپاٹس پیڑھا ہوا تھا۔ ووسری طرف یہ واضح ہے کہ لوہ کی انگوشی اور زلیور ہے آپ چھٹ نے کراہت فرمائی ہے۔ انگوشی عموتا وائیں ہاتھ تی میں پہنی۔ درمیائی اور شہادت کی انگلی میں نہ پہنے۔ چھٹلیا میں پہنتا پیند تھا۔ جمینہ اوپر رکھنے کی کی انگلی میں نہ پہنتے۔ چھٹلیا میں پہنتا پیند تھا۔ جمینہ اوپر رکھنے کی بہائے، ہمٹیلی کی طرف رکھتے۔ انگوشی پر "محمد رسول اللہ بھٹ " کے باک ہمٹیلی خطوں پر مہر لگاتے تھے۔ محققین کی یہ رائے قرین صحت حضور پھٹ خطوں پر مہر لگاتے تھے۔ محققین کی یہ رائے قرین صحت ہے کہ انگوشی مہر کی ضرورت سے بنوائی تھی، اور سیاسی منصب کی وجہ سے اس کا استعال ضروری تھا۔

نی کریم ﷺ اپنے بال بہت ملیقے ہے رکھتے۔ان میں کثرت ہے تیل کا استعال فرماتے۔ کنگھا کرتے، مانگ نکا لئے۔ لبوں کے زائد بال تراشنے کا اہتمام تھا۔ ڈاڑھی کو بھی طول وعرض میں قینچی ہے ہموار کرتے۔اس معالمے میں صحابہ کو تربیت دیتے۔مثلاً ایک محالی کو پراگندہ مود کیھا توگرفت فرمائی۔ ایک صحالی کی ڈاڑھی کے زائد بال بہ

نفس نفیس تراشے۔ فرمایا، جو محف سریا داؤهی کے بال رکھتا ہو اے چاہئے کہ ان کو سلقے اور شائنگی ہے رکھے۔ مثلًا ابو تناوہ "کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا: "اکو مھا" لینی ان کو سنوار کرر کھو۔ سفرو حضر میں سات چیزیں بیشہ ساتھ رہیں آتیل کی شیشی ﴿ کنگھا(ہاتھی دانت کا بھی) ﴿ سرمہ دانی (سیاہ رنگ کی) ﴿ قینچی ﴿ مسواک ﴿ آئینہ ﴿ لَکُورِی کی ایک بیلی کچیجی۔

سرمہ رات کو سوتے ہوئے (تاکہ زیادہ نمایاں نہ ہو) تمن تین سلائی دونوں آتھوں میں لگاتے۔آخررات میں حاجات ہے فارغ ہو کروضوکرتے، لباس طلب کرتے اور خوشبولگاتے۔

ریجان کی خوشبوپیند تھے۔ مبتدی کے پول بھی بھینی بھین خوشبو

کی دجہ سے سرغوب تھے۔ مشک اور عود کی خوشبو سب سے بڑھ کر
پہندیدہ رہ ہی۔ گھریس خوشبو موجود رہتی اور استعال میں آئی۔ مشہور
ہات تھی کہ آپ ہی جس کو جہ سے گزرجائے تھے دیر تک اس میں
ہات تھی کہ آپ ہی جس کو ہے سے گزرجائے تھے دیر تک اس میں
مبک رہتی تھی اور فضائیں بتا رہی تھیں کہ "گزرگیا ہے ادھرے وہ
کاروان بہارا" خوشبو ہدید کی جاتی تو اسے ضرور قبول فرماتے، اور اگر
کی خوشبو کا ہدیہ لینے میں تا لی کرتا تو ناپیند فرماتے۔ اسلای شافت
کے مخصوص ذوت کے اتحت آپ ہی تھی نے مردوں کے لئے ایسی خوشبو
پیند فرمائی جس کار مگ مختی رہے اور مہک بھیلے، جبکہ عور توں کے لئے
دہ جس کار مگ می ایسی مہل مجتی رہے۔

پلید من ربیعہ: مشہور شاعر جس کے تصامر کیب پراٹکائے جاتے تھے۔ کعبہ پر سات بڑے شاعروں کے قصائد لٹکانے کارواج تھا۔ لبید بن ربیعہ ان میں ہے ایک تھا۔ قبیلہ بی عامرے تعلق تھا۔ اسلام لانے کے بعد شعر کہنا چھوڑ دسکیے توکس نے اس کی وجہ لوچی۔ لبید "نے جواب ویا:"کیاقرآن کے بعد بھی!۔"

پلیریش : حضرت عمر کی کنیز - بید کنیز اسلام قبول کر چی تھی، لیکن اس وقت تک حضرت عمر فے اسلام قبول نہیں کیا تھا - چنانچہ جب حضرت عمر کو اس کے اسلام لانے کا پتاجلا توروزاند اس کو مارتے اور مارتے مارتے تھک جاتے تو کہتے کہ دم لے لوں تو پھرماروں گا۔لیکن اللہ کی اس بندی نے اس مار پیٹ کے باوجود اسلام تہ چھوڑا۔ حے عمرفاروق + فاطمہ بنت خطاب۔

## لع

ال المحتى المرب كايك مشهور بت - قبيله بمدان ك لوك اس بت كى برستش كياكرت تھے-



## م ا

ان کی بهن شیری کے ساتھ مصری بادشاہ مقوقس نے آنحضرت والیہ قبطیہ کو ان کی بہن شیری کے ساتھ مصری بادشاہ مقوقس نے آنحضرت والیہ کی خدمت اقدس میں بہ طور تحفہ بھیجا تھا۔ جب نبی کریم والی نے اسلام کی دعوت کی غرض سے مختلف محکمرانوں کو خطوط ارسال فرمائے تو ایک خط حضرت صبیب بن الی بلتھ کے ہاتھ مصرکے بادشاہ مقوقس کو بھی بھیجا۔ مقوقس نے اگر چہ اسلام قبول نہ کیا، مگر مسلمان سفیرے احترام سے چیش آیا اور چند تھا کف دے کر انہیں واپس کیا۔ ان میں حضرت ماریہ قبطیہ اور ان کی بہن شیری بھی شامل تھیں۔

ان دونوں بہنوں نے اسلام کی معاشرت اور تعلیم سے متاثر ہوکر اسلام قبول کر لیا۔ نبی کریم ﷺ نے حضرت مارید کو اپنے پاس رکھ لیا اور ان کی بہن کو حضرت حسان بن ثابت کوعطا کر دیا۔

حضرت مارید قبطیہ کوید اعزاز بھی حاصل ہے کہ ان کے بطن سے
نی کریم کی کے دو سرے صاجزادے حضرت ابرائیم پیدا ہوئے۔
اس سے قبل حضرت خدیجہ کے بطن سے حضرت قام ہوئے تھے۔ ابن
عباس کی روایت کے مطابق حضرت ابرائیم کی پیدائش کے بعد نی
کریم کی نے حضرت ماریٹ کو آزاد کر دیا تھا اور ساتویں روز
آپ کی نے حضرت ابرائیم کا عقیقہ بھی کیا تھا۔ دیابرائیم بن
میں کیا تھا۔ دیابرائیم کا عقیقہ بھی کیا تھا۔ دیابرائیم بن

\* مال غنيمت:⇔ننيت

الک الک الک الم البحرة تھا۔ سلم الک الم الله البحرة تھا۔ سلم الله البحرة تام الله البحرة تھا۔ سلم نسب یہ ہے: الله البن الله الله البحرة تھا۔ سلم نسب یہ ہے: الله بن الله بن الله بن الله عام بن عمر بن حارث بن غیمان بن جیشل بن عمرو بن حارث ذک الصح ۔ ۳۵ ہ شی مدینہ منورہ بن پیدا ہوئے۔ منافع عرب خاندان سے تھے جو جابلیت اور اسلام دونوں میں معزز تھا۔ الم مالک کے اجداد کا اصل وطن یمن تھا، عراسلام کے بعد مدینہ منورہ بی سکونت پذیر ہوئے۔ امام مالک کے مورث اعلیٰ یمن کے مورث اعلیٰ یمن کے مورد البی خاندان حمیر کی شاخ "اصح بن سے تعلق رکھتے تھے۔ آپ کے پردادا البوعام جلیل القدر صحاب سے جب کہ دادامالک بن ابی عام جلیل عشان " مطرت عمر"، حضرت عشان " مطح " ابو ہر ہر " محضرت عاش" مطح شان البو ہر ہر " محضرت عاش شان کو کبار صحابہ حضرت عمر" محضرت عشان " مطح " ابو ہر ہر " محضرت عاش شان کو کبار صحابہ حضرت عمر" محضرت المام مالک نے جب مدینہ میں آئی کھوئی تو مدینۃ الذی علم دفضل کا محزن تھا۔ اس مالک نے جب مدینہ میں آئی کھوئی تو مدینۃ الذی علم دفضل کا محزن تھا۔ دود ان کا گھر اور گھرے باہم لورا شہر علما نضال کا مخزن تھا۔ اس طرح علم نبوی جو متفرق سینوں میں منتشر تھادہ ایک سینے میں مجتمع ہوگیا، طرح علم نبوی جو متفرق سینوں میں منتشر تھادہ ایک سینے میں مجتمع ہوگیا، ای لئے ان کالقب امام البحرة ہے۔

علم صدیث کی تعلیم بھی بھین بی سے حاصل کرنا شروع کی۔ علم صدیث میں امام مالک کے سب سے پہلے شخ نافع ہیں۔ نافع حضرت عبد الله بن عمر کے آزاد کردہ غلام سے اور حدیث وروایت ہیں ابن عمر کے جانشین سے۔ نافع نے تیس برک تک ابن عمر سے استفادہ کیا۔ عمر کے جانشین سے۔ نافع نے تیس برک تک ابن عمر سے استفادہ کیا۔ ان کے علاوہ متعدد اکابر صحابہ جضرت عائشہ "، آئم سلمہ"، الوجریہ"، الوجریہ"، الوجریہ "، الوجریہ" الوسعید خدری ہے بھی روایت کی ہے۔ امام اوزاگ، امام زہری، الیوب ختیانی، ابن جرت اور امام مالک جیسے انمہ حدیث ان کے شاگرد الیوب ختیانی، ابن جرت اور امام مالک جیسے انمہ حدیث ان کے شاگرد استفادہ کرتے رہے۔ امام مالک مالک نے فقہ کی تعلیم الوعثمان ربعہ استفادہ کرتے رہے۔ امام مالک مالک نے فقہ کی تعلیم الوعثمان ربعہ استفادہ کرتے رہے۔ امام مالک مالک نے فقہ کی تعلیم الوعثمان ربعہ

الرائے سے حاصل کی جو مدینہ کے کبار تابعین میں سے تھے۔ ربیعہ اجتہاد و استباط میں اس قدر معروف تھے کہ "رائے" ان کالقب ہو گیا۔ ربیعہ خاص مبحد نبوی میں درس دیتے تھے۔ قرن اول کا مدینہ جو سینکڑوں محدثین و فقہا کا مخزن تھا، اس شہر میں فتوکا دینا ایک خاص لیاقت کا کام تھا۔ ربیعہ کو مدینہ الرسول کے مفتی ہونے کی سعادت حاصل تھی۔

امام مالک حصول علم کے لئے بھی مدینہ سے باہر نہیں گئے بلکہ مدینہ میں رہ کر علم حاصل کیا، ای لئے زیادہ ترید نی اساتذہ سے استفادہ کیا۔ مجلس درس

امام مالک مدینہ میں حضرت نافع وربیعہ کے جانشین تھے اور ان کے بعد حدیث وفقہ کے امام تسلیم کئے تھے۔ امام مالک نے کااھ میں اپنی مجئس درس قائم کی۔

#### طريقه درس

جب حدیث کاورس ہوتا تو عود اور لوبان کی خوشبود ہے جلس کو مہکایا جاتا۔ جب حدیث نبوی کے اطلاکا وقت آتا تو امام مالک وضویا عسل کر کے عمدہ اور بیش قیمت لباس زیب تن کرتے خوشبولگاتے اور بڑے احترام و ادب کے ساتھ مند درس پر تشریف فرما ہوتے۔ امام مالک کا طریقہ تھا کہ طلبہ ان کی روایت کردہ حدیث پڑھتے اور وہ خود ساعت کرتے اور ان کی اصلاح فرماتے۔ امام مالک اس طریقے پر شخصا۔ اس شدت سے عمل فرماتے تھے۔ یہ مدینہ کے مشارک کا طریقہ تھا۔ اس طریقے کی خوبی یہ تھی کہ محدث ابنی کھی ہوئی احادیث کو سن کر اپنے مسودے پر تھی کہ محدث ابنی کھی ہوئی احادیث کو سن کر اپنے مسودے پر تھی کر سکتا تھا۔ اس طرح روایت کے غلط ہونے کا امکان نہ رہتا تھا۔

امام مالک فقہ و حدیث کے امام جیں۔ محدثین و فقہا میں نمایاں مقام رکھتے جیں جس کی گواہی خود ان کے معاصرین اال علم نے وی ہے۔ امام شافعی فرمایا کرتے تھے: "امام مالک علما کے نزدیک ایک درخشندہ ستارہ ہیں۔"

ابن معین فرماتے تھے: "امام مالک مخلوق پر الله تعالی کی جمت

"\_*i f*.

امام اوزاگی فرماتے تھے کہ ''امام مالک استاذ العلما، عالم حجاز اور مفتی حرمین ہیں۔''

امام احمد بن صنبل نے کہا کہ ابن شہاب زہری کے شاگردوں میں امام مالک سب سے زیادہ فائق تھے۔

#### حب رسول

## فياضى ومهمان نوازي

امام مالک طبقا فیاض تھے۔ ایک بار امام شافعی کے ہمراہ اُصطبل کا معائنہ کررہے تھے۔ امام شافعی نے بعض گھوڑوں کی تعریف کی توامام مالک نے بورا اُسطبل ان کی نذر کردیا۔

مہمان نوازی عربوں کا خاصہ ہے، لیکن امام مالک کی مہمان نوازی کا اندازیہ تھا کہ جو طالب علم امام مالک کے گھر تھم تھے، امام مالک ان کے لئے خود اپنے ہاتھوں ہے خوان اٹھا کر لاتے۔ وضو کے لئے اپنے ہاتھ سے پانی لا کر رکھتے۔ مہمان کو رخصت کرتے وقت خود سواری تک جاتے اور روپے کی ایک تھیلی زاد راہ کے لئے عنایت کرتے۔

## حق گوکی اور خود داری

امام مالک ظفا کے دربار میں آمدورفت رکھتے تھے لیکن پوری خودواری کے ساتھ۔ بعض لوگوں نے اس پر اعتراض کیا توفرمایا کہ اگر میں نہ جاوں توحق کوئی کا موقع کہاں طے۔ ای حق کوئی کی بنا پر امام

صاحب کو کوڑے بھی مارے گئے لیکن آپ نے پروانہ کی۔ ایک بار خلیفہ منصور نے مسجد نبوی میں زور وشورے مناظرہ شروع کیا تو امام مالک نے اسے ڈائٹ دیا اور فرمایا: لا تو فعو الصو ا تکم فوق صوت المنبی -

خلیفہ مجلس میں آتا تو اس کو نیچے عام لوگوں کے ساتھ بیٹھنا پڑتا اور اس کو کو کی عرّت نہ دی جاتی، لیکن اگر اہل علم تشریف لاتے تو ان ک اللہ پزیرا کی فرماتے تھے۔ ایک دفعہ امام الوحنیفہ تشریف لائے تو ان ک اس قدر تعظیم کی کہ ان کے لئے اپنی چادر بچھائی۔ اس طرح دیگر اہل علم کی تعظیم فرماتے تھے۔

## مالكي مسلك كارواج

امام مالک فقہ مالک کے بانی و امام ہیں۔ مغربی ممالک خصوصاً اندلس میں امام مالک کے مسلک کا بہت زیادہ چرچاتھا اور اندلس میں عمو تالوگ امام مالک کے فقاو کا کی پیروی کرتے تھے۔ یجی بن یجی قرطبہ ہے امام مالک کی خدمت میں حاضر ہوئے اور ایک سال تک امام صاحب سے استفادہ کیا اور واپس گئے۔ اندلس کے ایک اور عالم عیسی بن دینار نے بھی امام مالک کے مسلک کی بہت خدمت کی۔

#### وفات

امام مالک آخر عمر میں بہت ضعیف ہوگئے تھے۔ مسجد نبوی میں با جماعت نماز کی اوائیگی ممکن نہ رہی تھی البتہ درس و افتا کاکام جاری تھا۔ جب مرض الموت میں مبتلا ہوئے تو مدینہ کے تمام علا، فضلا، فقہا امام مالک کے مکان پر جمع ہوگئے۔ کیلی اندلسی کہتے ہیں کہ اس وقت امام مالک کی عیادت کرنے والے ایک سوتیس علماحاضر تھے۔

اس طرح باسٹھ برس تک علم دین کی خدمت انجام دینے کے بعد 24اھ میں امام مالک کاوصال ہوا۔

#### تصانيف

امام مالک نے جو کتب تصنیف و تالیف کیس یا جو ان کی طرف منسوب ہوئیں وہ مندر جہ ذیل ہیں: موطا امام مالک، رسالۃ المالک الی

الرشيد، احكام القرآن، المدونة الكبرئ، رسالة مالك الى ابن مطرف، كتاب الاقضيه، كتاب المناسك، تفسير غريب القرآن، كتاب المسائل وغيره-

اس صدقے سے مرادعام مسلمانوں کا حق ہے۔ صحیح بخاری کی دوسری حدیث (بد روایت عمر بن الحارث برادر اُمّ المؤسنین حضرت جویریہ (پیسے: رسول اللہ ﷺ نے اپنی موت کے وقت کچھ نہیں چھوڑا۔ درہم نہ دینار، غلام نہ لونڈی، نہ کچھ اور صرف اپنا ایک سفید خچر، اسلحہ، زمین، اور اس کو بھی صدقہ کر گئے تھے۔ اپنا ایک سفید خچر، اسلحہ، زمین، اور اس کو بھی صدقہ کر گئے تھے۔

یہ وہ فچرہے جس کو مقوقس شاہ مصر نے ہدیۃ پیش کیا تھا۔ اس کا نام تیہ تھا اور اک کو دلدل بھی کہتے ہیں۔ ارباب سیر کی روایت کے مطابق وفات سے پہلے مختلف اوقات میں سات گھوڑ سے رہے ہیں جن کے نام یہ ہیں: ① سکب ﴿ ہجہ ﴿ مرتجز ﴿ لزاز ﴿ فَرب ﴿ لَ

گھوڑوں کے علاوہ ایک تیزر فتار او نمٹنی بھی تھی جو صفات کے لحاظ ۔ سے عضبایا قصوا یاجد عار کہلاتی تھی اور ایک گدھا تھاجس کانام عفر تھا۔

#### اراضيات

مرینہ کی زمین سے بنو نضیر کے نخلتان (کھجور کے باغ) مرادیں جو
ان کی جلا وطنی کے بعد آنحضرت ﷺ کے قبضے میں آگئے تھے۔ ان
باغات کی آمدنی اتفاقیہ مصارف کے لئے وقف تھی اور امانت رہتی
تھی۔ باتی رہی خیبر کی زمین وہ فتح کے بعد مجاہدین میں تقسیم کر دی گئ
تھی۔ اس میں سے کوئی قطعہ نبی کر می ﷺ کے لئے مخصوص نہ تھا، البتہ
لگان کی مجموعی آمدنی سے خمس (پانچوال حصہ) آنحضرت ﷺ کا تھا۔
چنانچہ اس رقم سے ایک حصد از واج مطہرات کے مصارف میں دیاجاتا

تها اور اگر کچھ باتی رہ جاتا تووہ مہاجرین کاحق تھا۔

اس کے علاوہ دو جھے عام مسلمانوں کے لئے وقف تھے اور فدک
کی آمدنی مسافروں کے لئے مخصوص تھی۔ تاریخ بعنہ سے رحلت تک
ان اراضیات کی آمدنی کا یکی مصرف رہا اور اسی اصول پر خلفائے
راشدین عمل کرتے رہے۔ آنحضرت ﷺ کے انقال پر جب بنی ہائم
اور سیدہ فاطمہ زہرہ ٹے ندک کی تقییم کا دعوکا کیا تو حضرت البوبكر
صدیق ٹے نے اسی اصول کی بنیاد پر دعویٰ خارج کر دیا، کیونکہ آنحضرت
فدک کی اراضی کے بطور ملکیت ذاتی مالک نہ تھے بلکہ بحیثیت وقف
قدک کی اراضی کے بطور ملکیت زاتی مالک نہ تھے بلکہ بحیثیت وقف

#### اسلحه

جہاد کی ضرورت کے سلسلے میں رسول اللہ ﷺ کے پاس اسلحہ موجود رہتا تھا اور ذاتی مصارف ہے جس قدر لیس انداز ہوتا تھا اس موجود رہتا تھا اور ذاتی مصارف سے جس قدر لیس انداز ہوتا تھا اس سے بھی اسلحہ خرید فرماتے تھے جو مجاہدین کے کام آتا تھا۔البتہ ذاتی طور پر گیارہ تلواریں تھیں اور صفات کے کھاظ سے ہرتلوار کانام جدا گانہ تھا:

- 🗗 ما نور: ترکه پدری کی یاد گار تھی۔
- عضب: غزوہ بدر کے موقع پر حضرت سعد بن عبادہ نے نذر کی تھی۔
- ک دوالفقار: اس میں ریرہ کی ہڈی کی طرح کر ہیں تھیں۔بدر کے مال ننیمت میں آئی۔ یہ عاص بن فبدسمی کی ملیت تھی۔ قبضہ چاندی کا تھا۔ آنحضرت علی کوعنایت فرمائی تھی۔
  - 🕜 ئلعى:
  - بنا: بری تیزاور وماردار تی۔
    - 🕤 حتف: (موت)
  - معزه: زیدالغیزنے نذرکی تعی-بهت تیز تعی-
  - قضیب: (شاخ ورخت)نهایت نازک تھی۔
- اندر پوست ہونے والی) یہ تاریخی یاد گارتھی۔
   ملکہ سبانے حضرت سلیمان التلفظیٰ کو جوسات آلواری نذر کی تھیں ان میں ہے ایک یہ بھی تھی۔

🗗 قبيعه: برغزوه مين زيب كمرري.

● صمصاحه: عرابن معدی کرب کی مشہور تلوارہ۔
 تلواروں کے علاوہ وو ڈھالیں تھیں: ایک ڈرلوق اور دوسری عقاب۔ اس پر مینڈھے کے سرکی تصویر تھی۔ اس وجہ سے اس کا استعال نہیں ہوا۔

#### נניוט

سات زرین تحمیل اور سب آهن تحق (عرب میل چرسه کی زرین مجی استعال ہوتی تحمیل): ① زات الفضول ﴿ زات الرشاح ﴿ زات العواثی ﴿ سفدیه ﴿ فضد ﴿ تبرا (دم برمیه) ﴿ فرن ( بچه خرگوش) -

#### مغفر

آئن مغفردو تھے: ایک کانام البسوع تھا اور دوسرے کانام الموشح تھا۔ غزوات کے موقع پر زرہ اور مغفر دونوں کا استعمال ہوتا تھا۔ چنانچہ غزوہ احد ادر غزدہ حنین میں جسم اطہر پر دوزر ہیں تھیں: ذات الفضول اور فضہ۔

#### نیزے

پاٹی نیزے تھے جن میں ایک کا نام اشوکٰ (قاتل) اور دوسرے کا نام ثنی تھا۔ ایک برچیمی تقی جس کا نام عنزہ تھا۔ یہ نجاثی شاہ مبش نے نذرکی تھی۔

#### كماثيل

زوراز، روحا، بیضا، صغرا، سواد، شداد، کتوم۔ شداد غزوهٔ احدیث ٹوٹ کی تقی اور آنحضرت ﷺ نے حضرت قبارہ آ کودے دی تقی۔ یکھ

جس کوعرفی جعبداور کناند کہتے ہیں،ایک ہی تضاجس کانام فور تھا۔ علم

سغید، سیاه اور سزر متعدو تھے۔ مشہور سیاه علم عقاب تھا۔ یہ غروہ خیبر میں تھا۔ ایک سفید علم تھاجس پر کلمۂ طیبہ لکھا ہوا تھا۔ اکثر علم

### تخت چولی

اس تخت کے پائے ساج کے تھے۔ اسد بن زرارہ نے نذر کیا تھا۔ آنحضرت ﷺ کاجسم اطہر نماز جنازہ کے وقت اس پر تھا۔ حضرت الو بکر صدیق اور حضرت عمر کا جنازہ بھی ای پر اشھایا گیا تھا۔ اس کے بعد عام مسلمانوں کے لئے اس کا استعمال ہوا۔

### مشكن

کمہ معظمہ کا موروق مکان حضرت عقیل (براور حضرت علی ) کے قبضے میں رہا۔ مدینہ منورہ میں سکونت کے لئے ازواج مطہرات کی نسبت سے نو جمرے تھے۔ سامان آرائش صرف ایک چادر تھی اور چار پائی تھا۔ چار پائی تھی۔ جار پائی تھا۔

مسكن عديث الم مديث كى ايك اصطلاح - حديث كا وه حديث كا معمون شروع موتا ب «متن الحديث» كهلاتا ب- اس بيلي سند الحديث موتا ب - اس ميلي سند الحديث موتا ب - اساء الرجال - من + سند + سند + سنن + اساء الرجال -

## م ج

\* حمل بن جارب : صحابی رسول ﷺ - قبیله اول کے فائدان عمر بن عوف سے تعلق رکھتے تھے۔ ہجرت کے وقت اسلام قبول کیا۔ اس وقت کافی کم عمر تھے۔ ابتدا میں جن لوگوں نے قرآن پاک جمع کرنا شروع کیا، حضرت مجمع بن جاریہ ان میں سے ایک تھے۔ حضرت امیر معاویہ کے دور ظافت کے آخری ایام میں انتقال ہوا۔

# م ح

اور محد ث : علم حدیث کا ماہر۔ محدثین ہی کی چھان پینک اور عرق ریزی کی بدولت آج حدیث شریف بڑی حد تک محفوظ ہے۔ اساء الرجال +اسناد + حدیث +سند +سنن ن ازواج مطہرات کے رو پڑول سے تیار کئے گئے تھے۔ ایک علم کا نام "زینة" تھا۔

#### قصا

دسی کٹریال متعدد تھیں۔ ایک الیمین تھی۔ عیدین کے موقع پر یکی وست مبارک میں ہوتی تھی۔ دوسری عرجون، یہ تھجور کی تھی اور بقدر نصف قد عصابھی دو تھے: ایک کانام ممشوق تھا اور دوسرے کانام مجمن (خیدہ)۔ ان میں سے ایک حضرت الوبکر صدیق ٹے پاس رہا۔

#### خطاط

يه بالول كا ايك خيمه تها-اس كانام الكن تها-

#### لماس

لباس میں تین جبے تھے جن کاغزوات میں استعال ہوتا تھا۔ ایک سیاہ ممامہ تھاجس کا نام سحاب تھا۔ فقح مکہ کے دن کی سرمبارک پر تھا۔ جاندگ کی انگوشی تھی جس پر تین سطروں میں "مجد رسول اللہ" نقش تھا۔ جاندگ کی انگوشی خالفا کے قبضے میں رہی اور عہد عثمانی میں ضائع ہوگئی۔

### ظروف

ایک کوزہ "الصاورہ" تھا اور ایک قاب (رکانی) الحقبہ نام کی،
اور ایک قدر (پیالہ) جس کانام "البریان" اور ایک مغیث تھا اور دو
پیالے لکڑی کے تھے۔ ایک کانچ کا تھا اور ایک پھر کا طشت تھاجس
ہے آپ ﷺ وضو کرتے تھے۔ ایک آئی شب تھا۔ اس کا نام
"مخضب" تھا، اور ایک لکڑی کابڑا وزنی کھیلا (قصعہ) تھا۔ اس میں اس
قدر کھانا آجاتا تھا کہ دس آدی سیر ہو کر کھاتے تھے۔ اس کا نام الغرار

#### متفرقات

ایک تھیلی میں آسینہ (مدلولہ مدلہ) تکھی، کچھوے کی پشت کی ہڈی کی تھی۔ سرمہ دانی، سوئی ڈورا، قینچی (موسومہ الجائع)، تیل کی کی اور مسواک رہا کرتی تھی۔ یہ تھیلی سفراور حضر میں ساتھ رہتی تھی۔

گر محمد بن البو بگر صداق : صحابی رسول الله علی اول معنی بین علی حضرت البو بگر صداق کی معنی بین حضرت علی کی طرف سے شریک ہوئے ۔ عمرہ بن العاص کے گروہ کے ایک فرد معاویہ بن حدث کے ہاتھوں جاں بجق ہوئے ۔

ایک سورہ: قرآن پاک کی ایک سورہ جس کی نسبت حضرت عرف کی طرف ہے۔

ابتدائی تین برس تک نہایت رازداری کے ساتھ تبلیغ حق کافریصند انجام ابتدائی تین برس تک نہایت رازداری کے ساتھ تبلیغ حق کافریصند انجام دیتے رہے۔ اس دوران جوسلیم الفطرت افراد ایمان لائے ان بیس ہ ایک حضرت محمید بن جز بھی تھے۔ دوسری بجرت حبشہ (ادرسالت) بیس آپ دوسرے مظلوم مسلمانوں کے ساتھ بجرت کر کے مبش چلے گئے تھے۔ غزدہ بنومصطلق (۵ ھ) ہے کچھ پہلے مدینہ آئے اور اس غزدے میں شریک ہوئے۔ دہ حضرت عباس کی الجید اور حضور ﷺ کی چی آئے افسل کے ماں جائے بھائی تھے۔ نی کر می ﷺ کے چیازاد بھائی حضرت فضل بن عباس ہ ان کی بیٹی بیابی گئی تھی۔ نی کر می ﷺ نے دخرے فنواز تے ان کو حضرت محمید کو نواز تے ان کو حضرت محمید کو نواز تے ہے۔

القدر صحافی حضرت الوعبید این مسعود تقیق کافرزند تفالیکن خوارج کے ہتھے چڑھ کر خارجی ہوگیا۔ وہ اہل بیت سے سخت عناور کھتا تھا، لیکن سیدنا حضرت سین کی شہادت کے واقعہ ہائلہ کے بعد جب اس نے ویکھا کہ مسلمان کر ہلا کے قیامت خیز واقعات سے سینہ ریش ہورہ بیں اور اس نے یہ بھی اور اس نے یہ بھی اندازہ لگایا کہ اہل بیت کا بغض اس کے بام ترقی پر پہنچے میں سخت حاکل اندازہ لگایا کہ اہل بیت کا بھور کر حب اہل بیت کادم بھرنا شروع کر

سالاھ میں جب نرید بن معاویہ مرا تو اہل کوفہ نے کا عال عمرو بن حریث کو کوفہ کی حکومت سے برطرف کر کے حضرت عبداللہ بن زبیر سے بیعت کر لی۔ انہوں نے نرید کے بعد مجاز اور عراق کی عنان فرمان روائی اپنے ہتھ میں لی تھی۔ مرگ نرید کے جھے مہینے بعد مختار نے اہل کوفہ کو قاتلین حسین سے جنگ آزما ہونے کی مہینے بعد مختار نے اہل کوفہ کو قاتلین حسین سے جنگ آزما ہونے کی دعوت وی شروع کی اور بولا، میں محمد بن صنیفہ (حضرت حسین سے مول۔ مختار کوفہ کے گلی کوچول اور مسجد ول میں جاتا اور حضرت حسین سیال آیا اور دوسرے اہل بیت کا فرکر کے شوے بہانے لگا۔ تیجہ یہ ہوا کہ یہ تحریک جڑ پکڑنے گئی اور لوگ اس کی طرف متوجہ بونا شروع ہوگئے ۔ یہ بہاں تک کہ جزاروں آدمی اس کے جھنڈے سے جان دینے پر تیار ہوگئے۔

جب مختار نے قاتلین اہل بیت کے شس شس کا بازار گرم کر رکھا شما اور اس قسم کی بہجت افزا خبریں فضائے عالم میں گون کے رہی تھیں کہ مختار نے دشمنان اہل بیت کے گلے پر چھری رکھ کر مجان اہل بیت کے گلے پر چھری رکھ کر مجان اہل بیت کے فلاق شیعہ نے اطراف و اکناف ملک سے سٹ کر کوفہ کارٹ کیا اور مختار کی حاشیہ نشنی اختیار کر کے تملق و چاپلوی کے انبار لگا دیے۔ ہم شخص مختار کو آسان تعلی پر چڑھا تا بعض خوشا مدیوں نے تو اسے بہاں شک کہنا شروع کیا کہ اتنا بڑا کار عظیم و خطیر جو اعلی حضرت کی ذات تک کہنا شروع کیا کہ اتنا بڑا کار عظیم و خطیر جو اعلی حضرت کی ذات تک کہنا شروع کیا کہ اتنا بڑا کار عظیم و خطیر جو اعلی حضرت کی ذات تک کہنا شروع کیا کہ اتنا بڑا کار عظیم و خطیر جو اعلی حضرت کی ذات تک کہنا شروع کیا کہ اتنا بڑا کار عظیم و خطیر جو اعلی حضرت کی ذات

م خ پ مختار بن الوعبيد تقفى: مى نبوت ـ عقار ايك جليل

نهو معلنات

اس ملق وخوشا ما کالازی نتیجہ جوہوسکا تصاوبی ظاہر ہوا۔ مخارک دل ودہ اُغ پر انانیت و پندار کے جراثیم پیدا ہوئے جور دزبہ روفر بڑھے گئے اور انجام کار اس نے بساط جرات پر قدم رکھ کر نبوت کا وعولیٰ کر دیا۔ (الفرق بین الفرق مطبوعہ مصر میں) اس دن ہے اس نے مکا تبات و مراسلات میں اپنے آپ کو مخار رسول اللہ لکھنا شروع کر دیا۔ وعوائے نبوت کے ساتھ یہ بھی کہا کرتا تھا کہ خدائے برتر کی ذات نے جمع میں حلول کیا ہے اور جبریل امین جروقت میرے پاس ذات ہے بی میں کیا کرتا تھا کہ خدائے برتر کی است بی محال کیا ہے اور جبریل امین جروقت میرے پاس اُن جی بی کہا کرتا ہے اور جبریل امین جروقت میرے پاس اُن جی میں حلول کیا ہے اور جبریل امین جروقت میرے پاس اُن جی بی کہا کہ میں کویہ خط لکھا تھا:

السلام علیم، بنو مضراور بنور بعید کابرا مو-احف! تم اپی قوم کو اس طرح ووزخ کی طرف نے جارہ ہوکہ وہاں ہے والی ممکن نہیں۔ ہاں تقدیر کو میں بدل نہیں سکتا۔ مجھے معلوم ہوا ہے کہ تم مجھے کذاب کہتے ہو مجھ سے پہلے انبیا کو بھی ای طرح جھٹلایا گیا تھا۔ میں ان میں سے اکثر سے فائق و برتر نہیں ہوں اس لئے اگر مجھے کاذب سمجھا گیا تو پکھ مضائقہ نہیں۔

چنانچہ ترفدی نے عبداللہ بن عمر سے روایت کی ہے کہ نبی بھی اللہ بن عمر سے روایت کی ہے کہ نبی بھی اللہ اللہ اللہ ا

"فی ثقیف کذاب و مبیر" (قوم بنو ثقیف میں ایک کذاب ظاہر موگا اور ایک ہلاکو) اس صدیث میں کذاب سے متار اور ہلاکو سے تجاج بن یوسف مراو ہے۔ چنانچہ صحیح سلم میں مروی ہے کہ حضرت اساذات النطاقین "ف تجاج بن یوسف سے کہا کہ رسول اکرم وی اور ایک ہلاکو۔ فرایا تھا کہ قبیلہ ثقیف میں ایک کذاب ظاہر ہوگا اور ایک ہلاکو۔ کذاب کو توہم نے دیکھ لیا یعنی متار کو اور ہلاکو توہے۔

ابرائیم بن اشترکونی، مخار کادست راست تھا۔ مخار کوجس قدر عردج نصیب ہوا وہ سب ابرائیم بن اشترکی شجاعت، اولوالعزی اور حسن تذہیری کار بین منت تھا۔ ابرائیم ہرمیدان میں مخار کے دشمنول سے لڑا اور اس کی شہرت و کامیانی کو عروج پر پہنچا دیا۔ لیکن جب ابرائیم کو معلوم ہوا کہ مخار نے اعلان نبوت اور نزول وقی کادعویٰ کیا ہے تووہ نہ صرف اس کی اعانت سے وست کش ہوگیا بلکہ بلاد جزیرہ پر

قیضہ کر کے اپی خود مختاری کا بھی اعلان کر دیا۔ یہ دیکھ کر کوفہ کے ان الل ایمان نے جو مختار کی مارقانہ حرکتوں سے نالال تھے، بضرہ جاکر مصعب بن زبیر کو مختار پر حملہ آور ہونے کی تحریک کی۔ مختار نے حضرت عبداللہ بن زبیر سے کوفہ اور اس کے محقات کی حکومت چھین کی تھی۔ وہ اس کے علاوہ این زبیر کی مخالفت میں بہت کی دو سری خون آشامیوں کا بھی مرتکب رہ چکا تھا اس لئے ان کے بھائی مصعب بن زبیر جہت رہ حائے دانت پیس رہے تھے۔

جب روسائے کوفہ نے حملہ آورہونے کی تحریک کی تو مصعب بن زبیر ایک اشکر جرار لے کر کوفہ کی طرف بڑھے۔ جب مختار کو معلوم ہوا تو اس نے اپنے دوسیہ سالاردن کے ماتحت اپنی فوج روانہ کی۔ جب اشکروں کی ثر بھیڑ ہوئی تو مختار کے دونوں سپہ سالار احمد بن شبیط اور عبداللہ بن کامل میدان میں جانستان کی نذر ہو گئے۔ بصریوں نے مختار کی فوج کو مار مار کر اس کے دھو کیس بھیرد نے۔ جب مختار کو اپنے مختار کی فوج کو مار مار کر اس کے دھو کیس بھیرد نے۔ جب مختار کو اپنے سید سالار کی ہلاکت اور اپنے لشکر کی بر بادی کاعلم ہوا تو کہنے لگا کہ موت میں مرنا چاہتا ہوں وہ وہ کی موت سے جس بر ابن شبیط کا خاتمہ ہوا۔

جب مصعب کی فوج نے فشکی اور تری کے دونوں رائے عبور کر کے پیش قدی شروع کی تو مخار نے بھی بہ نفس نفس کوف ہے جنبش کی۔ مخار نے سلی تو کار نے بھی بہ نفس نفس کوف ہے جنبش کی۔ مخار نے سلی کی کے مخار نے سلی کی کار کے فرات کا تمام پائی معاون دریا وکل میں چڑھ گیا۔

اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ بصری فوج جو کشتیوں پر سوار ہو کر چلی آری تھی اس کی کشتیاں کیچڑیں پھنس گئیں۔ یہ حالت دیکھ کر بصر لوں نے کشتیاں اس کی کشتیاں کیچڑیں پھنس گئیں۔ یہ حالت دیکھ کر بصر لوں نے کشتیاں کیچڑیں بھن قدی شروع کر دی۔ جب مخار کو اس کی اطلاع ہوئی تو اس نے آئے بڑھ کر حرورا کے مقام پر مورچہ بندی کی۔

است مصعب بھی حرورا پہنچ کے جودلایت بصرہ وکوف کی صدفاصل است مصعب بھی حرورا پہنچ کے جودلایت بصرہ وکوف کی صدفاصل

اب آتش حرب شعله زن بوئی - اس لژائی میں متار کی نوج کو بہت زیادہ نقصان اٹھانا پڑا اور وہ مقابلے کی تاب نہ لا کر سخت بدحالی کے ساتھ بھاگ کھڑی ہوئی - جتنی دیر تک نوج پر سرمقابلہ رہی متار

نہایت بے جگری سے ارتئارہا۔ آخر فوج کی ہزیمت پروہ بھی بسپائی پر مجور ہوداور کوف پینچ کر قصر امارت میں بند ہو گیا۔

### مختار کی ہلاکت

جب محاصرے کی مختی نا قابل برواشت ہوگئ تو محتار اپنے وام افتادول سے کہنے لگا کہ یاد رکھو کہ محاصرہ جس قدر طویل ہوگا تہاری طاقت جواب دیتی جائے گی، اس لئے بہترے کہ باہر میدان میں واد شجاعت دیں اور اڑتے لڑتے عزت سے جائیں دے دیں۔ اگر تم بہادری سے لڑو تو میں اب بھی فتح کی طرف سے الیوں نہیں ہوں، لیکن مختار کے آدمیوں نے باہر نکل کر مقابلہ کرنے سے انکار کر دیا۔ البتہ اشعارہ آدمیوں نے رفاقت اور جاں بازی پر آمدگی ظاہری۔ اب مختار خوشبو اور عطر لگا کر باہر نکل اور اشعارہ آدمیوں کی رفاقت میں مقابلہ شروع کردیا۔ تحوری دیر میں تمام ساتھی لقمہ اجل ہو گئے۔ آخر مختار خود بھی بان مقتولوں کے دھیر بر دھیر بور با۔

مسليمه كذاب الختم نبوت.

می محتی بن عمرو ضمری: قبیله بنو ضره کا سردار- بی کری این نے بنو ضره کے بنو ضره کے بنو ضره کے بند کے اللہ دینہ کے اطراف آباد تھا۔ دید۔

## م و

الغبوت: حضرت علامه شيخ عبدالحق محدث داوی و عبدالحق محدث داوی حیات کتاب.

کی مدینید منوره: کرهٔ ارض پر مکه کے بعد سب سے متبرک و مقدس مقام بیرب وہ شہر جس کی طرف نبی کر می اللہ نے مکہ سے جرت کی ۔ مدینہ، آرائی زبان کے لفظ madinta سے نکلا ہے جس کے معنی جیس عملداری میں شامل علاقہ ۔ مگرعام طور پرید لفظ بستی یا قرید کے معنول میں استعال ہوتا ہے ۔

مدینہ کے کی نام ہیں۔ بعض کے نزدیک ۲۹، بعض کے نزدیک ۳۰، اور بعض کے خزدیک ۳۰، اور بعض کے خزدیک ۳۰،

مدینہ کے بارے میں تاریخی شواہد وافرد ستیاب نہیں ہیں تاہم ایک رائے یہ ہے کہ جب عک نے شکست دے کر از دکو دطن سے نکال دیا تووہ گھوشتے پھرتے مدینہ ہی میں آئے۔ دوسری روایت کے مطابق یہ شہری عمالقہ نے آباد کیا تھا اور حضرت موکی نے اسے فیچ کرنے کے لئے ایک لشکر فلسطین سے روانہ کیا تھا۔

یبود یوں کادعویٰ ہے کہ اس شہرے اصل بانی وہ خود ہیں۔ جوف مینہ میں پانچ زر خیز وادیاں تھیں: نمینیب، مہزور، زانونا، بطحان، قناق ان وادیوں کے ساتھ چھوٹی چھوٹی بستیوں کا ایک طویل سلسلہ تھا۔ بستیوں کے اس مجموعے کو "میڑب" کہا جاتا تھا۔ نبی کریم وہی جس مینہ تشریف لائے تو انہوں نے الگ شہر بسایا۔ یک "مینۃ الرسول" کہلایا۔

چونکہ جوف دینہ کاعلاقہ جغرافیائی محل و توع ، سیاسی پوزیش وافر پانی ، خوشکوار آب وہوائی وجہ سے نہایت پُرکشش تھا، اس لئے مختلف قبائل بہاں آکر آباد ہوتے رہے ۔ ایک حوالے کے مطابق (سید سلیمان ندوی، ارض القرآن نام اوال مصرکے حکرال عمایق نے پہلے پہلے یہ شہر بہایا تھا۔ انداز آبیہ شہر ۱۹۰قبل شیحیں بہایا گیا ہوگا۔

تاریخی طور پر مینه کا قدیم ترین نام «سلع» ہے۔سلع (یا صلع یا سلاع یا صلاع) عبرانی زبان کا نفظ جس کامطلب ہے "پھر"لیکن مجازا بتی یا قرید مرادلیا جاتا ہے۔

یہ نہایت قدیم شہر تھا۔ بنو اسرائیل کے بڑوں میں واقع ہونے کی وجہ سے اسرائیلیات میں اس شہر کا کافی ذکر موجود ہے۔ آل اسرائیل نے اس شہر پر کئی حملے کئے۔ پہلا حملہ بنی اووم کے زمانے میں ہوا اور حضرت واؤد النیکی بھی کے زمانے تک جاری رہا۔

میند ایک زمانے میں یہود کا مضبوط گڑھ تھا، لیکن ان کی آمد کے بارے میں بہت اختلاف پایاجا تا ہے۔ تاہم جب یہود اس علاقے میں آئے تو بہاں پر کوئی مستقل بتی آباد نہیں تھی۔ منتشر شکل میں مختلف آباد نہیں تھی۔ منتشر شکل میں مختلف آبادیاں تھیں جن کے گرد کھیتی باڑی ہوتی تھی۔ یہود یوں نے کاشت

کاری کے پرانے طریقوں میں جدت پیدا ک۔

یبود اول نے بی نے طرز کے مضبوط قلع بنائے اور اپناعلی وہ شہر بسایا۔ اس کانام "بیرب" تھا۔ جب یہود اول کی اور نیش شخکم ہوگی تو انہوں نے پرانے باشندوں کو اپنا طبع اور دست مگر بنانا شروع کر دیا اور پھر ان کے سیاسی اقتدار کا آغاز ہوا۔ پھر جوف کی ساری آباد اول کو بیرب کہا جانے لگا۔

یہ مخصوص " بیڑب" کہاں تھا اس کے بارے میں یقین ہے اہرین کھے نہیں کہتے۔ تاہم بوبل کی رائے کے مطابق بیڑب، شہر مدینہ کے موجودہ قصبے کے انتہائی شال میں واقع تھا۔ یہ وہی جگہ ہے جہاں غزدہ احد واقع ہوا۔ عنیین اور جبل احد کے در میان اس جگہ پرنی کرمم بھی کے تیم انداز مقرر فرمائے تھے۔

یہود کافی عرصے تک یٹرب میں آباد رہے، لیکن طغیانیوں کے باعث یہ علاقہ رہائش کے قالمی نہ رہا تو وہاں سے یہود نقل مکانی کرکے جوف کے وسط میں آگر آباد ہو گئے۔ بعض الل علم کے نزدیک یہ نقل مکانی سیاسی تسلط کی وجہ سے ہو عمق ہے۔

۱۰۰۰ء کے قریب یمن سے اور اور خزرج کے قبائل بھی پڑب آئے۔ ایک عرصے تک توب لوگ خاموش رہے، لیکن جلد بی ان قبائل اور یہود کے در میان کھاش کا آغاز ہوگیا۔ یہود کے اقتدار کو سب سے پہلے خزرج کے فرد مالک بن مجلان نے چینے کیا۔ ۲۹۳ء میں یہود سے انہوں نے افتدار چین لیا۔ ابتدا میں تو اور اور خزرج نے ایک دوسرے کا ساتھ دیا، لیکن پھروتی ہوا جو عام طور پر ایسے عام معاملات میں ہوا کرتا ہے ۔۔۔۔۔ یہود لول کی ساتی قوت ختم ہونے کے بعد خزرج کا قبیلہ بی نجار ایک بڑی طاقت کے طور پر ابھرنا شروع ہوا تو اول کا قبیلہ بی نجار ایک بڑی طاقت کے طور پر ابھرنا شروع ہوا تو اول فرانوں اور خزرج والوں کے دل میں حسد اور ڈنی کا جذبہ بیدا ہو گیا۔ چنا نچہ اوت اور فرزج والوں کے دل میں حسد اور ڈنی کا جذبہ بیدا ہو گیا۔ چنا نچہ اوت اور حالم خزرج والوں میں اقتدار الماک کی خانہ جنگی چھڑگی۔ خانہ جنگی کا یہ حاری رہا۔ اس سلسلے کی پہلی لڑائی سمیر تھی اور آخری لڑائی بخاث کی جاری رہا۔ اس سلسلے کی پہلی لڑائی سمیر تھی اور آخری لڑائی بخاث کی خفی

### رسول الله ﷺ كي مينه آمه

تیرہ نبوی میں نبی کرم اللہ کہ ہے جمرت کرکے اس تاریخی شہریں آگئے۔ یہ شہر مکہ ہے کے فاصلے پر تھا۔ یثرب (مدینہ) میں نبی کرم کی کی فیر معروف رائے ہے داخل ہوئے اور عمرہ بن عوف کے قریہ تبامی اترے ہے تبا+ تبا، مسجد + جمرت نبوی کی گئے۔

### مدينه منوره كانام

علامہ سمبودی نے "وفاء الوفا" میں دینہ منورہ کے ان اساکو بیان
کیا ہے جن کا شبوت تاریخ یا گیاب الله اور شنت رسول وہ اللہ عضرت
ہے۔ دینہ منورہ کا ایک نام اترب (بروزن مسجد) ہے۔ یہ نام حضرت
نوح علیہ السلام کی اولاد میں ان کا ہے جو اس سرز مین میں آگر ہے اور
انکی کے نام پریہ جگہ موسوم ہوئی۔ ای لغت کو امتد اور زمانہ کے بعد
یٹرب کہا جانے لگا۔ اس کے علاوہ علامہ سمبودی نے مزید چور انوے
نام بیان کئے ہیں جن میں چند کا تذکرہ کیا جا تا ہے:

"ارض الله" آیت ریانی "الم تکن ارض الله و اسعة " ای کا طرف اشاره ب

"البلدة" مغرين نے بيان كيا ہے كہ آيت "لا اقسم بهذا البلد" سے يك مرزين مراوب-

"ملفه" تورات مين ميند منوره كايي نام كهاكياب

"سیدة البلد" اور "طیبه" حدیث شریف بی آیا ہے۔
"آنحضرت البلد" فی جمعے علم دیا کہ بیں دینہ کانام طابہ رکھوں" لینی
اس کو طابہ کہوں۔ توریت میں بھی دینہ منورہ کا ذکر "طیب" کے نام
سے کیا گیا ہے۔

ایک اور روایت میں طیبہ بھی آیا ہے۔ طیبہ کے معنی پاک اور عمر گ کے میں۔ یہ شہر شرک کی محمدگ سے پاک ہے۔ اس کی آب و ہوا معتدل مزاج والوں کے لئے موافق ہے۔ بعض حضرات نے کہا ہے

کہ اس کے رہنے والے پاکیزہ لوگ ہیں، ان کی وجہ سے یہ نام رکھاگیا ہے۔

حضور و المنظم کا ارشاد ہے کہ جھے ایک ایسے قریبہ میں رہنے کا تھم کیا گیا جوساری بستیوں کو کھالے الوگ اس قریبہ کویٹرب کہتے ہیں۔ اس کا نام دینہ ہے۔ وہ (برے) آومیوں کو اس طرح دور کر وی ہے جس طرح بھٹی لوے کے میل کودور کرتی ہے۔

امام نودی فراتے ہیں کہ مدینہ دین ہے مشتق ہے جس کے معنی طاعت کے ہیں۔ اس شہر میں اللہ کی اطاعت کی جاتی ہے۔ صاحب اتخاف نے مدینہ طیبہ کے بہت ہے نام نقل کرتے ہوئے فرہایا کہ اسا کی کثرت اس کی شرافت پر دال ہے۔ ان میں سب سے مشہور نام مدینہ ہے۔

بخاری شریف کی حدیث میں حضور اقدی و کھنے کا ارشاد نقل کیا گیا ہے کہ مجھے جرت کی جگہ دکھائی گئ، جس میں تھجور کے درخت جیں۔ مجھے خیال ہوا کہ شاید یہ جگہ بمامہ ہو۔ بعد میں معلوم ہوا کہ وہ یثرب ہے۔

ایک حدیث شریف میں ہے کہ حضرت ابوبکر شنے انکی ایام میں خواب دیکھاکہ آسان سے ایک چاتھ مکہ مکر مد میں اترا، جس کی وجہ سے سار امکہ روشن ہوگیا۔ پھروہ چاند آسان کی طرف چڑھا اور مدینہ طیبہ میں جا اترا۔ اس کی وجہ سے مدینہ کی ساری زمین روشن ہوگئ، بھروہ چاند عائشہ کے گھر میں کیا اور گھر کی زمین شق ہوئی جس میں وہ چاند روئی ہوگیا۔

مضرت الوبكر صداق م كوفن تجيرے بہت مناسبت تقى۔ اس خواب انہوں نے مدیند كى ججرت اور حضور اكرم اللہ كا حجرة عائشہ ميں دفن ہونا تجد كيا تھا۔

## مدینه منوره کے فضائل

قاضی عیاض اور قاضی ابوسید رحمهما الله تعالی علیهمانے بیان فرمایا کہ کعبۃ اللہ کے علاوہ روئے زمین میں مدینہ منورہ افضل ترین جگہہے۔
شیخ تاج الفا کہی نے بیان کیا کہ اس سرزمین سے افضل کون کی جگہ

ہوستی ہے جہال آنحضرت ﷺ تشریف لائے۔ اور وہ مبارک زمین آپ ﷺ کے جسد اطہر کا گہوارہ ہے جی کہ ملکوت عاوات کاوہ حصتہ جوقدم مبارک پڑنے کی جگہ کی محاذات پرواقع ہے، انوار وبر کات سے معمور ہے۔ بعض ائمہ نے زمین کی فضیلت آسان پر ای وجہ سے بیان کی ہے کہ اس میں رسول پاک ﷺ کی ذات گرائی آرام فرما ہے۔ صدیث شریف میں فرما یا گیا کہ ایمان سرزمین مدینہ کی طرف اس طرح سمت کر آجائے گاجس طرح سمانپ اپنے بلوں کی طرف سمت آتا طرح سمت کر آجائے گاجس طرح سمانپ اپنے بلوں کی طرف سمت آتا ہے۔ (بخاری، خاول، مرح سان

علائے فرمایا ہے کہ قرب قیامت دنیا ہے دین سمٹ کر مدینہ طیبہ آجائے گا۔

آنحضرت الله في الله ديند كے متعلق فرما ياكد على قيامت كے دن ان كاشفيع موں گا- جس طرح قرآن كريم نے سرز عن مكد كو حرم فرمايا، آپ الله في فرمايا كه در ميان كا حقد حرم كے شرف سے نوازا كيا- (تئ الغوائد خام ۵۲۵) معضرت الله عدر الله ع

حدیث شریف میں آیا ہے کہ مدینہ منورہ کا پھل آپ ﷺ کو اس قدر پیند تھا کہ جب موسم کا پھل اول مرتبہ آپ ﷺ کے سامنے لایا جاتا تو اس کوچومتے اور آنکھوں سے لگاتے ۔ اسلم شریف)

حضرت بلال جب مدینه منوره سے باہر تشریف لے گئے تو بار بار والہاندانداز سے فرط محبّت میں یہ شعر بڑھا کرتے ،

الا ليت شعرى هل ابيتن ليلة بواد حولى اذ خر و جليل وهل اردن يوما سياه مجنة وهل يبدون لى شامة وطفيل

بغاری شریف جا، مر<u>۳۵۳)</u> لیعنی کاش! مجھے زندگی میں (مچمر ایک بار) ایک ایسی رات نصیب ہوجائے کہ میں اس وادی میں گزروں کہ میرے ارد گرد اذخر اور

جلیل ہوں (اذخر اور جلیل میند منورہ کی گھائ کے نام بیں) اور کاش کوئی ایبا دن نصیب ہو کہ میں مقام مجند کے چشموں پر اتروں اس حال میں کہ شامہ اور طفیل پہاڑ میرے سامنے ہوں۔

میح بخاری وسلم جمع الغوائد جام <u>۵۲۸</u>)

الوہریرہ سے روایت ہے کہ جب کوئی تحصی پہلا پھل دیمتا تو
اس پھل کو حضور اقدی ﷺ کی خدمت میں بیش کرتا۔ رسول
اللہ ﷺ دست مبارک میں اسے لیتے اور دعا فرماتے: اللی اہمارے
پھل میں، ہمارے مینہ میں، ہمارے صع (وزن کا ایک پیانہ) میں اور مہ
(صاع کا ایک چوتھائی) میں برکت دے۔ خداوندا ہے شک ابراہیم
تیرا بندہ، دوست اور پغیرتھا اور یقیناً میں بھی تیرا بندہ و پیغیرہوں،
ابراہیم نے تجھ سے کمہ کے واسطے دعائی تھی اور میں تجھ سے مینہ کے

واسطے دعا کرتا ہوں۔ اس کے مثل اور برابر جو ابراہیم نے مکہ کے

واسطے کی تھی اس کے ساتھ بی اس سے زیادہ کی لینی مکہ سے دونی

مینہ کی کلیوں کے سروں پر فرشتے تکہبانی کرتے ہیں تاکہ طاعون اور د جال اس میں داخل نہ ہوسکے۔

(جع الغوائدة اممع وبخارى شريف عام ٢٥٠)

حضرت سعد است روایت ہے کہ نی کریم اللہ نے ارشاد فرمایا:
"مینہ اس کے باشندوں کے واسطے دنیا و آخرت میں بہتر ہے۔ اگر
لوگ اس کی فضیلت سے واقف ہوجائیں تو ہرگز چھوڑ کر کسی دوسری
جگہ نہ جائیں۔جو محفی مینہ کو بے رغبتی سے ترک کرے گا توتی تعالیٰ
اس کی جگہ دوسرے بہترین شخص کو بھیج دے گا۔"

(جع الفوائدة المايد) جو شخص اس كي كوشش كرسكنا موكم مدينه منوره بس اس كي موت

آئے تو اس کو کوشش کرنی چاہے کہ دینہ منورہ میں مرے کہ ان لوگوں کی ضرور شفاعت کروں گا۔(ابن ماجہ)

کمد کمرمہ کے علاوہ جتنے شہریں ان پر دینہ منورہ کی فضیلت توسلم ہے، اس میں کوئی اختلاف نہیں، لیکن علاکا اس بارے میں اختلاف ہے کہ مدینہ طیبہ کی فضیلت مکہ کمرمہ پر بھی ہے یانہیں؟

اکش علانے مکہ مرمہ کوسب سے افعال شہر تایا ہے اور یکی جورکی رائے ہے۔ بعض حضرات نے مدینہ منورہ کو مکہ مکرمہ سے افعال فرمایا ہے جیسا کہ امام مالک اور دوسرے علاسے منقول ہے۔ اتن بات یاد رہے کہ مدینہ طیبہ کی وہ زمین جو حضور اقدال ویکھ کا سے مقال ہے ابن سے مقصل ہے وہ بہ اتفاق تمام علاسب جگہول سے افعال ہے ابن عساکر، قاضی وغیرہ نے اس پر ساری امت کا اتفاق اور اجماع نقل کیا ہے کہ یہ حصّہ زمین بیت اللہ شریف سے ابھی افعال ہے، بلکہ قاضی عیاض نے تو عرش معلی ہے جھی افعال قرار دیا ہے۔ اس کی وجہ علانے ہے کہ یہ کہ آدمی جس جگہ دفن کیا جاتا ہے اس جگہ کی مثی سے پیدا کیا جاتا ہے۔ (شرح مناک نووی)

حفرت الوہررہ فی روایت ہے، نی کریم فی نے ارشاد فرمایا کہ اسلام کی بستیوں میں سب سے آخر میں جو قریبہ تیامت کے قریب وران ہوگاوہ مدینہ طیبہ ہوگا۔ (رَدَی)

حضرت الس في روايت ب كه حضور اقدى في نارشاد فرائي: اس الله اجتنى بركتين آپ نے مله بين نازل فرائى بين ان سے دوئى بركتيں آپ نے مله بين نازل فرائى بين ان سے دوئى بركتيں مدينه منوره بين عطافرايا۔ اس مديث شريف بين حضرت ابرائيم كى وعاكى طرف اشاره ب، وه دعا يہ ب: فاجعل افندة من النامس تھوى اليهم و ارزقهم من الشمر ات وگوں كو دول كو اس شهر المد مرمه) بين رہنے والول كى طرف اكل اور ان كو يعلول كارزق عطافرايا۔

ان کے آباد ہونے کے اسباب و محرکات کے بارے میں مور خین و محتفین کابڑا اختلاف ہے۔ علامہ سمبودی تاریخ مدینہ کے مشہور عالم بیں، ان کی مشہور تصنیف وفاء الوفاء اس موضوع پر ایک اہم مرجع خیال کی جاتی ہے۔ وہ کلبی کے حوالے سے حضرت عبداللہ بن عباس کایہ تول نقل کرتے ہیں کہ یہود مدینہ منورہ میں حضرت موک کے عہد میں آباد ہو کے تھے۔ انہوں نے یا توت حوی کے حوالے سے بھی ای طرح کا قول نقل کرکے اس رائے کو مرجح قرار دیا ہے۔ علامہ تحریر فراتے ہیں:

"حضرت موکا نے اپی قوم کے ساتھ جی کیا۔ واپسی میں جب یہ لوگ مینہ سے گزرے تو انہوں نے اس کو ان اوصاف کا حال پایاجو نی جمہ کر ان مال چھنگا کے مسکن کے بارے میں تورات میں بیان کئے گئے تھے۔ اس کی وجہ ہے بعض لوگوں نے سیس سکونت اختیار کرلی۔" میں۔ اس کی وجہ ہے بعض لوگوں نے سیس سکونت اختیار کرلی۔" وفاء الوفاء ، با ضار دار اصطفیٰ جا ہے ہے)

یہود کو تورات ہے یہ معلوم ہو چکا تھا کہ ایک نبی مبعوث ہونے والا ہے جو اس سرز بین میں قیام پذیر ہوگا جو حرول سے محری ہوئی اور جس میں مجبور کے باغات ہیں۔ اس وقت مندرجہ ذیل چار جگہوں پر یہ خصوصیات منطبق ہوتی تھیں: تیاء، خیبر، فدک اور بیڑب۔ ابن النجار نے بھی اس کا تذکرہ کیا ہے مگر الن کے بہاں فدک کا ذکر نہیں ہے۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ فلسطین میں آباد یہود یوں کو ان خصوصیات کی جائم سرز مین کی حال رہا کرتی تھی۔ اس سلسلے کی دو اور روایتیں ملحظہ ہوں جن میں حضرت موکی ہے دام نے میں یہود یوں کے مینہ میں آباد ہوں جن میں حضرت موکی ہے دام نے میں یہود یوں کے مینہ میں آباد ہونے کا تذکرہ موجود ہے۔

کہلی روایت یہ ہے کہ حضرت موکا نے اپن قوم کے لوگوں کوجن مقامات پر عزوات کے لئے بھیجا، ان میں بیڑب بھی تھا۔ اس وقت بہاں ممالقہ آباد تھے۔ حضرت موکا نے تاکید کی تھی کہ جس قبیلے پر بھی فتح حاصل ہو اس کے ہر ہر فرد کو قتل کر دیا جائے۔ غلبہ پانے کے بعد انہوں نے ایسا بی کیالیکن ایک خوب رو اور قدر آور نوجوان کے بارے میں وہ مترود ہوئے اور اس کے معالمے کو حضرت موکا ہے مشورے کے لئے موقوف رکھالیکن جب یہ لوگ والیں آئے توان

علانے تکھا ہے کہ اس دعاکا قبول ہونا مشاہدے میں آتا ہے جو مقدار کھانے کی مدینہ طیبہ میں کافی ہوجاتی ہے آئی مقدار مدینہ منورہ سے باہر کافی نہیں ہوتی ۔ وہاں رہنے میں اس کا تجربہ ہوتا ہے۔ جو حضرات مدینہ طیبہ کی افضلیت کے قائل ہیں وہ فرماتے ہیں کہ برکت کے مین فیر میں جودین اور ونیاد ونول قسم کی فیر کو برکت کے میں جودین اور ونیاد ونول قسم کی فیر کو شال ہے، اس لئے ہرنوع کی چیز میں مکہ کمر مہ سے دو چند کی وعاہد) شال ہے، اس لئے ہرنوع کی چیز میں مکہ کمر مہ سے دو چند کی وعاہد)

## مدینہ کے یہود

یڑب یا مینہ منورہ کی تاریخ پر نظر ڈوالنے سے اندازہ ہوتا ہے۔
یہود کا اس علاقے میں بڑا کہرا کردار رہا اور نبی کرم کیے اندازہ ہوتا ہے۔
کے بعد بھی ان کی سازشیں جاری رہیں اور باربار اسلامی تاریخ میں
مینہ کے یہود نے اپنی عیار یوں اور مکار یوں کے ذریعے کوئی نہ کوئی
فتنہ کھڑا کیا۔ چنانچہ مدینہ کے ذیل میں یہ بہتر ہوگا کہ مدینہ کے یہود کا
تفصیل ذکر کیا جائے۔ یہ تذکرہ یقینا انسائیکلو پیڈیا سرت النی کھٹنے
قارئین کے لیے مفید ہوگا۔ اس ضمن میں مولوی بال عبد الحق حنی
قارئین کے لیے مفید ہوگا۔ اس ضمن میں مولوی بال عبد الحق حنی
ندوی صاحب کا ایک تحقیقی و تفصیل مضمون انسائیکلو پیڈیا سرت النی کھٹنی
کے مرتب کی نظرے گزراجو پیش ہے۔ یہ مضمون او نامہ معارف، علی
گڑھ کی مئی اور جون ۱۹۹۲ء کی اشاعتوں میں شامل ہوا۔

رسول اکرم وی جس زمانے میں ہجرت کر کے مدینہ منورہ تشریف کے جسے تقاس وقت دہاں دو طرح کے بہودی پائے جاتے تقے ایک وقت دہاں دو طرح کے بہودی پائے جاتے تقے ایک وہ جو صفرت ایعقوب کے نہیں تھا بلکہ این بہودی کی تھی جن کانسلی تعالق حضرت یعقوب سے نہیں تھا بلکہ انہوں نے بہودی ند بہا اختیار کرلیا تھا۔ آگے معلوم ہوگا کہ ای تشم کے بہودی کی تعداد بہت کم تھی تاہم بعض قبائل بنو انیف و بنو مرید وغیرہ کے بہودی کا دی تابت ہے کہ وہ بہودی ہوگئے تھے۔

نسلی یہود ایوں کی مدینہ آمد کا زمانہ اور اسباب مدینہ میں یہود کے سکونت پذیر ہونے کے زمانے اور یہاں آگر

کی وفات ہو چکی تھے۔ بنو اسرائیل کو معلوم ہوا تو انہوں نے کہا، اس کھلی نافرمانی کے بعد تم لوگ بہاں نہیں رہ سکتے۔ لشکر کے لوگوں نے ان کا بگر اہوا تیور دیکھا تو باہمی مشورے سے مفتوحہ علا توں میں جانے اور وہیں بود و باش اختیار کر لینے کا فیصلہ کیا۔ اس طرح یہ لوگ مینہ منورہ میں آ ادہو گئے۔

کو بین روایت تطعی الثوت نہیں تاہم اس بارے میں صرت وسیح
روایت کی عدم موجودگ میں اس سے صرف نظر کرنامکن نہیں ہے۔
ووسری روایت جوزیر ابن بکار کی سند سے مورضین نے نقل کی ہے:
حضرت موکی وہارون (علیم السلام) جج کرنے گئے اور مینہ منورہ
سے گزرے تو وہاں کے یہود سے ان کو خوف محسوس ہوا۔ چنانچہ یہ
دونوں راہ بچا کر احد تشریف لائے۔ وہاں حضرت ہارون پر سکرات کا
عالم طاری ہوا تو حضرت موکی نے ان کے لئے لحد تیار کی اور حضرت
ہارون کے کہا کہ آپ کا وقت قریب ہے تو حضرت ہارون اضے اور لحد
میں داخل ہوئے اور ان کی روح قبض کر کی گئی اور حضرت موکی نے
میں داخل ہوئے اور ان کی روح قبض کر کی گئی اور حضرت موکل نے
میں داخل ہوئے اور ان کی روح قبض کر کی گئی اور حضرت موکل نے

ان روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ بدینہ منورہ پس یہود حضرت موگ کے بی عہد جس آباد ہوگئے تھے۔ چنانچہ بعض مورخین کار جمان ای طرف ہے، لیکن بعض و مرب مورخین کار جمان اس کے برعکس ہے۔ مشہور مورخ علامہ طبری کا خیال ہے کہ یہود بخت نصر کے مظالم ہے۔ مشہور مورخ علامہ سیلی کی بھی پی سے تنگ آگر بدینہ منورہ بی آباد ہوئے تھے۔ علامہ سیلی کی بھی پی رائے ہے۔ وُاکٹر محمد طنطاوی ان مختلف روایات کونقل کرنے کے بعد تحریر فرماتے ہیں کہ بظاہر بی معلوم ہوتا ہے کہ یہودی جب رومیوں کے مظالم سے تنگ آگئے تو بدینہ منورہ آگر آباد ہوئے اور یہ بہلی صدی عیسوی کا واقعہ ہے۔ ای موقف کو ڈاکٹر جواد علی نے اپنی کتاب تاریخ عیسوی کا واقعہ ہے۔ ای موقف کو ڈاکٹر جواد علی نے اپنی کتاب تاریخ العرب قبل الاسلام ہیں اختیار کیا ہے۔ اور مولانا سید الوالحس علی ندوی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی ایے۔ اور مولانا سید الوالحس علی ندوی رحمۃ اللہ علیہ نے بھی اسے ایک تاریخی حقیقت بتایا ہے :

"اس تاریخی حقیقت کوترجیح حاصل ہے کہ یہود کی اکثریت جزیرة العرب میں عموماً اور شہریثرب میں خصوصاً پہلی صدی سیحی میں آئی۔ مشہور یہودی فاضل ڈاکٹر اسرائیل دلفنسن لکھتاہے: "دے عیں جب

روی جنگ کے بیتج میں فلسطین اور بیت المقد ک برباد ہوگئے اور بہود ونیا کے مختلف علاقوں میں بھر گئے تو یہود کی بہت کی جماعتوں نے بلاد عرب کارخ کیا جیسا کہ خود یہودی مورخ جوزیفس کہتا ہے جوخود بھی اس جنگ میں شریک تھا اور عربی ماخذ بھی اس کی تائید کرتے ہیں۔" بعض کاخیال ہے کہ حضرت واؤد علیہ السلام کے زمانے میں یہود

ن معیاں ہے مد سرت واور عید اسل ہے رہ سے یں بہود مینہ آئے اور بعض نے حزقیال کے دور حکومت میں مدینہ میں ان کے اور یہود کے بودوباش اختیار کرنے کاذکر کیاہے۔ انہوں نے کا اے قبل مسیح ہے 19۰ قبل مسے تک حکومت کی۔

فركورة بالانفصيل سے حسب ذيل نتائج نظتے بين:

دینہ منورہ میں حضرت موکل سے بہت پہلے عمالقہ آباد تھے جوبڑی
 توت وشوکت کے مالک تھے۔

• حضرت موانا کے عبد میں کچھ ببودی بھی بہاں آئے۔

یہلی صدی سی بیں رومیوں کے در دناک مظالم سے تک آگر یہود یہاں بڑی تعداد میں آباد ہوئے اور انہوں نے یہاں کی آباد دوسری توموں کو مغلوب کر کے بڑا اثر و افتدار حاصل کیا۔ دور دور تک ان ک بستیاں پھیل گئیں اور یہاں کی معیشت پر ان کا پورا قبضہ ہوگیا اور تعلیم و تہ نی حیثیت ہے بھی ان کو بڑا عروج حاصل ہوا۔

## عرب کے یہود

یہودیت ایک دعوتی ندہب تھا، لیکن اپنے ناخلف تبعین کی وجہ سے یہ نسلی ندہب بین گیا ندہب تھا، لیکن اپنے ناخلف تبعین کی وجہ کوئی دہب بین گیا تھا۔ یک وجہ تھی کہ مدینہ میں یہود کے غیر معمولی اثر ورسوخ کے باوجود ان کے ندہب کویژی محد دو تعداد میں عربوں نے اختیار کیا تھا۔ پہلے گزر چکا ہے کہ صرف دو تین قبائل ہی نے من حیث القبیلہ یہودیت اختیار کی تھی۔ ان کے علاوہ بعض نے من حیث القبیلہ یہودیت اختیار کی تھی۔ ان کے علاوہ بعض اشخاص نے انفرادی حیثیت سے بھی یہ ندہب اختیار کیا تھا جے کہ

بن اشرف جس كالعلق قبيله طي عما-

یہاں یہ واضح کر دینا ضروری ہے کہ جن لوگوں نے یہودی نہ ہب اختیار کیا تھا انہوں نے یہود کی دعوت و تبلیغ کے نتیج میں اسے قبول نہیں کیا تھا بلکہ اس کے پچھاور ہی اسباب تھے۔ایک سبب تو یہود لیوں کاعلمی و تدنی دباؤتھا، دوسرے سبب کاذکر سنن افی داؤد کی اس روایت میں ملتا ہے۔ حضرت عبد اللہ بن عباس فراتے ہیں:

" الميند يلى دستور تهاكه عورت كے بچدند بوتا توه نزرمانى كداكر ال كے بچد بيدا بوا اور ده زنده دہا توه هال كو يبودى بنائے كى - چنانچد جب بنو نضير جلاوطن كي گئے تو ان ميں انصارك بہت سے بنچ موجود تھاك لئے وہ كہنے لگے كہ جم اپنے بچوں كو نہيں جانے ويں گئے تو اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل كی كه لا اكو اه في اللدين (بقره، ۲۵۵) "دين كے معالے مل كوئى جرنہيں۔"

(سنن افي واؤد ، كتاب الجباد ، باب الاسريكره على السلام)

یہاں اس بات کا ذکر بھی دلیسی سے خالی نہیں ہوگا کہ ایک طرف

تو بعض مور خین کا خیال ہے ہے کہ کوئی بھی عرب قبیلہ من حیث
القبیلہ یہودی نہیں ہوا جیسا کہ ابتدا میں گزرا، گردو سری طرف بعض
مور خین نے وعویٰ کیا ہے کہ مدینہ اور اطراف مدینہ میں کوئی نسلی
یہودی نہیں تھا بلکہ یہاں کے تمام باشندے عرب تھے۔ بیعقوبی کی
طرف یہ قول منسوب کیا گیا ہے، لیکن نہ اس کی کوئی واضح دلیل موجود
ہوان بی تول منسوب کیا گیا ہے، لیکن نہ اس کی کوئی واضح دلیل موجود
ہوان بی کا انداز تخاطب اس کے بر عس ہے۔ چنانچہ وہ مدینہ کے یہود
کو بھی بی اسرائیل کہ کر خطاب کرتا ہے جو اس کی واضح دلیل ہے کہ وہ
نسل یہود ہیں لیکن اس سے یہ نتیجہ نکالنا درست نہیں ہوگا کہ وہ سب
سنلی یہود ہیں لیکن اس سے یہ نتیجہ نکالنا درست نہیں ہوگا کہ وہ سب
کے سب نسلی یہود ہیے اور ان میں کوئی بھی عرب نہ تھا اس لئے کہ
دوایات اور واقعات اس کا ساتھ نہیں ویتے اور یہ بات قرآنی سیاق
کی اکثریت کی رعایت مد نظر رکھی گئ ہے کیونکہ عرب کے یہود یوں کی
کی اکثریت کی رعایت مد نظر رکھی گئ ہے کیونکہ عرب کے یہود یوں کی
نقداد توبہت نکا کم تھی۔

مدینه منوره کے بہودی قبائل

علامہ سمبودی کی تحقیق کے مطابق یہودی قبائل کی تعداد ۲۰ سے
زیادہ تھی۔ جمہور مور خین بھی ای کے قائل ہیں لیکن بعض نے بارہ اور
بعض نے اس سے پچھ کم یا بیش تعداد تکھی ہے۔ جن مور خین نے کم
تعداد بتائی ہے انہول نے بطون کو اصل قبیلوں میں شم کردیا ہے اور
جنہوں نے تعداد زیادہ بتائی ہے انہوں نے بطون کا الگ سے ذکر کیا
ہے۔ راقم کو جن بطون کا نام مل سکا ان کا بھی ذکر کردیا ہے۔ اس طرح
قبائل کی تعدادہ ۳۵ تک بھنے گئ ہے جو مندر جہ ذیل ہیں:

- 🛈 بنوانيف: عربي قبيله ہے۔ قبام ان كاقيام تعا-
- بنوالقصیص: یه بھی بنوانیف کے ساتھ قبابی میں مقیم تھا۔
- بنو قریظہ: یہ یہود مدینہ کے تمن بڑے قبیلوں میں ہے ایک تھا۔
   اس کا قیام حرہ قریظہ میں وادی مہزور کے سرے پر تھا جو مدینہ کے جنوب مشرق میں واقع ہے۔
  - @ بنوعمرو: يد عربي قبيلد ب اور بنوقريظ كساته ي مقيم تها-
- نوہدل: یہ بھی بنو قریظہ کے ساتھ ہی تھا۔ بعض مور خین نے
   اس کانام بنو بہدل لکھا ہے۔
- نونضير: مدينہ كے يہود كے تمن اہم قبيلوں ميں ہے ايك يہ محل تھا۔ اس كامسكن نواعم ميں ودى فدينيب كے انتہائى جھے پر زہرہ ميں تھا جو مدينہ كے جنوب مشرق ميں واقع ہے۔ اى وادى ميں كعب بن اشرف كامشہور قلعہ بھى تھاجو قبيلہ طے ہے تھا اور جس كے والد نے يہوديت كو اضيار كر ليا تھا۔
  - 🛆 بنوفريد\_
- ﴿ بنو اسكد: بعض مورضين في اس كوبنو اسله ك نام ع ذكركيا --
  - ٠ بنومم-
  - 🕟 بنومعاویہ: بدرینہ کے مشرق میں آباد تھے۔
    - 🕕 بنوز عورا۔
    - 🕧 بنوزيدِ اللات\_
- P بنوتیفاع: یه بھی بہود کے تین اہم قبیلوں میں سے ایک ہے۔

حضرت عبدالله بن سلام كاتعلق اى قبيلے سے تھا۔ علامہ ابن جر اور سمبودى نے اسے حضرت لوسف كى اولاد بتايا ہے۔ يہ قبيله صنعت اورزر مرى ميں مشہور تھا۔ اس كامكن واوى بطحان ميں تھا۔

- بو حجر: اس کاقیام زہرہ یس تھاجس کو اس وقت مدینہ کاسب سے براعلاقہ بنایاجاتا ہے۔
- بوتعلب: اس کامسکن بھی زہرہ تھا۔ عبداللہ بن صوریاجس کو تورات کابڑاعالم بتایا جاتا ہے، ای قبیلے کا تھا اور قطیون بھی ای قبیلے ہوا کرتا تھا۔
  - کیبود جواشہ: شالی مدینہ میں احد کے قریب ایک جگہ کا نام ہے،
     کیمیں اس قبیلے کا قیام تھا۔
    - 🕢 بنوعکوه۔
    - 🛦 بنومرابد-
  - کی یبودرات علامہ سمہودی کی رائے یہ ہے کہ یہ یبود بنو الجذمامیں
     جورات منتقل ہو گئے تھے۔
    - 🕜 يېودىترب-
- آ بنوناغمہ: ابن النجار نے اس کو ناعمہ کے نام سے ذکر کیا ہے۔ شعب حرام میں ان کا قیام تھا، جیسا کہ ڈوکٹر خطراوی کا خیال ہے لیکن علامہ سمہودی کی تحقیق یہ ہے کہ یہ بھی بنو انیف کے ساتھ قبائی میں مقیم تھے۔ شعب حرام والی روایت کو انہوں نے مرجوح قرار ویا
- یہود بنولقعہ۔ ﴿ بنوفراب۔ان دونوں قبیوں کا ذکر دسویں مدی کے شیخ احمد بن عبد الحمد عبای نے اپی کتاب عمرة الاخبار میں کیاہے۔
- ﴿ بنو الحارث: ابن اسحال نے بنو الحارث کے نام سے اپی سیرت میں اس کو یہووی قبائل میں ذکر کیا ہے۔ یہ شال مشرق میں وادی قناۃ کے جنوبی جصے میں متھے۔
- 🕅 بنوعوف ـ 🔞 بنوساعده ـ 🕝 بنوالنجار ـ 🕝 بنوجثم ـ 🕝

بنوادی - ابن اسحاق نے رسول اللہ ﷺ کے جس عہد نامہ کا ذکر کیا ہے اور جس کو آپ ﷺ نے مدینہ منورہ ہجرت فرمانے کے بعد انکھوایا منا اس میں ان قبائل کا ذکر بطور یہود کے موجود ہے۔

- 🕝 بنوجفند: يه بنو تعلبه كے بطون ميں سے تھا۔
- بنوشطبیہ: سیرت و تاریخ کی کتابوں میں اس کو بھی یہودی قبائل
   میں درج کیا گیا ہے۔
- بوزری :بدبخت لبید بن اعصم کاتعلّق جس نے آنحضرت ﷺ پر جادو کیا تھا، ای قبیلے سے تھا۔

سيل عرم كي بعد اوس وخزرج كي آمد اور يهود كاغلب

یمود مینه پس آن و اطمینان کی زندگی بر کررے تصاور ان کو وہاں پوراغلبہ حاصل تھا کہ طک یمن پس بیل عرم کامشہور واقعہ پیش آیا جو ورحقیقت وہاں کے باشندوں پر ایک عذاب تھا۔ اللہ تعالی فراتا ہے: فاعرضو افار سلنا علیہ مسیل العوم (سا،۱۱) پھردھیان بس نہ لائے پس چھوڑ دیا ہم نے ان پر نالہ زور کا۔

الله تعالی نے ان کو دنیوی نعتوب سے مالا مال اور ان کے لئے ہر طرح کے عیش و تعم کا سامان مہیا کیا تھا جیسا کہ ارشاد ہے: و جعلنا بینھم و بین القوی التی بارکنا فیھا قوی ظاهرة - (سا، ۱۸) اور رکی تقی ہم نے ان میں ان بستیوں میں جہال ہم نے برکت رکھی ہے بستیاں راہ پر نظر آتیں۔

دوسری جگدارشادے: لقد کان لسباء فی مسکنهم ایه جنتان عن یعین و شمال کلوا من رزق ربکم واشکروله بلدة طیبة ورب عفور - (سا،۱۵) توم سباکوشی ان کی بستی میں نشانی، دوباغ وائے اور بائیں، کھاؤروزی این رسب کی اور اس کا شکر کرو، دلیں ہے پاکیرہ اور رسب ہے گناہ بخشا۔

الل سبائے سلسلہ وار سر سبزوشا واب علاقے تھے۔ انہیں ہر طرح کیراحت کاسامان مہیّاتھا اور وہ بالکل مامون تھے لیکن انہوں نے اللہ کی اس عظیم نعمت کی قدر نہ کی اور ان نعمتوں سے اکمّا کر کہنے گئے: ربنا باعد بین اصفاد نا۔ (سا ۱۹۰) پھر کہنے گئے، اے رب فرق ڈال

بهارى سقريس \_

تو الله تعالى نے ان كوتانت وتاراج كرويا: و مزقدا هم كل ممزق- (سا:۱۹) اور چركر كرو الا كرئے -

اس سیلاب میں بے شار لوگ بلاک ہوئے اور توم سیا کاشیرازہ بکھر کیا۔ جوباتی بے ان میں ہے کچھ تجاز کی طرف آئے بہاں اس کی تفصيل كاموقع نہيں۔ حجاز آنے والوں میں ایک شخص ثعلبہ بن عمرو تھا جس کے دو فرزند تھے۔ایک کانام اوس اور دوسرے کاخزرج تھا۔ ان کی اولاد مدینہ میں آباد ہوئی۔ یہ لوگ ایک مدت تک تو بہود ہے علیمدہ زندگی بسر کرتے رہے بھر ان کا زور و اثر دیکھ کر بالآخر ان کے حلیف بن مجئے۔ایک عرصے تک بہ حالت باقی رہی لیکن ای دوران اوس وخزرج كا قبيله بهيلناكيا اور اس كو ايك طرح كى توت حاصل ہوگئ۔اس ہے یہود کو خطرہ محسوس ہوا۔ جنانچہ انہوں نے معاہدہ فسخ كرديا اور يبودى امرائے اوس و خزرج پر طرح طرح كے مظالم ڈھانے شروع کر دئیے۔ ایک مد کار و ظالم یہودی امیر فطیون نے تو پیہ تھم جاری کیا تھا کہ جولڑ کی بیابی جائے پہلے وہ اس کے شبستان عیش میں آئے۔ یہود بول نے تو اس علم کو گوار اکر لیالیکن انصار نے سرتانی کے ۔ اس زمانے میں ان کا امیر مالک بن عجلان تھا۔ این بہن کی شاوی کے دن وہ اپنے روستول کے ساتھ بیٹھا ہوا تھا کہ وہ اس کے سامنے ے بے بردہ گزری - مالک کو غیرت آئی اور محروالیس آگر اس نے این بہن کو سخت تنبیہ کی تو اس پر بہن نے کہا کہ جو کل ہونے والا ہے وہ اس سے بھی بڑھ کرہے۔ووسرےون حسب دستورجب الک کی بہن ولبن بن كر فطيون كى خلوت كاه ميس كني تو مالك بھي زنانے كيروب ميں ملبوس سبیلیوں کے ساتھ ہولیا اور موقع پر فطیون کوقتل کر ڈالا۔ اس وافتحے سے انصار کے حوصلے بڑھ ممتے اور انہوں نے یہود کی قوت کو توڑنا چاہائیکن یہ تنہا ان کے بس کا کام نہ تھا اس لئے انہوں نے ملک شام سے مدر جانی۔ بہال الوجبيلہ حكرال تھا اور بعض روايت ميں ہے کہ انہوں نے تیج سے مدد جابی تھی۔الوجبیلہ نے اوس و فزرج کا ساتھ دیا اور ایک بھاری فوج لے كر آیا۔ يہلے تو اوس وخزرج كے افراد کو بلا کر انعام ہے نوازا پھرروسائے يہود کی دعوت کی اور ایک

ایک کو قتل کر ڈالا۔ اس طرح یہود کا زور ٹوٹ کیا اور اوس وخزر ن نے از سرنو توت حاصل کرلی۔ اس سے قبل ان کو اپن کمزوری کی بنا پر یہود سعاہد سے کی ضرورت پیش آئی تھی اور اب انہی قبائل سے خود یہود سعاہدہ کرنے کے لئے مجبور ہوئے۔ بنونشیر اور بنو قریظہ کو توشیر چھوڑ کر جاتا اور اوس کی پناہ لینی پڑی۔ بنوقینقاع شہری میں خزر ن کی پناہ میں رہے۔ اول الذکر دونوں قبیلوں سے ان کی ان بن تھی اور یہ قبیلہ ان سے توت و سرماید داری میں بڑھا ہوا تھا۔

## اوس وخزرج كاباجمي جدال وقتال

يبودلول كي ال بسيائي كيعد اول وخزرج ايك مت تك أكن و چین سے زندگی مخزارتے رہے لیکن مکر وسازش یہود کی سرشت میں داخل ہے۔ ان کو اول و خزرج کا اتحاد و استحکام ایک نظر نہیں ہماتا حَمّا اس لِنّے وہ دن رات ان میں انتشار پیدا کرنے کی فکر میں لگے ربيتي يتق كوخود ان كى صفول ميس بحى اتحاد نه تها تاجم وه ايني كوشش ميس برابر لگے رہے۔ بالآخر ان کی کوششیں رنگ لائیں اور وہ اوس و خزرج کے درمیان تفرقہ ڈالنے میں کامیاب ہو مکئے۔ چنانچہ ان میں جنگ و جدال شروع ہو گیا اور اس کاسلسلہ ایک سوبیس سال تک جاری رہا۔ جنگ بعاث ای سلسلے کی کڑی ہے جس میں ان کی معیشت کی بربادی کے علاوہ ان کے اہم ترین افراد بھی کام آئے بیباں تک کہ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ عظی کو مبعوث فرمایا اور انہوں نے اسلام قبول کیا تو اس عظیم نعمت کی بدولت الله تعالی نے ان کے اندر الفت و محبت پیدا كرديا- ارشادب: واذكرو انعمة الله عليكم اذكنتم اعداء فالف بين قلوبكم فاصبحتم بنعمته اخوانا ـ (آل عمران ١٠٣٠) اورياد كرو احمان الله كا افي اور جب تق تم آلي من وهمن كيم الفت وك تہارے ولوں میں اب ہو سے اس کے فضل سے بھائی۔

لیکن تاریخ شاہد ہے کہ اس کے بعد بھی یہود بول نے اپنی دسیسہ کاربول میں کوئی کی نہیں کی اوروہ برابر اوس و خزرج میں بھوٹ ڈالنے اور انہیں تباہ و برباد کرنے کی معی و سازش کرتے رہے۔ مولانا عبدالماحد دریابادی مرحوم تحریر فرمائے ہیں:

" یہ لوگ علوم انبیا و معارف اولیا کے حامل تھے، مالدار تھے،
ساہ وکار تھے، ساتھ بی ساتھ شکی علیات سحرد کہانت کے بھی بڑے ماہر تھے۔
جازی آبادی میں اس دنی ودنیوی تفوق کی بنا پر اہمیت انہیں اس وقت انہی خاصی حاصل تھی۔ مشرکین ایک طرف تو ان کے علم وفضل کے قائل اور ان کی دنی وا تفیت سے مرعوب تھے تو دو سری طرف اکثر ان کے قائل اور ان کی دنی وا تفیت سے مرعوب تھے تو دو سری طرف اکثر کو مشکل کشا جانے تھے اور جیسا کہ عام قاعدہ ہے کہ منظم وقاہر تو موں کو مشکل کشا جانے تھے اور جیسا کہ عام قاعدہ ہے کہ منظم وقاہر تو موں کے تمرن سے کمزور اور غیر تنظم تو میں مرعوب و متاثر ہوجاتی ہیں، کے تمرن سے کمزور اور غیر تنظم تو میں مرعوب و متاثر ہوجاتی ہیں، مشرکین عرب بھی ان سے متاثر تھے۔" رتفیر عاجدی خام ملک ایک اجمالی خاکہ مولانا کے اس بیان سے بہود کی عظمت و برتری کا ایک اجمالی خاکہ سامنے آجاتا ہے۔ اب ان کی معاشی، قضادی، تعلیمی، ثقافتی، سیاسی و اجتائی حالت کا جائز و تفصیل سے لیاجاتا ہے۔

## معاشى واقتصادي حالت

اول وخزرج کی آمدے پہلے زراعت وصناعت پریہود کالوراغلبہ تھا اور تجارت بی ان کا خاص پیشہ تھا اور ان کے بعض افراد متاز تاجر الل کی عیثیت سے نہایت مشہور تھے۔ چنانچہ سلام بن الی الحقیق تاجر الل المجاز کہلاتے تھے۔ گیہوں، جو، کمجور اور شراب کی منڈ لول پریہودی قابض تھے۔ اس لئے اقتصادی حیثیت سے ان کی حالت بہتر تھی۔ انسار غالب ہوئے تو زراعت پر ان کا قبضہ ہوگیا لیکن صنعت و تجارت اب بھی یہود ہی کے ہاتھ میں رہی اور زراعت کی کی لورا تجارت اب بھی یہود ہی کے ہاتھ میں رہی اور زراعت کی کی لورا کرنے جس کرنے کے لئے انہوں نے سودی قرضے دینے شروع کر دیے جس کے ان کوکانی آمدنی ہوئی۔

سیاس اشکام کے باوجود اوس و خزرج کے معاثی عدم استکام کے کئی اسباب تھے۔

پہلا سبب خود ان کی باہمی معرکہ آرائیاں تھیں جنہوں نے ان کو تاہ کرکے رکھ دیا اور جن کی وجہ سے بہود ایوں کو پھر سرا شمانے کاموقع ملا۔ دوسرا سبب بہود کی بدباطن فطرت ہے۔ ان کی تاریخ اس پر گواہ ہے کہ وہ نہایت حریص و طماع اور ذخیرہ اندوز واقع ہوئے تھے۔اس

کے مقابلے میں عرب اپنے بدوی مزاج کی وجہ سے متقبل کی فکر سے آزاد اور مال جمع کرنے کے معاملے میں بے پروا تھے۔ان کی مہمان نوازی اور فیاضی ضرب المثل تھی اس لئے وہ اکثر یہود سے قرض لینے کے لئے مجبور رہتے تھے۔

تیسری وجہ زراعت کاپیشہ ہے جس میں عام طور سے قرض لینے کی ضرورت پیش آتی ہے اور السار کاسار اوار و مدار اک پر تھا۔ اس بنا پر یہود کو ان کے استحصال کا پوراموقع ملا اور سیاسی مغلوبیت کے باوجود ان کی معاشی برتری قائم رہی۔

ا قضادیات پر تسلط کی دجہ ہے بہود منڈ ایوں ش من مائی کرتے۔
مصنوئی قلّت پیدا کر کے چور بازار کی ادر ذخیرہ اندوزی ادر ان جیسی
دوسری شرم ماک حرکتوں کی دجہ سے ان سے نفرت کرنے گئی تھی۔
لیکن یہ واضح رہے کہ نفرت کا سبب ان کے یہ گھناؤ نے افعال تھے
درنداہل مدینہ کے نزدیک ان کاعلمی ددنی تفوق مسلم تھا۔

## لغليمي وثقافتي حالت

بلاد عرب کے یہود کی زبان عربی تھی لیکن اس میں کس حد تک عبرانی کی بھی آمیزش ہوگی تھی، اس لئے کہ انہوں نے عبرانی زبان کا استعال پوری طرح ترک نہیں کیا تھا بلکہ عبادات اور دنی اصطلاحات میں وہ عبرانی بن کو استعال کرتے تھے۔ عربوں کے نزدیک وہ علی و انعلی میشیت سے ممتاز تھے اور باوجودیکہ یہود سے اوس و خزرج کی مستقل کھکش رہتی تھی تاہم انہیں بھی یہود کے علم وفضل اور دنی واقنیت کا اعتراف تھا۔

یہود کے مختف تعلیمی مراکز بھی قائم تھے جہاں ان کے دنی و دنیوی
امور اور شرقی احکام کی تعلیم کے علاوہ ان کے انبیا کے حالات و تاریخ
پڑھنے اور پڑھانے کا اہتمام کیا جاتا تھا۔ یہ مراکز مدارس کے نام سے
موسوم کئے جاتے تھے جو صرف درس وتعلیم ہی کے لئے مخصوص نہیں
ہوتے تھے بلکہ ان میں اجماعی و سیاسی امور و مسائل کے بارسے میں بھی
مشورے ہوتے تھے۔ یہ مراکز علمائے یہود کے زیر تگر انی اپنی خدمات
انجام ویتے تھے جن میں اہم نام عبد اللہ بن سلام کا تھا جن کو بعد میں

الله نے نعمت اسلام سے مشرف فرمایا۔ دوسرانام عبدالله بن صوریا کا لیا جاتا ہے جن سے زیادہ بڑاعالم اور تورات میں درک رکھنے والا ان کے زمانے میں کوئی دوسرانخص نہیں تھا۔علامہ ابن اسحاق فرماتے ہیں لم یکن فی ذھانداعلم بالنو را قعنہ ۔

آپ ﷺ کی اقدا میں بعض صحابہ کرام بھی ان مرکزوں میں وعوت دین کے لئے تشریف لے جاتے تھے۔ چنانچہ حضرت ابو بکڑ وہاں جاکر ان کو آنحضرت ﷺ کی اتباع کی دعوت دیتے اور لوگوں کو اسلام کی طرف داخب کرنے کی کوشش کرتے۔

### سياى واجتماعي صورت حال

اوس و خزرج سے فکست کے بعد یہود اپی مخصوص بستیوں میں رہتے ہے جن میں قلعے اور متحکم عمارتیں بنی ہوئی تھیں۔ انہوں نے امرائے مدینہ سے معاہدے کئے اور روسائے عرب کو اپنا حلیف بنایا۔ ان کے تمیوں بڑے مشہور قبائل بنوقیتقاع، بنوقر بظہ اور بنونفیر میں ان بن رہتی تھی جو بڑھ کر جنگ وجدال کی صورت بھی اختیار کر لیتی تھی۔ ڈاکٹر ولفنس لکھتا ہے:

"بی قینقاع اور دوسرے یہود یوں میں چلی آرہی تھی جس کاسبب
یہ تھاکہ وہ قبیلہ خزرج کے ساتھ یوم بعاث میں شریک تھے۔ بی نفیرو
بی قریظہ نے بڑی بے دروی ہے کشت وخون کرکے ان کاشیرازہ منتشر
کر دیا تھا حال آنکہ انہوں نے گرفتار ہونے والے تمام یہود کافدیہ
بھی ادا کر دیا تھا۔ یوم بعاث کے بعد ہی سے یہودی قبائل میں نزاع کی
بنا پر جب بنو قینقاع اور انسار کے درمیان جنگ ہوئی تو ان کاکس
یہودی نے ساتھ نہیں دیا۔"

قرآن مجید میں بھی یہود کی اس باہمی عدادت اور خانہ جنگی کا ذکر موجود ہے۔اللہ تعالی فرماتا ہے:

واذ اخذنا میثاقکم لا تسفکون دماء کم ولا تخرجون انفسکم من دیار کم ثم اقرر تم وانتم تشهدون ثم انتم هولاء تقتلون انفسکم و تخرجون فریقا منکم من دیارهم تظاهرون علیهم بالاثم والعدوان وان یاتوکم اساری تفادو هم وهو محرم علیکم اخراجهم (بقر۵۸۴۸۸)

"اور جب لیا ہم نے اقرار تمہاراند کرو کے خون آپس میں اور نہ
نکال دوگے اپنوں کو اپنے وطن ہے پھر تم نے اقرار کیا اور تم مانتے ہو،
پھر تم ولیے ہی خون کرتے ہو اپنے ایک فرقد کو ان کے وطن سے
چڑھائی کرتے ہو ان پر گناہ ہے اور ظلم سے اور اگروہی آویں تمہارے
پاس کی کی قید میں پڑے تو ان کی چھڑوائی دیتے ہو اور وہ بھی حرام
ہے تم یران کا نکال دینا۔"

امام رازی فراتے ہیں کہ اس آیت کے مخاطب آنحضرت بھگاکے معاصر علمائے یہود ہیں۔ آیات بالاے قبل نم تولیتم الاقلبلامنکم (بقرہ ۸۳) کہا گیا ہے۔ علامہ قرطبی فرماتے ہیں کہ بیبال سے خطاب آنحضرت والگیا ہے۔

مولاناعبدالماجدوریابادی اس آیت کی تفسیر میں رقم طرازیں:
"یہود کے جو تھیلے عہد نبوی فی اس میند اور جوار مدینہ میں آباد
تھے ان کی ایک عادت یہ بھی تھی کہ باہمی خانہ جنگیوں میں معروف رہا
کرتے تھے۔ مشرکین مدینہ وو بڑی فکڑیوں میں بیٹے ہوئے تھے۔ ایک
اتحاد اوس کا تھا، دوسرا خزرج کا۔ اسرائیلیوں کے بھی بڑے قبیلہ بی

نفیرو بی قریظہ وغیرہ ایسائی کرتے کہ ان میں سے ایک مشرکین کے ایک جھے کے ساتھ موجاتا اور دوسرا دوسری پارٹی کے ساتھ اور پھر جگ جب شروع ہوجاتی توظاہرہے کہ دہ سب کچھ ہوتاجو جنگ میں ہوا کرتا ہے۔ جلا وطنی اسرائیلی کا قبل اسرائیلی کے ہاتھ سے دغیرہ اس آیت میں عہد نبوی وہنگ کے معاصر اسرائیلیوں کی بھی خصوصیات بے نقاب کی جارہی ہیں۔"

ید بات بھی واضح رہے کہ قبائل اوس و خزرج میں انتشار بیدا كرنے والے يكى يهود تھے جوخود ان كى باہمى خاند جنگى كاسبب بن كيا تھا تاہم وہ یہ بات خوب جانتے تھے کہ ان قبائل کا اتحاد ان کے لئے زہر ہلائل ہے کم نہیں اور اس ہے ان کے معاشی استحکام کو بڑا خطرہ لاحق ہوگا اس لئے وہ اس فکر میں رہتے کہ ان میں اتحاد نہ ہوسکے لیکن جب رسول الله عظمة كذريع الله في الناويا تووه ان كا تحاد کوپارہ پارہ کردینے کے لئے مردم تک ودوکیا کرتے تھے۔ چنانچہ ایک مرتبہ اسلام لانے کے بعد اوس و فزرج کے چند اشخاص آلی میں منت کو کررے تھے کہ ایک معمر یہودی وہاں سے گزرا۔اس کو ان کا یہ میل ملاب بالکل نہ بھایا اور اس نے ان کے درمیان میٹھ کر ان کو برانگیختہ کرنے کے لئے جنگ بعاث کا ذکر چھیڑویاجس سے وہ لوگ برافروختہ موسکے لیکن اچانک آنحضرت عظم وہاں تشریف لائے اور معالمه رفع دفع ہو کیا۔ اس طرح کے اور بھی متعدد و واقعات ہیں جن ہے پہود کے ساز تی اور فتنہ پر ور ذہن کا اندازہ ہوتا ہے کہ باہمی جنگ و جدال کے باوجود انہیں دومروں کا اتحاد کسی طرح گوار انہیں تھا۔ يبودكي شربيت ان كى عيادات ومعاملات اور تورات مين ان

کی تحریفات شد

یہود صاحب شریعت سے اور عبادات و معاملات میں ای کی بایندی کرتے سے ایک شریعت کا بعض حصر تو تورات سے ماخوذ سے اور کا بنوں کے وضع کردہ سے ان کے مطا اور کا بنوں کے وضع کردہ سے ان کے بہاں بعض شری دنی احکام کا ذکر صحیح احادیث میں موجود ہے۔ان کے بہاں جشن کے خاص ایام مقرر سے ۔سب سے مشہور عید الحصاد تھی جو سال کے اندا میں منائی حاتی تھی۔ سب سے مشہور عید الحصاد تھی جو سال کے اندا میں منائی حاتی تھی۔ ای طرح وہ عمد الفطر مناتے سے اور بھے

تے کہ آئ دن حضرت موٹی النظی اللہ نے اپی قوم کو لے کر ہجرت فرمائی مقد ان کو فرعون سے نجات ملی تھی۔ سبت (ہفتہ) کو وہ سب سے مقد س دن مانتے تھے اس لئے کوئی کام نہیں کرتے تھے۔ ان کے بہال نماز کے احکام و مسائل بھی تھے لیکن اس کی تعین شکل و بیئت کا پتالگانا مشکل ہے۔ اسلام کے برخلاف بہود یوں کے بہاں نماز کے احکام و قوانین زمانے کے ساتھ بدلتے رہتے اور ان میں اصلاح و تجدید کا ممل بھی ہوتا رہا۔ ان کے بہاں صدقہ و زکوۃ کے بھی بعض احکام پائے جاتے تھے۔ حضرت علامہ سید سلیمان ندوی ان انسائیکلوپیڈیا بریٹانیکا کے جوالے سے تحریر فرماتے ہیں:

"تورات سے معلوم ہوتا ہے کہ بی اسرائیل پرزیمن کی پیداوار اور جانوروں میں آیک عشر لیعنی دسوال حقتہ نیز میں برس یا اس سے زیادہ عمروالے پر خواہ امیر ہویا غریب، آدھا مثقال درینار واجب تھا۔ ساتھ بی غلہ کا نتے وقت گرا پڑا اناج، کھلیان کی منتشر یالیاں اور پھل والے درختوں میں پچھ پھل چھوڑ دیتے تھے جو مال کی زکوۃ تھی اور عملاً ہر تیسرے سال واجب الادا ہوتی تھی۔"

حضرت سید صاحب " نے ان کی زکوۃ کے بعض مصارف کی تفصیل مجی قلم بند کی ہے۔ پچھے خاص ایام میں وہ اجتمائی یا انفراد کی طور ہے روزہ مجمی رکھتے تھے۔ عاشورا کے روزے کاذکر صبحے احادیث میں موجود ہے۔ مادخا مدن

حضور و کھنے ہیں۔ آپ و آپ کی نے و کھا کہ یہود عاشورا کا روزہ رکھتے ہیں۔ آپ و آپ ان کے تو آپ و کھا کہ یہود جس میں آم روزہ رکھتے ہیں۔ آپ و کی نے خواب دیا کہ یہ بہت بڑا دن ہے جس میں اللہ نے موک النظیمیٰ اور ان کی فوج کو فرعون سے نجات دی اور فرعون اور اس کی قوم کو غرق آب کیا تو حضرت موک النظیمیٰ ان اور فرعون اور اس کی قوم کو غرق آب کیا تو حضرت موک النظیمیٰ نے شکر کے لئے روزہ رکھا ہم بھی ای لئے روزہ رکھتے ہیں۔ رسول نے شکر کے لئے روزہ رکھا ہم ہم کم سے زیادہ موک کے حق دار ہیں اور روزہ رکھنے کا تھم بھی دیا اور صحابہ کرام سے فرمایا کہ تم لوگ یہود سے زیادہ موک کے حق دار ہواس لئے روزہ رکھو۔

ابتدایس مسلمانوں پرعاشورا کے ہی روزے فرض تھے لیکن جب

رمضان کے روزے فرض ہوئے توعاشورا کے روزے کی فرضیت کا تھم منسوخ ہوگیا۔عاشوراکے علاوہ یہودووسرے ایام میں بھی روزے رکھتے تھے لیکن بہال تفصیل کی مخبائش نہیں۔

ان کی شریعت کے سے بھی خالی نہیں تھی۔ بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت موکل الطّینیان نے بھی کج کیا تھا۔ اس کے علاوہ جو احکام و قوانین ان کے بہال رائج شے ان کی شکل وہیئت انہوں نے می کرڈائی تھی۔ تورات میں ان کے علاوہ حبار کی آرادا غل ہوگئی تھیں۔ ان کا وعویٰ تو یہ تھا کہ وہ اپنی عبادات و معاملات وغیرہ میں تورات کے احکام کے پابند ہیں لیکن انہوں نے ان کو اپنی فواہشات کے مطابق کر لیا تھا۔ حدود اللہ کا نفاذ ان کے بہال صرف نواہشات کے مطابق کر لیا تھا۔ حدود اللہ کا نفاذ ان کے بہال صرف بہماندہ طبتے کے لئے مخصوص تھا۔ قرآن مجید نے بھی تورات میں تحریف کا مجرم انہیں گردانا ہے۔ ارشادریانی ہے:

افتطمعون ان يومنوالكم وقد كان فريق منهم يسمعون كلام الله ثم يحوفونه من بعدماعقلوه وهم يعلمون (بقره: 20)
"أب كياتم مسلمان توقع ركعة بوكه وه ماثيل تمبارى بات اور ايك لوك تحان بين كه سنة كلام الله كا اور پهراس كوبدل والته بوجه له كر اور ان كومعلوم ب-"
دومرى جگدارشاد به:

يحرفونالكلمعنمواضعهونسواحظامماذكروابه

(ما نکره: ۱۹۳۰)

"بدلتے ہیں کلام کو اپنے ٹھکانے سے اور بھول گئے ایک فائدہ لینا اس نصیحت سے جو ان کو کی تھی۔"

غرض شریعت اللی اور تورات میں قطع و بریدیہود کے علاو احبار کا دل پیند مشغلہ ہو کیا تھا۔

ہجرت کے وقت مدینہ منورہ میں یہود کی تعداد ہجرت کے وقت یہود کی کل تعداد کیاتقی اس کا پتالگانا مشکل ہے تاہم بعض ردایات میں ان کے مشہور اور بڑے قبائل کے افراد کی تعداد نہ کورہے جس کوبیان کیاجا تاہے۔

بنو قینقاع کے بارے میں عام اتفاق ہے کہ ان کے مقاتلین کی

تعداد ۵۰۰ تھی۔ ان میں سے تین سوزرہ میں ملبوس تھے۔ اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ غیرمقاتلین اور عور توں کو ملا کریہ تعداد ایک ہزار سے متجادزر ہی ہوگی۔

بنوقریظ کی تعداد کا تھوڑا بہت اندازہ اس روایت ہے ہوتا ہے جس میں ان کی بدع ہدی کے نتیج میں حضرت سعد بن معاد ہ کے فیصلے کے مطابق ان کے بالغ مردول کے قتل اور عور توں اور بچوں کی قید کا ذکر ہے۔ اصحاب سیر نے ان کی تعداد ۱۹۰۰ ہے ۹۰۰ تک کھی ہے، لیکن محدثین ان کی تعداد صرف ۲۰۰۰ بتاتے ہیں۔

علامہ ابن کیر اور دوسرے مورضین نے اس اختلاف کو بیان کر
کے اس میں کوئی تطبیق نہیں دی ہے۔ وار العلوم ندوۃ العلاکے شیخ
الحدیث اور راقم کے اساذ مولانا ناصر علی صاحب کا خیال ہے کہ جن
لوگوں نے کم تعداد بتائی ہے انہوں نے صرف جنگجو جوانوں ہی کو
محسوب کیا ہے اور جنہوں نے تعداد زیادہ لکھی ہے انہوں نے مقتولین
کو بھی شار کر لیا ہے۔ اب اگر ۱۰۰ مہ کی تعداد کو مان لیا جائے تو عور توں
کو شاش کر نے کے بعد کل تعداد ۱۰۰۰ کے قریب ہوگی۔

بنونضیر کی تعداد کے بارے میں کوئی صراحت نہیں ملتی۔ ایک روایت میں ان کے اونٹول کی تعداد ۲۰۰ بتائی گئ ہے جیسا کہ علی مقرزی نے لکھاہے۔ ای تعداد کاذکر صاحب سیرۃ طبید اور صاحب مواہب نے لدنید نے بھی کیاہے۔

دوسری روایت حافظ ابن کیرنے کی ہے۔ وہ فرماتے ہیں اعطی کل ثلاثة بعید ایعتقبونه

ان دونوں روایتوں کو سامنے رکھ کریہ کہا جاسکتاہے کہ ان کی کل تعداد ۱۸۰۰ء کے قریب ہوگی، اس لئے کہ چھے سو اونٹ تھے اور ہر تین آدمیوں کوالیک اونٹ دیا گیا تھا۔

اس طرح تینون قبائل کی کل تعداد کم دبیش ساز هے تین ہزار کے قریب رہی ہوگی۔ رہے دوسرے قبائل تو الن کے افراد کی تعداد بہت کم تھی۔ الن سب کا تخینہ ہزار ڈیڑھ ہزار ہوگا۔ ایسی صورت میں مدینہ کے یہود کی کل آبادی ساڑھے چار ہزار رہی ہوگی، لیکن یہ سب ظن و تخین پر منی ہے ورند اس سلسلے میں کوئی قطعی اور صرت تاریخی ثبوت موجود

نہیں ہے۔

اسلام کے بارے میں بہودی موقف

علامہ سمبودی نے بہودی قلعوں کی میزان ۵۹ کھی ہے۔ واللہ اعلم - قرآن مجید اور احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ بہود ایک نبی کے منظر تھے اور اس کا تذکرہ وہ اول و خزرج سے کیا کرتے تھے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

وكانوامن قبل يستفتحون على الذين كفروا فلماجاءهم ماعر فواكفروابه فلعنة الله على الكافرين ــ (يقره: ٨٩)

"اور پہلے سے فتح ما تکتے تھے کافروں پر پھرجب پہنچا ان کوجو پہان رکھاتھا اس سے منکر ہوئے سولعنت ہے اللہ کی منکر دل پر۔"

مجابد فرماتے ہیں کہ اس آیت میں یہود کا تذکرہ ہے۔ عوفی فرماتے ہیں کہ اس آیت میں یہود کا تذکرہ ہے۔ عوفی فرماتے ہیں کہ ان کاخیال تھا کہ آنحضرت اللہ کا بیش خیمہ ہوگ۔ پر ان کے غلبہ کا بیش خیمہ ہوگ۔

دوسری جگه ارشادی:

ولاتلبسوا الحق بالباطل و تكتمو الحق وانتم تعلمون ـ (بقره: ٣٢)

"ادرمت ملاؤ سیح میں غلط اور یہ کہ چھیاؤ کی کو جان کر۔" امام طبریؓ نے اس کی تفسیر میں حضرت عبد اللہ بن عباسؓ سے یہ روایت نقل کی ہے:

"تم كوميرے رسول اور اس كے ساتھ آنے والى بدايت كا جوعلم به است كا جوعلم به است نے اس نى كے اس نى كے اس نى كے بارے ميں معلوم ہو چكا ہے۔"

امام طبری مجابد سے نقل کرتے ہیں:

"اہل کتاب محریق کے بارے میں کتمان سے کام لیتے تھے مال آنکہ وہ اپنی کتابوں تورات و انجیل میں ان کو لکھا ہوا پاتے تھے۔"

اس سے ثابت ہوتا ہے کہ رسول اکرم بھی کے بارے میں واضح خبردی جانجی تھی اور یہود اس کو خوب اچھی طرح سے جانتے تھے ای لئے اللہ کا ارشاد ہے: یعو فو نہ کے ما یعو فون ابناء ھم (بقرہ: ۱۳۱۱)
عام بن قادہ انصاری این قوم کے لوگوں کے بارے میں بیان عام بن قادہ انصاری این قوم کے لوگوں کے بارے میں بیان

کرتے ہیں کہ وہ لوگ کہا کرتے تھے کہ خدا کی رحمت کے بعد جو چیز جمارے اسلام قبول کرنے کا سبب بنی وہ یہ کہ ہم تو مشرک و بت پرست تھے اور یہووصاحب علم وصاحب کتاب تھے۔ ہم میں اور ان میں جنگ و جدال ہوا ہی کرتی تھی تو جب بھی ان کو ہم ہے پچھ زک میں جنگ و جدال ہوا ہی کرتی تھی تو جب بھی ان کو ہم ہے پچھ زک اضافی پڑتی تووہ کہتے کہ ایک بی کا زمانہ قریب آگیا ہے، اس کے ساتھ مل کرہم تم کوعاد و ثمود کی طرح قتل کردیں گے۔ یہ بات ہم اکثر ان سے ساکرتے تھے۔ چنا نچہ جب بی اگرم وی بعث ہوئی اور آپ بھی کے ساکرتے تھے۔ چنا نچہ جب بی اگرم وی بھی کہا کہ یہ وہی بی خد عرب سی کہا کہ یہ وہی بی خد خریں جن کا ذکر یہود کیا کرتے تھے اس لئے قبول اسلام میں ہم نے در نہیں کی لیکن یہود نے آپ بھی کے جمال اسلام میں ہم نے در نہیں کی لیکن یہود نے آپ بھی کے جمال الیا۔

یہود اپنے کو اللہ کامقرب و محبوب گردائے تھے اس لئے ان کا خیال تھا کہ نہیں اندر سے مبعوث کیا جائے گا اور یہ فضل و امتیاز آئی کو حاصل ہوگا۔ قرآن مجید کی اس آیت میں ان کی ای ذہبیت کی اس طرح عما کی گئے ہے:

وقالت اليهودو النصارى نحن ابناء الله و احباء (ماكه: ١٥) "اوركمت بين يهود اور انصارى بم بيني بين الله كاور اسك پيارے-" دوسرى جگدارشادے:

الم تر الى الذين او توانصيبا من الكتاب يدعون الى كتاب الله ليحكم بينهم ثم يتولى فريق منهم وهم معرضون ذلك بانهم قالو الن تمسنا النار الا اياما معدودات وغرهم في دينهم ماكانو ايفترون - (آل عران ٢٣٠٢٣)

"تونے نہ ویکھے وہ لوگ جن کو ملاہے پچھ ایک حصر کتاب کا ان کو بلاتے ہیں اللہ کی کتاب پر کہ ان میں حکم کریں پھر ہث رہتے ہیں بعض ان میں تفافل کریہ اس واسطے کہ کہتے ہیں ہم کو ہر گزنہ لگے گی آگ مگر کی دن تمنی کے اور بھکے ہیں اپنے دین میں اپنی بنائی باتوں پر۔"

ان کی توقع کے برخلاف جب بی کی بعث بی اسائیل میں ہوئی تو ان کو بہت ناگوار ہوا۔ وہ سجھتے تھے کہ یہ ان کی قیادت وسیادت کے خاتم کا اعلان ہے اس لئے وہ آپ وہ گیٹا کی عدادت اور مخالفت پر

کربہتہ ہوگئے اور اپوری طرح اسلام کی نے کئی میں لگ گئے۔ بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ یہود کے انکار پر بعض انسار بول نے جب ان پر العن طعن کرتے ہوئے ان سے کہا کہ اللہ تعالی سے ڈرو اور اسلام قبول کر او، ہم تو بت پرست تھے اور تم ہی ہمیں محر اللہ کی اوصاف بیان بعثت کی اطلاع دیا کرتے تھے اور ہم ہے آپ شین کے اوصاف بیان کیا کرتے تھے اور ہم نے کہا کہ یہ شخص وہ احکام لے کر کیا کہ یہ شخص وہ احکام لے کر معوث نہیں ہوا ہے جن کو ہم جانتے ہیں اور نہ یہ وہ نی ہیں جن کا تذکرہ ہم تم سے کیا کرتے تھے۔ اس بریہ آیات نازل ہوئیں۔

فلماجاءهم كتاب من عندالله مصدق لمامعهم وكانوامن قبل يستفتحون على الذين كفروا فلما جاءهم ماعر فوا كفروا به فلعنة الله على الكافرين بنسما اشتروا به انفسهم ان يكفروا بما انزل الله بغيا ان ينزل الله من فضله على من يشاء من عباده فباء وابغضب على غضب وللكافرين عذاب مهين ...

(بقره:۸۹۹۹)

"اور جب ان کو پہنچی کتاب الله کی طرف ہے سچا بتاتی ان کے پاس والی کو اور بہلے ہے فتح ما تھتے تھے کافروں پر پھر جب بہنچا ان کوجو بھچان رکھا تھا اس ہے منکر ہوئے سولعنت ہے الله کی منکروں پر، بہرے مول خربدا اپنی جان کو کہ منکر ہوئے اللہ کے اتارے کلام ہے اس ضد پر کہ اتارے اللہ اپنے خان کو کہ منکر ہوئے داللہ کے ابتدوں میں مدیر کے اتارے اللہ اپنے خان کو کہ منکر ول کو عذاب ہے ذات کا۔"

ان آیات سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ وہ پہلے ہی سے رسول اکرم ﷺ کی بعثت سے آگاہ تھے اور آپ ﷺ کی ختطر بھی تھے، لین اپنی ہٹ دھری کی بنا پر انہوں نے آپ ﷺ کی تکذیب و انکار کو اپنا شیوہ بنالیا۔ جب اسلام نے یہود کی محرف تعلیمات کی نشان دہی کر کے ان کا استیصال کرناچا ہا تو وہ انکار و تکذیب کے علاوہ آپ ﷺ کے در پے آزار بھی ہوگئے اور دو سروں کو بھی اس کے لئے آبادہ کرتے در پے آزار بھی ہوگئے اور دو سروں کو بھی اس کے لئے آبادہ کرتے سے ماز باز کرنے میں بھی کوئی عار محسوس نہ ہوا۔ ایک مرتبہ ایک یہودی ساز باز کرنے میں بھی کوئی عار محسوس نہ ہوا۔ ایک مرتبہ ایک یہودی سے مشرکوں نے کہا کہ تم علم دالے اہل کتاب ہویہ بناؤکہ ہم بہتر ہی با

یہ نیادین لانے والے؟ تو اس یہودی نے صاف کہد دیا کہ تم ان ہے بہتر ہو۔

یبودی مستشرق ڈاکٹر اسرائیل دلفنس ککھتے ہیں کہ یبود کی شنی کا ایک بڑاسبب بیہ تھا کہ اسلام نے یہود کے تحریف شدہ عقائد واحکام پر کاری ضرب لگائی تھی۔وہ لکھتے ہیں:

حقیقت یہ ہے کہ احکام المی کی تحریف، انبیاک تکذیب اور ان کی الذار سائی یہود کی عادت ثانیہ بن چکی تھی جس کے میتج میں اللہ کی طرف سے ان کے لئے ذلت و تحبت اور مغضوبیت مقدر ہوگئ ۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

ضربت عليهم الذلة اينما ثقفو الابحبل من الله وحبل من الناس وباء وبغضب من الله وضربت عليم المسكنة ذلك بانهم كانوا يكفرون بايات الله ويقتلون الانبياء بغير حق ذلك بماعصو وكانو ايعتدون - (آل عران :۱۳۱)

# 10

\* مرتد عنوى: محابى رسول الله ابتدائے اسلام بى يس اسلام قبول كيا اور آنحضور الله كه حكم سے مدينه منوره چلے كئے۔ نهايت بهادر تنے، لهذا رسول الله الله في نے مكم مكرمہ سے قيديوں كو مدينہ لے جانے كاكام انبى كے ذے لكا ياتھا۔

# 

مراح نبوى الشيئة: ١٥ مادات نبوى الله .

## م س

مسانید: علم مدیث کی ایک اصطلاح و اکتب احادیث جن میں احادیث کو محابہ کرام کی ترتیب ہے جمع کیا گیا ہو، لینی ایک محالی کی تمام مردیات ایک مرتبہ میں ذکر کر دی جائیں نواہ وہ کی باب سے متعلق ہوں، پھردوسرے صحابی کو چلم جرا۔ پھر ان میں بعض اوقات حروف جبی کی ترتیب کا اعتبار ہوتا ہے بعض اوقات سابقیت فی الاسلام کا اعتبار کر کے ایے محالی کی حدیث کو پہلے رکھا جاتا ہے اور بعض اوقات مہاجرین احد بعض اوقات مہاجرین احد اصدار کی ترتیب پر بھی مسانید کو مرتب کیاجاتا ہے۔

سب سے پہلے مشد حضرت تھیم بن حماد نے تکھی۔ اس کے بعد بے شار کتابیں لکھی گئیں، یہاں تک کہ اس زمانے ہیں یہ مشہور ہوگیا تھا کہ کوئی بڑا محدث ایسانہیں کہ جس نے مندنہ لکھی ہو۔ چنانچہ امام بخاری کے بہت ہے اساتذہ مسانید کے مولف ہیں۔ نیزعشان بن الی شیبہ نے بھی مسانید لکھی شیبہ نے بھی مسانید لکھی ہیں۔ ان مسانید میں مند اس مین موتی، مند عبد بن حمید، مند البزار، اور مند الی بعلی مشروف ہیں۔

آج کل تین مسانید مطوعہ شکل میں کمتی ہیں اور معروف ہیں:
ایک مند الوداؤد طیائی جودائر قالمعارف حیدر آبادوکن سے شائع ہو

چک ہے۔ دوسری مند حمیدی جومجلس علمی نے شائع کی ہے۔ اس کے
مصنف امام بخاری کے اساد ہیں۔ تیسری مند امام احر جو نہایت
جائے مندہ، اور سب سے زیادہ مشہور و منداول ہے۔ حال ہی ہیں
علامہ ابن الساعاتی نے اس کو ابواب کی ترتیب پر مرتب کر کے شائع
کیا ہے جو "الفتح الربانی لترتیب مند الامام احمد بن طبل الشیبانی" کے
نام سے معروف ہے۔

گمتخری: علم حدیث کی ایک اصطلاح - اس کتاب کو کہتے ہیں جس میں کسی دو سری کتاب کی اعلام ایٹ الی سند سے روایت کیا جس میں مصنف کا واسط نہ آتا ہو، جسے "ستخرج الی عوانہ علی صحیح سلم "جس میں انہوں نے صحیح سلم کی روایات الی سند سے روایت کی ہیں جس میں مصنف کا واسط نہیں آتا - ای طرح "متخرج الی قعیم علی صحیح سلم ۔"

مستدرک کی ایک اصطلاح - ایک کتب مدیث کی ایک اصطلاح - ایک کتب مدیث کو کہتے ہیں جس یس کسی دو سری کتاب حدیث کی چنیدہ ان احادیث کو جمع کیا گیا ہو جو ذکورہ کتاب کی شرافط کے مطابق ہوں - صحین پر متعدد علی نے مستدرک لکھی ہے، جن میں "کتاب الازامات للدار قطنی" اور "المستدرک علی الصحیح الله حاکم نیشا پوری کی مشہور ہیں - لیکن مشہور ترین کتاب امام ابوعبداللہ حاکم نیشا پوری کی "المستدرک علی الصحیح فی " ہے جو سب سے زیادہ رائے ربی ہے ۔ اس میں انہوں نے وہ احادیث نقل کی ہیں جو صحیح میں میں موجود نہیں، لیکن ان کے خیال میں بخاری کی شرائط پر پوری انر تی ہیں ۔

لیکن امام حاکم تھی احادیث کے معاطع میں بہت متسائل ہیں۔ چنانچہ انہوں نے بہت ک حسن، ضعیف، منکر، بلکہ موضوع احادیث کو مجمع علی شرط صحیحین قرار دے کر مستدرک میں داخل کر دیا ہے۔ اس کئے حافظ ذہی تنے اس کی تلخیص کر کے امام حاکم کی غلطیوں پر تنبہ کیا ہے۔ یہ تلخیص حاکم کی مستدرک کے ساتھ شائع ہو چکی ہے۔

جب تک حدیث کے بارے یں وہ محت کی تصدیق نہ کردی اس وقت تک محض حاکم کی تھیج کا اعتبار نہیں کیاجاتا۔

مسچر: الله كاكمر، مسلمانوں كا عبادت كى خاص جگد۔اسلام كى سب بيلى سجد، مسجد قباب۔ يہ مسجدرسول الله ﷺ نے ہجرت مينه كے دوران تعير فرمائي تقى۔ ⇒قبا، مسجد۔

مینہ طیبہ گئے کر آمحضور ﷺ نے سجد نبوی کی بنیاد رکھی۔ دے سجد نبوی

اسلام میں سب سے افعنل مسجد حرام ہے۔ یہاں ایک نماز کا ثواب ایک لاکھ نمازوں کے برابرہے۔اس کے بعد مسجد نبوی کاورجہ آتا ہے۔ مسجد نبوی ﷺ میں آیک نماز کا ٹواب پچاس ہزار نمازوں کے برابرہے۔

\* مسجد قرباب: وه مقام جهال غزوة احزاب كے دوران ني كريم الله في نماز چى تقى اور اپناخيمه لكايا تفا- اس جگه پر اب مسجد قائم ب- يه مقام جبل ملع كے شال ميں واقع ہے۔

مسجد مسل دہ مقام جہال نی کریم و مقام ہوال نی کریم و اللہ نے بنو نفیر کے معام ہوال نی کریم و اللہ کے دوران چھے روز نماز ادا فرائی تھی۔ اس جگہ پر اب ایک مسجد ہے۔ یہ مسجد، مسجد قبا کے مشرق میں مرف چند فراڈنگ کے فاصلے پرواقع ہے۔

ب مسجد ضرار: وه مسجد جو منافقین نے اسلام کے خلاف سازشیں تیار کرنے کے لیے تعیر کی تھی۔ ضرار، مسجد۔

مسچد عقبہ : عقبہ کے مقام پر مسجد جہاں • انبوی میں بی کر می انبوی میں بی کر می انبوی میں بی کر می انبول کے پاس تشریف لے گئے اور انبیں اسلام کی دعوت دی۔ عقبہ کے مقام پر قبیلہ خزرج کے چند لوگ نظر آئے ، انبیں اسلام کی دعوت دی اور انبول نے اے

قبول کرلیا۔ یہ چھے افراد تھے۔ اس کے بعد سے یژب کے قبائل نے آگر اسلام قبول کرنا شروع کیا اور آنحضرت ﷺ کے لیے مدینہ جانے کی راہ ہموار ہوئی۔

مسجد على اسجد على طائف ك قريب واقع ايك مقام، جس كي بارك مين كها حاتا هم كه طائف ك قريب واقع ايك مقام، جس كي بارك مين كها جاتا هم كه طائف ك والي يرزخي موني كها ويدين كي مقبد بن ربيعه اور شيبه بن ربيعه كارم في الكام سيدنا عداس في آپ في كا خدمت مين انگور بيش كي خدمت مين انگور بيش كي د

مسجد علی کے قریب ہی ایک "مسجد حبثی" ہے جس نے متعلّق ہمی لوگوں کا بی خیال ہے۔ تاہم مسجد علی یا مسجد حبثی دونوں میں ہے کسی ایک کے بارے میں یہ بات درست ہے۔

**♣مسجد فتح**: ⇔نغ، سجد-

الله مسجد قبا: جرت دینہ کے سفرکے دوران قبائے قیام کے وقت نبی کریم ﷺ نے جو مسجد تعمیر کرائی، "مسجد قبا" کہلاتی ہے۔

مسجد فیلمین ندید سے شال مغرب میں ڈیرہ دومیل کے فاصلے پر ایک مسجد روایات کے مطابق لوگ اس مسجد میں بیت المقدس کی طرف من کرکے عمر کی نماز پڑھ رہے تھے کہ ایک شخص نے آگر انہیں اطلاع دی کہ نبی کرمے کی اللہ پر تحویل قبلہ کی وجی نازل ہوئی ہے۔ چنانچہ لوگوں نے نماز ہی میں بیت المقدس سے رخ چھیر کربیت الشذکی طرف کر لیا، ای لئے اس کو مسجد قبلتین (دوقبلول والی مسجد) کہتے ہیں۔

رسول اکرم ﷺ جب تک مکہ میں مقیم رہے، مسجد حرام میں اس طرح نماز ادا فرماتے کہ دائیں طرف رکن اسود ادر بائیں جانب رکن یمانی ہوتا۔ اس طرح ہردو قبیلے آپ ﷺ کے روبہ روہوتے۔ ہجرت کے بعدیہ صورت ممکن نہ ہوگی کہ دونوں قبیلوں کو جمع کرسکیں۔ بیت المقدس کی طرف رخ کرتے تو کجہۃ اللہ کی طرف بشت ہوجاتی۔

حضور اکرم کی کا یہ طریقہ تھا کہ جن باتوں میں دی نہ آتی اس میں بی اسرائیل کے انبیا کی موافقت فرماتے۔اللہ تعالیٰ نے یہودیوں کی تالیف قلوب کے لئے بیت المقدس ہی کو قبلہ رہنے دیا۔ یہودیجھنے گئے کہ مسلمان بہت کی باتیں ان جمین کرتے ہیں ہم انہیں آہستہ آہستہ حذب کرلیں مے لیکن تحویل قبلہ سے ان کی تمام امیدیں خاک میں ل مخبیں۔

بنی اسرائیل کے قبلہ کی طرف منھ کر کے نمازیں پڑھنے کی مدت حضرت قبلہ کی موابق سولہ اور حضرت عبداللہ بن عبال اس کے بیان کے بموجب سرہ مہینے کی ہے۔ مورخ طبری نے اٹھارہ مہینے بعد لکھا ہے۔

حضور اکرم بیش محابہ کرام کے ساتھ حضرت بشربن برا بن برا بن معرور کے پاس دعوت میں تشریف لے ساتھ حضرت بشرکا وقت آیا۔ محلّہ بن سلمہ کی مسجد میں نماز پڑھانے کھڑے ہوئے۔ یہ بنوسواد بن نفسر بن کعب سلمہ کی مسجد تھی۔ دور کھتیں پڑھا چکے تھے۔ ایک اور روایت ہے کہ آپ بھی وور مرک رکعت کے رکوع میں تھے کہ توجہ الی الکعبة کا سم آیا۔ رسول اللہ ویکی نماز کے دوران فی الفور کعبہ رخ پھر گے۔ جماعت میں موجود لوگ یعنی بیچھے کی مفیل بھی اتبائ رسول میں کعبہ رخ ہوگیا۔ حافظ برائی موجود لوگ یعنی بیچھے کی مفیل بھی اتبائ رسول میں کعبہ رخ ہوگیا۔ حافظ رخ ہوگئیں۔ اس روز ہے اس مسجد کا نام مسجد قبلتین ہوگیا۔ حافظ رخ ہوگئیں۔ اس روز ہے اس مسجد کا نام مسجد قبلتین ہوگیا۔ حافظ

ابن حجر کاخیال ہے کداول نماز مسجد بنوسلمدین ظہرہے اور مسجد نبوی میں عصرہے۔

ا مسجد كيش مسجد كيش منى من ايك معدك متعلق الوكون كاكبناب كريبان برحضرت ابرائيم في ميندهاذ كاكياتها-

پ مسجد محصب : لوگول كاكبناب كه جمة الوداع ب واليى برني كريم الله في مسجد محصب كے مقام پرپانج نمازس اوا كي تعين -

## مسجد نبوئ كى تعمير

آپ ایس از اس مرد کے بارے میں دریافت فرمایا جہاں او نمنی قصویٰ بیٹی تھی (مرد اس مقام کو کہتے ہیں جہاں خرما خشک کر کے تمر بنائے جاتے ہیں)۔ حضرت معافرہ بن عفرانے بتایا کہ یہ زین بی نجار کے دویتیم بچول مہل اور مہیل کی ہے جورافع بن عمرہ کی اولاد ہیں اور میری کفالت میں ہیں۔ صحیح بخاری کی روایت کے مطابق یہ دونوں لڑکے حضرت اسعدہ بن زرادہ کے زیر کفالت تھے۔

یہ زشن انسار کے چھوارے پھیلانے کے لئے استعال کی جاتی تھی جس میں پھی تھجور کے درخت بھی تھے۔ اس میں ایک جانب چند مشرکوں کی قبرس بھی تھیں۔ کہیں ٹیلے اور مٹی کے ڈھیر تھے۔ بعض مقامات پر اس میں گڑھے بھی تھے۔

اس سلسلے میں ایک روایت یہ بھی ہے کہ حضرت اسعد میں زرارہ نے ایمان لانے کے بعد اس زمین پر نماز باجماعت اوا کرنے کا انتظام کیا تھا، ای لئے جب مسجد کی تعمیر کاخیال پیدا ہوا تو ای زمین کو نتخب

كيأكبا\_

تعمیر مسجد کا کام رئی الاول من ایک جری بمطابق اکتوبر ۲۹۲۰ شروع بوا- این جد امجد سیدنا ابراہیم علیہ السلام کی سُنت ادا کرتے بوئے دین حنیف کو کمش کرنے دالے نبی آخر الزمال ﷺ نے حرم میند کی بنیاد رکھنا چاہی تو حضرت جرئیل حاضر خدمت ہوئے اور عرض کیا، اے حبیب اللہ ایحکم اللہ کے کہ اس کا عریش موٹ کلیم اللہ کے عریش کے مطابق بنایا جائے۔ بندی سات ذراع سے زیادہ نہ ہو، تزء مین وآرائش میں تکلف سے کام نہ لیاجائے۔

حرم مینہ کے معمار نے تھم دیا کہ قبریں کھود کر ہٹریاں نکال دی
جائیں، گڑھے ہجردئے جائیں، ٹیلے زمین کے برابر کر دیئے جائیں۔
جب زمین ہموار ہوگی تو مجور کے درخت کثوا کر قبلہ کی طرف باڑھ
لگائی گئی جس سے ایک دلوار ک بن گئے۔ یہ وہ مبارک جگہ تھی جہال
ہجرت نبوی سے پہلے ہی حضرت اسعد بن زرارہ جماعت کے ساتھ
نماز پڑھا کرتے تھے۔ وہاں ایک لمبی دلوار ای غرض سے بنی ہوئی تھی۔
امام الانبیا ﷺ نے خود مسجد نبوی کا ایک خاکہ سوچا پھر اللہ کے نام
سے اس کی ابتدا کی۔ یہ مستطیل خاکہ تھا اس کی لمبائی سرہاتھ اور
چوڑائی ساٹھ ہاتھ رکھی گئی۔

اس وقت مسجد کی اونچائی تین گزر کھی گئ۔ "جذب القلوب" میں علامہ سمہوری کی "وفاء الوفا" کے حوالے سے طول، قبلہ سے حد شال

تک ۵۴ گزاور مشرق سے مغرب تک ۹۴ گز تکھا ہے۔ مسجد کاپایہ تین ہاتھ چوڑا اور پھر کار کھا گیا۔ مسجد کی دیوارس کی اینوں سے بنائی گئ تھیں اور ان کی بلندی سوگز تھی۔ قبلہ کی دیوار بیت المقدس کی ست اینٹ سے بنائی گئی۔

تحجور کے درخت کے تنول سے معجد کے ستون بنائے مگئے۔ جب مجد کی تعمیریبال تک ہوگئ توصابہ "نے عرض کیا، یارسول الله عظا ا اب چصت ڈال لیں تو اچھارہے گا۔ فرمایا، نہیں موسیٰ جیسا عریش ہی خوب ہے البتہ سائبان کے طور پر تھجور کے درخت کی شاخیں مع سیٹھے شہیر کی جگد ڈالے گئے۔ چھت الی تھی کہ بارش ہوتی تو اوپر سے لوگول کے مرول پریانی میکا۔ اس سے بیخے کے لئے اسے اور سے گارے سے لیپ دیا گیا۔ پھر بھی پائی گرتاجس سے زمین کیلی ہوجاتی اور نمازادا كرنے ميں وقت پيش آتى۔رمضان ميں حضور اكرم عظا اور صحابہ "مسجد میں اعتکاف کر رہے تھے کہ بارش ہوگئ بیہاں تک کہ تھجور ک شنیول والی چھت سے یانی شکنے سے زمین بہت کیلی ہوگی۔ صحیح بخارى ميں ہے كه امام الانبياياني اور گارے ميں سجده فرمار ہے تھے جس کے نشانات بیشانی مبارک پر نمایاں تھے۔ یہ وکھ کر انسار نے باہم مشورہ کیا اور کچھ درہم و دینار جمع کرکے خدمت اقدیں میں چھت بنانے کے لئے پیش کئے۔ ارشاد ہوا ایما ہر گزنیس ہوسکتا۔ میں مولی کے طریقے سے ہٹ نہیں سکتا۔ یہ عریش ان کی جھونیزی کی مانند ہو گا۔ الی صورت میں صحابہ کرام اسے اپنی مدد آپ کے اصول بر کنگریاں لا كر انہيں ائى ائى جگد جھاليں - حضور اكرم على نے اسے بہت ليند فرمایا۔ اس طرح مسجد میں تنگریز وں کافرش بن گیا۔

دھوپ تیز ہوتی توزمین گرم ہوجایا کرتی۔ محابہ کرام مسجدے کے مقام پر قبیص کا دامن بچھا لیا کرتے یا عمامہ پر سجدہ کر لیا کرتے۔ دردازے کے دونوں جانب پھرکے ستون کھڑے کئے گئے تھے۔

حضرت طلق بن علی سے روایت ہے کہ مسجد کی تعمیر کے لئے گارا بن رہاتھا۔اس کی تیاری سے حضور ﷺ مطمئن نہ تھے۔ میں نے بڑھ کر پھاؤٹرالیا اور گارے کو اچھی طرح تیار کیا۔ آپﷺ کومیرا کام پیند آیا۔ فرمایا، یہ کام اس کے حوالے کر دو، میں نے عرض کیا، کیا میں

اینٹیں بھی اٹھا کر لاؤں؟ فرمایا نہیں تم گارا گھولو کیونکہ اس کام سے تم خوب واقف ہو۔

بیئر الیب (کنوال) کے قریب واقع خنجہ کے بیلہ ہے مٹی لے کر اینٹیں تیار گاگئے۔ کی اینٹول کو دھوپ میں سکھا کر عمارت کامسالا تیار کی گئے۔ کی اینٹول کو چاہ فاظمہ پر پکالیاجا تا تھا۔ علامہ سمہودی نے لکھا ہے کہ ان اینٹول کا طول ایک گزسے زیادہ عرض آدھا گزاور او نچائی سوگز ہوتی تھی۔ یہ گز قریبًا چھائے کا ہوتا تھا۔ محابہ کرام اینٹیس اور پھر اٹھا کرلاتے تھے۔ اس طرح آپ سی ان کے ساتھ اس کام میں برابر کے شریک تھے۔

ماہ ربیج الاول ہے صفر تک مسجد نبوی کی تعمیر ہوتی ربی۔ رب کائنات کی عبادت تعمیر ہوتی جس میں نہ کوئی محراب نہ منبر اور نہ مینار تھا، نہ کوئی فرش اور نہ کوئی سامان آرائش تھا۔ اللہ کے رسول ﷺ کو ان چیزوں کی کیا ضرورت، ان کے لئے تسلیم کی محراب، رضا کامنبر، اخلاص کامینار، تواضع کافرش اور صدت ویقین کی ترکین سامان آخرت تھا۔

جب تک بیت المقدس قبلہ رہا، مسلی نبوی کامقام اس طرح معلوم

کیاجاسکتا ہے کہ اسطوانہ عائشہ کو پشت کر کے شال کی جانب چلیس تو

باب جرئیل کے مقابل اس طرح کھڑے ہوجائیں کہ باب عثمان آپ

ک دائیں کندھے پر ہو۔ یکی مقام رسول اللہ ﷺ کے مصلی کا تھا۔
تحویل قبلہ کے حکم کے بعد حضرت جرئیل ٹے مدینہ اور بیت اللہ کے درمیان پردے (مکان، درخت، دشت، بہاڑ وغیرہ) ہٹا دیے اس طرح قبلہ کی سمت درست کی گئے۔ چودہ پندرہ دن تک حضور ﷺ کی ماز کامقام موجودہ اسطوانہ عائشہ کے سامنے تھا بھرآپ ﷺ اسطوانہ فائشہ کے سامنے تھا بھرآپ ﷺ اسطوانہ کئی کے دور ہی اس زمانے میں مصلی کے خضور ﷺ کی علامت نہیں ہوتی تھی۔ حضرت الوہر صدیق شی خدہ کی سجدہ گاہ محفوظ رہے۔ ولید بن نے دور میں اس محمول کو بہت عبدالملک کے حکم سے امیر مدینہ حضرت عمر بن عبدالعزز نے وہاں بہلی بار محراب بنوائی۔ ترکوں نے اپنے دور میں اس محراب کو بہت بہلی بار محراب بنوائی۔ ترکوں نے اپنے دور میں اس محراب کو بہت

حضرت عثمان نے جب مسجد کی توسیع کی تو اپنے مسلی کی جگہ دو فیٹ، او نچا چبوترہ تعمیر کیا تاکہ امام لوگوں کو نظر آئے۔اس پر ساگوائ کی گئری کی چھت بنوائی۔ حضرت عمر فاروق کی مسجد میں المناک شہادت کے بعدید آئے طرح کی احتیاطی تدبیر تھی۔ولید بن عبدالملک نے اے مقش پھروں ہے تعمیر کیا۔ آئ کل یہ سنگ مرمر کی ہے جس پر سنگ موکل ہے جس پر سنگ موکل ہے جس پر سنگ موکل ہے میا کاری گئی ہے۔

آٹھ یانو جری میں منبر کے بنائے جانے تک آنحضور المسلم مطل کے قریب مغربی جانب کھڑے ہوکر خطبہ ارشاد فرما یا کرتے ۔ دوران خطبہ ایک خشک نتنے سے جو دہاں پر نصب تھا، ٹیک لگالیا کرتے تھے۔ ایک انصاری صحابہ آئے نجار (بڑھٹی) غلام نے اجازت لے کر ایک منبر بنایا۔ اس کے تین زینے تھے، دو کھڑار ہے کے لئے اور تیسرادر جہ بیٹھنے کا تھا۔ اس کا مقام آج تک وہی ہے جہاں حضور المسلم نے رکھوا یا تھا۔

نیامنبرایک گزلمباتھا اور اس کے ہرزینے کی چوڑ ائی نصف گزھی۔ پائے ایک بالشت تین انگشت تھے۔ ہاتھ کو ٹیک دینے والے بازو بھی استے ہی بلند تھے۔ ای منبر کے بارے میں ارشاد تھا کہ یہ میرا منبر میرے حوض کو ٹریر ہے اور جنت کے زینوں میں سے ایک زینہ ہے۔ یہ بھی فرمایا کہ جو جگہ میرے گھر اور میرے منبر کے درمیان ہے وہ جنت کے باغول میں سے ایک باغ ہے لینی ریاض الجنہ۔

یہ منبر صحابہ من کے زمانے تک محفوظ رہا۔ حضرت عثمان کے زمانے تک محفوظ رہا۔ حضرت عثمان کے زمانے میں اے بہلی بار مصری کپڑے ہے لیمینا گیا۔ اس منبر پر حضرت الوبکر من حضور عشرت عثمان جب طیفہ ہوئے تو چھے سال سے ایک درجہ نینچ۔ حضرت عثمان جب طیفہ ہوئے تو چھے سال تک دہ حضرت عرش کے اپنائے ہوئے زینے پر جیما کرتے۔ اس کے بعد حضور عشر کی نشست پر جیمنے گئے۔ جس دن اس درج پر جیمنے فرایا، دو زینوں پر جیمنے میں شیخین سے برابری کا خیال پیدا ہو سکتا۔ حضور عشر کے برابری کا تصور تک نہیں آسکتا۔

ے میں غزدہ خیبر کے بعد امام الانبیا ﷺ نے نماز ایول کی کارت کی وجد سے توسیع فرمائی۔ طول سوہاتھ اور عرض بھی اتنانی کر دیا گیا۔ اس بار بھی تعمیر میں آپ ﷺ نے ملی طور پر حصتہ لیا۔ حضرت الوہریہ ہ کی روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ بیٹ سے لے کر سینے تک اینٹیں اشحائے ہوئے تھے۔ عرض کیا، یہ جمھے دے و بیجے، فرمایا، اینٹیں تو بہت ہیں تم بھی لے لو۔

مسجد کووتیج کرنے کے لئے مسجدے متصل زمین کی ضرورت پیش آگ - یہ زیمن ایک غریب انساری کی ملکیت تھی۔ حضور اکرم بھٹنگا نے ارشاد فرمایا، جنت کے ایک محل کے عوض یہ زمین دے دو

دہ عسرت اور کثیر العیالی کے باعث الیا نہ کر سکے۔ حضرت عثمان نے دس ہزار در ہم اوا کرکے یہ زمین سجد کے لئے خرید لی اور مخرصاد ق نے دس ہزار در ہم اوا کرکے یہ زمین سجد کے لئے خرید لی اول مخرصاد ق نے عرض کیا کہ ای شرط پر یہ قطعہ زمین نذر کرتا ہوں۔

اس وقت حضور اکرم وقت نے اپنے دست مبارک سے اس زمین پر بہلی ایٹ رکھی پھر حضرت الو بکر شمیر حضرت عمر ، پھر حضرت عثمان اور پھر حضرت علی نے اپنیس رکھیں۔

مسجد نبوی میں آٹھ اسطوانے (ستون) تعیر کے گئے۔ پہلا محراب کے مصل مسلی کے دائنی جانب اسطوانہ حنانہ ، دو مرا اسطوانہ عائشہ جو جرے کی جانب سے تیمرا تھا۔ حضور اکرم جی تھی تحویل قبلہ تک ای ستون کی جانب نماز اوا فرما یا کرتے تھے۔ چو تھا اسطوانہ سریر وہ ہے جو تھا اسطوانہ سریر وہ ہے جو تھا اسطوانہ سریر وہ ہے جو بیال ایک چٹائی (سریر) رات کو بچھائی جاتی تھی۔ پانچواں اسطوانہ محرک ہے۔ اس جگہ حضرت علی نماز پڑھا کرتے تھے۔ یہ ستون اس می در ذازے کے مقابل ہے جس سے حضور بھی ججرہ عائشہ سے مسجد حضور بھی وقود ، جماعتوں اور صحابہ سے ملاقات فرماتے۔ ساتواں محد حضور بھی کہتے ہیں۔ حضرت جو تھواں اسطوانہ مربعۃ ہیں۔ حضرت جو تے۔ آٹھواں اسطوانہ جرائیل ایک جگہ جرائیل اکثر میں وی لے کر حاضر خدمت ہوتے۔ آٹھواں اسطوانہ جرائیل اکثر میں وی لے کر حاضر خدمت ہوتے۔ آٹھواں اسطوانہ جرائیل اکثر میں وی لے کر حاضر خدمت ہوتے۔ آٹھواں اسطوانہ جرائیل اکثر میں وی لے کر حاضر خدمت ہوتے۔ آٹھواں اسطوانہ جرائیل اکثر میں وی لے کر حاضر خدمت ہوتے۔ آٹھواں اسطوانہ جرائیل اکثر میں وی لے کر حاضر خدمت ہوتے۔ آٹھواں اسطوانہ جو تھا۔ بیہاں آنحضور بھی کمانے تھے۔

حضرت الوبكر مديق في آثار رسول على كو اصل حال برركما

لیکن جب عہد فاروتی آیا اور دینہ کی آبادی میں بہت زیادہ اضافہ ہو گیا تو مسجد ہوی کی جگہ ناکافی محسوس ہونے گئی۔ چنانچہ ۱۵ ھر (۱۳۳۸ء) میں حضرت عمر کو مسجد کی توسیح کاخیال آیا۔ اس موقع پر حضرت عمر ا نے صاف الفاظ میں کہا کہ اگر میں رسول اگرم پھی کو یہ فرماتے نہ سنتا کہ اس مسجد میں توسیح کرنا ہے تو اس کو وسعت دینے کاخیال تک دل میں نہ لاتا۔ حضرت عمر نے اکابر صحابہ کے باہمی مشورے سے مسجد کے تین اطراف میں اضافہ کیا۔

حضرت عثمان کوسریر آرائے خلافت ہوئے پانچواں سال تھاکہ
ایک بار پھر مسجد نبوی چھوٹی بڑگئے۔ پچھلی تعمیر کو بارہ سال گزر پچے
سے۔ چنانچہ رہے الاول ۲۹ھ (۲۹۵ء) میں یہ کام شروع ہوا۔ شنت
نبوی ﷺ کی پیروی میں حضرت عثمان نے خود کام کیا۔ یہ کام دس اہ میں کمثل ہوا۔ آپ ﷺ نے حضرت عمر کی تعمیر میں جنوب اور شال
مغرب میں اضافہ کیا۔ مسجد میں ایک برآمہ بھی بنایا گیا۔

خلیفہ ولید بن عبد الملک کا توسیع کا کام ۸۸ ھے او ھ تک جاری
رہا۔ اس وقت امہات المؤسین " میں ہے کوئی بھی حیات نہ تھیں، اس
لئے ان کے جروں کو معجد میں شامل کرنے کا تھم دیا۔ امیر مدینہ
حضرت عمر بن عبد العزیز کو بھی تاکید کی کہ قرب وجوار کے مکانات بھی
خرید کر معجد میں شامل کرلیں تاکہ معجد بڑی ہوجائے۔ ولیدنے شاہ
روم کو لکھا ہے کہ بہترین معمار اس کام کے لئے بھیج جائیں۔ اس نے
میں تعمیر قبلی ۸۰ ہزار دینار اور چاندی کی کئی زنجیریں وغیرہ بھیج کر
معبد کی تعمیر میں تعاون کیا۔ یہ تعمیر تقش پھروں ہے گئی۔ سنگ مرمر
کے ستون لگائے میں عاون کیا۔ یہ تعمیر تقش پھروں ہے گئی۔ سنگ مرمر
کے ستون لگائے میں عاون کیا۔ یہ تعمیر عمراری کا کام ہوا۔

امیر مدینہ حضرت عمر بن عبدالعزز نے مسجد نبوی کے چارول کوٹول پر چار مینار بنوائے۔سلیمان بن عبدالملک نے ایک مینار کوگرا دینے کا تھم دیا۔ اس کے بعد مدت تک صرف تین مینار ہی مسجد کی زینت بنے رہے۔چوتھا مینار جوگرادیا گیا تھا، ۲۰ کے حرفی ملک الناصر محمد بن قادون کے عہد میں دوبارہ تعمیر کیا گیا۔

 جسنڈ اور ہتھیاروں کے دستے نیز صحف عثمانی کو محفوظ کیا گیا۔
سلطان سلیم ٹائی کے زمانے میں ۹۸۰ ھ میں جمرے پر خوب
صورت گنبد بنوایا گیا۔ اس گنبد میں طلائی گل کاری کروائی گئی اور
چھوٹے چھوٹے پھر لگا کر اس کی خوبصورتی میں اضافہ کیا گیا۔ سلطان
محمود نے گنبد کواز سرنو مزار اقدس پر تعیر کروایا اور پہلی بار اس پر سبز
رنگ کیا گیاجس کی وجہ سے یہ "گنبد خضرا" کہلانے لگا۔

الالا حی مسجد کی خشد حالی کی خرجب سلطان ترکی عبد المجید کو پہنی تو انہوں نے لوڑا مسجد کی تعمیر و مرمت کے لئے ادکامات جاری کئے۔ وادی عقبق سے سرخ رنگ کا پھر نکلوایا اور مسجد کے سادے ستون اس پھرے تراشے گئے۔

مسجد نبوی میں باب مجیدی انہی کے نام سے موسوم ہے۔ انہی کے زمانے میں ۲۹۱ ستونوں کے نیلے حقے پر سونے کے بترے چڑھائے گئے۔ گنبدوں کے اندرونی حصوں میں قرآن مجید کی آیات خطاطی کے نادر انداز میں کندا کروائی گئیں۔ تزیین و آرائش پر خصوصی آوجہ وی گئی۔ مسجد کے قد آور وروازوں کو اعلیٰ چوبی کام سے دیدہ زیب بنایا گیا۔ یہ خوبصورت ترین توسیع مانی جاتی ہجس سے مسجد کے حسن و زید اضافہ ہوا۔ یہ کام ۱۲۹۵ھ سے ۱۲۷۵ھ تک جاری رہا۔ مسجد میں توسیع کا کام شمالی جانب کیا گیاجس سے رقبے میں بناری رہا۔ مسجد میں توسیع کا کام شمالی جانب کیا گیاجس سے رقبے میں کام کروایا۔ مسجد میں توسیع کا کام شمالی جانب کیا گیاجس سے رقبے میں کام کروایا۔ مسجد میں توسیع کی اضافہ ہوا۔ فحری پاشانے محراب نبوی پر کام کروایا۔ مسجد کے حقن میں واقع کنویں کوبند کروایا کیونکہ لوگ اس

سعودی حکومت کے فرماز وا ملک عبدالعزیز نے اپنے زمانے میں کڑے چڑھائے۔ ۱۹۳۹ء) میں مسجد نبوی کی توسیع اور تعمیر کا اعلان ہوا۔ جولائی ۱۹۵۱ء) میں مسجد نبوی کی توسیع اور تعمیر کا اعلان ہوا۔ جولائی ا۹۵۱ء کو اس منصوبے کے ابتدائی مرصلے پرکام کا آغاز ہوا۔ سلطان عبدالبحید عثمانی کی تعمیر ایک صدی گزر جانے کے باوجود بھی اس درجہ معیاری، فنی اعتبار سے مضبوط، وککش اور دیدہ زیب تھی کہ پہلے سعودی فرماز وا ملک عبدالعزیز نے اس کے بیشتر صے کو جول کا توں بر قرار رکھا۔ مسجد نبوی کے اطراف و جوانب کی دیگر مارتوں کو منہدم کیا گیا۔ بنیادوں کی کھدائی کا کام دوسال میں تعمیل مارتوں کو منہدم کیا گیا۔ بنیادوں کی کھدائی کا کام دوسال میں تعمیل

پایا۔ ۱۹۵۲ء میں اسلامی ممالک کے نمائدوں کی موجودگی میں اس مقدس تعییر کاسک بنیاد رکھا گیا۔ اس توسیعی منصوب میں مسجد کے شال، مشرق اور مغرب کی ست توجہ دگ گئے۔ اس توسیعی منصوب کا کل رقبہ ۲۲۱ ۱۲۳ مربع میٹر تھا۔ مسجد کی چہار دیواری کو مخروطی شکل سے مستطیل شکل میں تبدیل کیا گیا۔ یہ مسجد نبوی کی تاریخ کا اب تک سب سے بڑا منصوبہ تھا۔ یہ عظیم منصوبہ ان کے بیٹے اور جانشین شاہ سعود کے دور میں مکتل ہوا۔

شاہ فیمل کے دور میں مسجد کے مغربی ست میں مزید توسیع کی گئے۔
نماز بول کے لئے مسجد کے ساتھ سابہ دار عمارت کی تعمیر پر توجہ دی
سی سے شاہ خالد کے عہد حکومت میں ۴۳ ہزار مربع میٹررقبے پر مزید
مخوائش کے لئے سابہ دار مربع شکل کے شیڈ بنائے گئے۔

زائرین کی کترت نے اس منجائش کو بھی ناکافی کر دیا۔ دوبارہ توسیقی منصوبہ بندی انتہائی غور و خوض ہے گاگی۔ صفر ۲۰ ۱۱ ھ (۱۹۸۵ء) بھی منصوبہ کا سعود کے توسیقی منصوب کا پانچواں اور سب سے فظیم منصوبہ ہے۔ اس کی تکمیل کے بعد مسجد نبوی کے موجودہ رقبے میں مزید نوگنا اضافہ ہوجائے گا۔ اس غرض نبوی کے موجودہ رقبے میں مزید نوگنا اضافہ ہوجائے گا۔ اس غرض سے مسجد کے شال، مشرق اور مغرب میں واقع محار توں کو منہدم کر کے ۱۹۸۵ء مرابع میٹر رقبہ حاصل کیا گیا ہے اور اس میں ۸۲ ہزار مربع میٹر زمین مسجد میں شامل کی گئی ہے۔ اس منصوبے کی تکمیل کے بعد موجودہ ۲۸ ہزار نمازیوں کی مخبائش بڑھ کر ۲۵۵۰۰۰ ہوگئے۔ مسجد کا موجودہ رقبہ ۱۵۵۰ء مربع میٹر ہوگیا۔۔۔ موجودہ رقبہ ۱۵۵۰ء موگئے۔ مسجد کا موجودہ رقبہ ۱۵۵۰ء موجودہ رقبہ ۱۵۵۰ء میٹر میٹر سے بڑھ کر ۱۵۵۰ء موجودہ رقبہ المربع میٹر ہوگیا۔۔۔

# مسجد نبوی ﷺ پر ایک نظر

نی کرم الله کم کے کہ سے جرت کرنے کے بعد جب یڑب تشریف اللہ تو جس جگہ آپ الله کی او تنی بیٹی تھی، ای جگہ اب سجد نبوی کھی واقع ہے۔ اس سے مصل حضرت الدالوب انصاری کامکان تھا۔ آپ کھی کی میزانی سعادت ان کے جعے میں آئی۔ مدینہ آنے کے فور العد اگرچہ رسول اللہ کھی کے بیش نظر تظم

مملکت کے نہایت اہم امور تھے، لیکن ان میں سب سے پہلا کام ایک

خانہ خداکی تعمیر تھی۔ قبامی بھی آپ ایک نے چار روزہ مختفر قیام کے دوران سب سے پہلے جوکام کیاوہ مسجد ہی کاقیام تھا۔ اس سے مسجد کی اقیام تھا۔ اس سے مسجد کی ادارے کونہ امیت و افادیت کا اندازہ ہوتا ہے۔ اسلام میں مسجد کے ادارے کونہ صرف نہ بھی ایمیت حاصل ہے بلکہ تعلیمی، معاشرتی اور سیاسی اعتبار سے بھی اس کامقام تعین ہے، دراصل اولین ضرورت بی ایک الیے مرکزی مقام کی تھی، جہال سے آپ ویک تمام تعلیمی، معاشرتی، اور سیاسی امور مقام کی تدبیر انجام دیں۔ اسلام کی تعلیم و تبلیغ اور اس کاعملی سبق سکھانے اور ان بنیادول کو واضح کرنے کے کہ جن پر اسلامی ریاست کو چلانا اور ان بنیادول کو واضح کرنے کے لئے کہ جن پر اسلامی ریاست کو چلانا تھا، مسجد کاقیام انتہائی ضروری تھا۔

جس جگہ حضور ﷺ کی اونٹنی جا کر بیٹی تھی وہ قطعہ زمین مہل اور اس جگہ حضور ﷺ کی اونٹنی جا کر بیٹی تھی وہ قطعہ زمین مہل اور اس کی افزی کی ملکیت تھا۔ یہ بیچ حضرت اسعد بن زرار ﷺ نے اس جگہ مسجد تعمیر کرنے کا اداوہ فرمایا۔ اس جگہ انصار کھجوری خشک کرنے کے لئے پھیلاتے تھے اور اس جگہ حضرت اسعد بن زرار ﷺ نے مسلمان ہو کر نماز باجماعت کا انظام کیا تھا۔ گویا آپ ﷺ کی تشریف آوری سے قبل ہی چند مقدس نفوس کے ہاتھوں ایک مسجد کی بنیاد فرگری تھی۔

مبدنبوی کی تعمیرے لئے بن نجارے سارے لوگ اور میتم نیچ

اس زمین کو بلا قیمت دینے پر تیار تھے، لیکن رسول اللہ وہ نے یہ مناسب نہیں مجھا۔ طبقات ابن سعد کی روایت کے مطابق آپ وہ نے اس زمین کو دس دینار میں خرید لیا۔ قیمت اوا کرنے کا شرف حضرت البوبکر صدائی کو حاصل ہوا۔ ایک روایت میں ہے کہ اسعد بن زرارہ نے نے اس زمین کے معاوضے میں ان کو بنوبیا ضہ میں اپنا ایک باغ دے دیا تھا۔ مسجد کے خاصل کروہ اس قطعہ زمین میں پھر قبری اور مجبور کے درخت تھے۔ البوداؤد نے اس بارے میں جوروایات بیان کی ہیں، ان سے معلوم ہوتا ہے کہ قبری اکھڑوا دی گئی اور مجبور کی ورخت کٹوا دی گئے۔ جو درخت کئے ان کے ستون ہے۔ مجبور بی درخت کٹوا دی گئے۔ جو درخت کئے ان کے ستون ہے۔ مجبور بی اور ان ایشوں سے مسجد کی تعمیر ہوئی۔ اس کی بنیاد زمین کی سطح سے تین اور ان ایشوں سے مسجد کی تعمیر ہوئی۔ اس کی بنیاد زمین کی سطح سے تین اور ان ایشوں سے مسجد کی تعمیر ہوئی۔ اس کی بنیاد زمین کی سطح سے تین ذراع (ہاتھ) گہری پھروں سے بھری گئے۔ اس سے اور پر پکی اینوں سے ذراع (ہاتھ) گہری پھروں سے بھری گئے۔ اس سے اور پر پکی اینوں سے ذراع (ہاتھ) گہری پھروں سے بھری گئے۔ اس سے اور پر پکی اینوں سے ذراع (ہاتھ) گہری پھروں سے بھری گئے۔ اس سے اور پر پکی اینوں سے ذراع درائی سے بیاد تین سے بیاد تین کی سے تین درائ (ہاتھ) گہری پھروں سے بھری گئے۔ اس سے اور پر پکی اینوں سے تین درائی (ہاتھ) گہری پھروں سے بھری گئے۔ اس سے اور پر پکی اینوں سے درائی کی درائی کی اینوں سے بیاد تین کی اینوں سے بیاد تینوں سے درائی کی اینوں سے درائی کی اینوں سے درائی کی اینوں سے درائی کی درائی کی اینوں سے درائی کی کی درائی کی کی درائی کی کی درائی کی

دیوار اٹھی۔ سبحد کی تعمیر میں رسول اللہ ﷺ بنفس نفیس ایک مزدور کی حیثیت سے شریک ہوئے اور اپنے دست مبارک سے اینٹیس اٹھا کر دیوار چنتے تھے۔ کو صحابہ نے آپ ﷺ سے درخواست کی کہ آپ ﷺ نے ان کی یہ ہماری موجودگ میں یہ کام نہ کریں، لیکن آپ ﷺ نے ان کی یہ درخواست قبول نہ کی۔ آپ ﷺ آخروقت تک دوسروں کے ساتھ مل کر بوری مستعدی سے کام کرتے رہے اور اپنے جال شاروں کے ساتھ یہ رجز بڑھتے تھے:

اللهم لا عيش الا عيش الاخرة فاغفر الانصار والمهاجرة "اســـالله زندگی توآخرت کی زندگی سے للمذا توانصار ومہاجرین کی مغفرت فرا۔"

تعیرے وقت اس کا قبلہ بیت المقدس کی طرف رکھا گیا کیونکہ اہمی کک اہل اسلام کا قبلہ اس جانب تھا۔ بیت المقدس مدینے کے شال میں اور خانہ کعبہ جنوب میں تھا۔ مدینہ آنے کے بعد رسول اللہ اللہ اللہ علی سے تقریباً سولہ سرہ ماہ تک بیت المقدس کی طرف رخ کر کے نماز پرھائی۔ آخر نصف رجب اھیں تحویل قبلہ کا تھم آیا۔

اس مسجد کے تین وروازے بنائے گئے۔ ایک وروازہ مسجد کے عقب کی جانب لیعنی جنوب کی جانب رکھا گیا۔ دوسرا وروازہ باب عثمان، جو عاشکہ، جس کوآجکل باب الرحمة کہتے ہیں۔ تیسراوروازہ باب عثمان، جو اب جبریل کے نام سے موسوم ہے۔ عام طور پررسول اللہ وقت اس ای دروازے سے وافل ہوتے تھے۔ باب عاتکہ وباب عثمان مسجد کے شرقاً غرقا واقع تھے۔ تحویل قبلہ کے بعد پہلے وروازے کو جوجنوب کی طرف تھا، بند کر دیا گیا اور اس کے مقابل شال کی جانب دروازہ کے طرف تھا، بند کر دیا گیا اور اس کے مقابل شال کی جانب دروازہ کے کولاگیا۔

مسجد نبوی کے طول وعرض کے بارے ہیں روایات مختلف ہیں۔
بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کا طول ستر ذراع اور عرض
ساٹھ ذراع تھا۔ بعض روایات میں طول وعرض تقریبًا ایک سوذراع
شفالینی مسجد مربع شکل کی تقی۔ ساٹھ ستر اور سوذراع کے طول و
عرض کی ان روایتوں میں فرق اس وجہ سے ہے کہ مسجد نبوی کی تعمیر

آنحضرت المحلق في نفى نو مرتبه فرمائی - بہلی مرتبه مسجد کے احاطے کی المبائی یک ذراع اور چوڑائی ۱۰ ذراع (ہاتھ) یا بچھ زائد تھی - دوسری مرتبہ تعمیرے حدیث غزوہ خیبرے لوٹنے کے بعد ہوئی - اس دفعہ طول و عرض سوذراع ہوگیا - اس اعتبارے مسجد کارتبہ دس ہزار مرائع ذراع ہوگیا - یہ اضافہ شال مغرب کی جانب کیا گیا، کیونکہ مشرق کی طرف امہات المؤسنین کے محمر تھے - دایواروں کی اونچائی سات ذراع (ہاتھ) لینی تقریباوں فٹ تھی۔

یہ مسجد جب تیار ہوئی توسادگ کا کمتل نمونہ تھے۔ اس میں کسی تسم کا کوئی تکلف نہیں کیا تھا حق کے اس میں کسی تسم کا کوئی تکلف نہیں کیا تھا حق کہ فرش تک پختہ نہ تھا۔ چھتیں چونکہ مجور کے چول کی تھیں اس وجہ سے بارش میں چھت نیکنے سے ساری مسجد میں کچڑ ہو جاتی تھی۔ چند دن بعد فرش پر شکر بزے بچھا دکے گئے۔ یہ شکر بزے ناہموار اور نو کیلے تھے۔ اس مسجد کی تعمیر میں قریب ہے سات اہ لگ گئے۔

#### حجرات نبوی

سجد کی تعیر کے بعد اس کے اصافے کے اندر ہی مشرقی جانب حضرت سودہ بنت زمعہ اور حضرت عائشہ بنت الوبکر صداتی عقد نکاح حضرت سودہ بنت زمعہ اور حضرت عائشہ بنت الوبکر صداتی عقد نکاح میں آجی تھیں، اس لئے ابتدا میں صرف وہ جرے ہے۔ آلی جرول کی تعیر بعد میں ہوئی۔ یہ دونول جرے بھی پکی اینول کے تصاور چھیں سے مجور کے بتول کی۔ ان کمرول کی دیوارس مجور کی چنا نیول کی تھیں۔ یہ کاشانہ ہائے بوت چھے سات ہاتھ چوڑے اور دس ہاتھ لم ہے۔ دروازول کی این آئی تھی کہ کھڑا ہونے والا اپنا ہاتھ اٹھا کرچھولے۔ دروازول پر کمبل لئکائے گئے تھے، تاکہ پردہ رہے۔ ان دونول جرول کی تعمیر کے بعد جرت کے ساتویں مینے آپ چھی حضرت ابوالیب انسادی کے مکان سے ان جرول میں منتقل ہو گئے۔ حضرت عائشہ کے گئے میں نبی کریم چھوا کے اس فرمان کے پیش نظر ما قبیض نبی الا دفن جرے میں دن بھی ہوتا ہے اس فرمان کے پیش نظر ما قبیض نبی الا دفن حیث بقبض رنی جس مقام پروفات یا تا ہے وہیں وفن بھی ہوتا ہے)

اس جرے کے ایک گوشے میں آپ ہیں تا کو ہرد خاک کر دیا گیا۔
کیونکہ کی وہ جرہ مباد کہ ہے جہال ہے دوح اقد ک نے جمد اطبر ہے
پردازی ۔ یک وہ جرہ عالیہ ہے جہال دی دی صحابہ کی جماعت نے اندر
داخل ہو کر نماز جنازہ ادا کی ۔ عمارت کا یہ حضہ مسجد نبوی کے دائیں
جانب یعنی مشرق ہے ۔ آپ ہیں کے وصال کے بعد بھی حضرت
عائش ای جرے کے ایک جھے میں رہتی تھیں ۔ تیرہ بری تک لینی
جب تک حضرت عمر فاروق وال یہ فون نہیں ہوئے تھ، حضرت
عائش مہال ہے تجاب آتی تھیں کہ وہاں یہ فون ایک شوہردو سرا باپ
تفا۔ حضرت عمر کی تدفین کے بعد فراتی تھیں کہ اب وہال ہے پردہ
جاتے ہوئے تجاب آتا ہے۔

#### روضة الجنة

مقصورہ شریفہ کے دائیں جانب لینی مغرب میں منبر مبارک سے مقصورہ شریف کی حد تک جگد کو روضۃ الجنۃ کہا جاتا ہے۔ حدیث میں آتا ہے، مابین بیتی و منبری دوضة من ریاض المجنة (میرے منبر اور میرے جرے کے در میان کا حصہ جنت کے باغیجوں میں ہے ایک ہے۔۔۔۔ حصہ تقریباً پانچ ذراع ہے۔۔۔۔۔ حصہ تقریباً پانچ ذراع ہے۔۔۔۔۔۔۔

#### صفداور اصحاب صفه

مسجد نبوی کے شالی جانب ایک مسقف چبورہ تھا۔ صفہ عربی بیل سائبان کو کہتے ہیں۔ یہ جگہ ان لوگوں کے لئے مقررتی جوب گھرتے، جن کے رہنے کی کوئی جگہ نہ تھی، نہ ان کے عزیز و اقارب اور شتہ دار جن اور نہ ان کاکوئی معاثی سہار انتھا۔ ان میں مقای لوگ بھی تھے اور و لوگ بھی جو اہر سے تعلیم دین کے لئے آتے تھے۔ اس اعتبارے یہ دار الا قامۃ تھا۔ علم کے شائفین ای چبوترے پر ہیلے تھے اور علم عاصل کرتے تھے۔ ان کی مجموعی تعداد چار سو تک تھی یا اس سے کچھ حاصل کرتے تھے۔ ان کی مجموعی تعداد چار سو تک تھی یا اس سے کچھ دن ہیں یا اس سے کچھ حاتے تھے۔ کھی دیں ہیں یا اس سے کچھ حاتے تھے۔ کھی دیں ہیں یا اس سے کہ ہوتے اور پچاس ساٹھ تک پہنچ جاتے تھے۔ کھی دیں ہیں یا اس سے اس کی دین ہیں یا اس سے کھی دیں ہیں یا اس سے کہ ہوتے اور پچاس ساٹھ تک پہنچ جاتے تھے۔ دیس ہیں یا اس سے کم ہوتے اور پچاس ساٹھ تک بہنچ جاتے تھے۔ دیس ہیں یا اس سے کم ہوتے اور پچاس ساٹھ تک بہنچ جاتے تھے۔ دیس ہیں یا سر، سلمان فاری اور ابوہریہ رضی اللہ عنہم انجھین انہی لوگوں ہیں سے تھے۔ ان سب نے اپنے آپ

کو خدمت دین کے لئے وقف کر دیا تھا۔ یہ لوگ دن بھربارگاہ نبوت میں حاضرر ہے، قرآن کی تعلیم حاصل کرتے اور آپ ایک کی تعلیمات سے مستفید ہوتے۔ رات کو اس چبوترے پر پڑے رہے۔ ان میں سے وہ لوگ جوقر آن کی تعلیم زیادہ سے زیادہ حاصل کر لیتے، قراء کے نام سے مشہور ہوجاتے تھے۔ وعوت اسلام کے لئے کہیں بھیجنا ہوتا تو ہیک لوگ بھیج جاتے تھے۔ وہ ستر قرابھی انہی میں سے جس کو غزوہ اصد کے بعد من تمن ہجری میں بیئر معونہ میں وعوت اسلام کے لئے جمیعاتھا اور وہ شہد کرد کے گئے تھے۔

یہ لوگ زیادہ تر روزے ہے رہتے تھے۔ ہر غزوہ میں شریک ہوتے تھے۔ ان ٹیں جب کوئی شادی کر لیٹا تھا تو اس طقے ہے نکل آتا تھا۔ ان میں ایک جماعت دن کو جنگل سے لکڑیاں چن کر لاتی اور نی گر اپنے ہما عمل مہنا کرتی تھی یا آخضرت بھی کے پاس کسی جگہ ہے صدیقے کا کھانا آجاتا تو آپ بھی وہ کھانا ان کے پاس بھیج دیا کرتے تھے۔

## منبرنبوی

مسجد نوی کی میں ابتدا میں کوئی مغربیس تھا۔ رسول اللہ کی خطبہ کے وقت مجود کے درخت یعنی سے ہے جو ستون کی طرح آپ کی ایک جعد کو آنحفرت کی ایک جعد کو آنحفرت کی ایک مجود کے شخب سہارا لئے خطبہ دیا کرتے ہے۔
ایک جعد کو آنحفرت کی ایک افعاری صحابی تمیم واری نے عرض کیا: " آپ کی لئے ایک منبر تیار کرا دول جس پہند فرما میں تو میں آپ کی کے ایک منبر تیار کرا دول جس پہند فرما میں تو میں آپ کی کے ایک منبر تیار کرا دول جس پر اس ہے آپ کی کو کھے سکیں۔
اس سے آپ کی کو بھی راحت و سبولت ہوگ۔" آپ کی نے اس صحابہ سے مشورہ کر کے اس تجویز کو پہند فرما یا اور منبرہنا نے کی اجازت و سبولت ہوگ۔" آپ کی نے دے دی۔ ایک روایت میں ہے کہ حضرت عبال " بن عبد المطلب دے کہا کہ میرا ایک غلام ہے جو اس کام کو انچی طرح کر سکتا ہے۔ اس کے دو طرح سے ایک منبر تیار کرایا گیاجس کے تین درجہ تھے۔ اس کے دو درجہ اوپ کی طرح جس پر کھڑے ہو کر درجہ اوپ کی طرف جس پر کھڑے ہو کر درجہ اوپ کی طرف جس پر کھڑے ہو کر درجہ اوپ کی طرف جس پر کھڑے ہو کر

آپوش خطب دیا کرتے تھے۔ جس روز رسول اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ علی حداثی اللہ عند کی کو چھوڑ کر منبر پر قدم رکھا تو اس سے سے آپ اللہ کی جدائی کی جدائی کی جدائی کی جدائی کی جدائی ہے کوئی ناقہ کرب دب چینی ہے گو گراتی ہے۔ آپ اللہ نے آواز می اور تسلی دی جس کی وجہ کے قریب آئے، اس پر وست مبارک رکھا اور تسلی دی جس کی وجہ ہے اس کی آواز آہستہ آہستہ کم ہوئی۔ ای وجہ سے اس کو اسطوانہ سے اس کی آواز آہستہ آہستہ کم ہوئی۔ ای وجہ سے اس کو اسطوانہ حانہ کہتے ہیں۔ ای ستون کے پاس وہ صند وق رکھا تھا جس میں تماب کرام قرآن یا و شدہ صحف رکھار ہتا تھا۔ ای ستون کے پاس بیٹھ کر صحابہ کرام قرآن یا و کرتے تھے۔ اور اس مصحف سے نقل کرکے اپنے مصحف تیار کرتے تھے۔ اور اس مصحف سے نقل کرکے اپنے مصحف تیار کرتے تھے۔

## مسجد نبوی کی اہمیت

سب سے بہلاخدا کھرہونے کاشرف خانہ کعبہ کو حاصل ہے جس کی
تعیر الوالانبیا حضرت ابراہیم خلیل اللہ اور ان کے صاجزادے
حضرت اساعیل الطبی ذبح اللہ نے کی اس کے بعد دوسرا خانہ خدایہ
مجد نبوی کی جس کے معمار حضرت ابراہیم کے مصداق خاتم
الانبیا الطبی جس اس اعتبار سے بیت عتیق کے بعد یہ دوسری قدیم
عبادت گاہے۔ای معجد کے بارے جس آپ کی کایہ ارشادہ:

انا خاتم الانبياء ومسجدي خاتم مساجد الانبياء وهو احق المساجد ان يزار وان يركب اليه الرواحل بعد المسجد الحداه

"بیں خاتم الانبیا ہوں اور میری مسجد تمام انبیاکی مساجد کی خاتم ہے۔ یہ مسجد الحرام کے بعد تمام مساجد میں اس بات کی زیادہ تق ہے کہ اس کی زیارت کی جائے اور اس کی طرف اُتواب کی نیت سے سفر کیا جائے۔" کیا جائے۔"

یہ ان تمن مساجد میں سے دوسری مسجد ہے جن کی طرف تقرب الی اللہ مطلوب ہے۔ الی اللہ مطلوب ہے۔ چنانچہ آپ ﷺ نے فرمایا:

لا تشد الرحال الا الى ثلاثة مساجد مسجد الحرام

ومسجدى هذاوالمسجد الاقطى

"ثواب كى نيت سے سفرند كرو مكر تين مسجدول كے لئے مسجد الحرام، ميرى بيد مسجد اور مسجد اقصى -"

اس کامطلب یہ ہے کہ تقرب الی اللہ اور ثواب کی نیت سے سفر کرنے کی اجازت صرف ان تین مساجد کے لئے حاصل ہے، باقی مساجد اور متبرک مقامات کے لئے یہ اجازت نہیں ہے۔

اى مجدك بارك من آپ الله كايد ارشاد ب: صلوة فى مسجدى هذا خير من الف صلوة فيما سواه الا المسجد الحوام.

"میری اس مسجد پس نماز ہزارول نمازوں سے بہتر ہے، دوسری مساجد کے اعتبار سے بجز مسجد حرام کے۔"

"البقدوه مسجد جس كى بنياد اول دن سے تقوى پر ركمى كى بودهاس لائل بك آپاس مس كمزے بول-"

اگرچہ اس آیت میں عمومیت ہے، کس خاص مسجد سے تخصیص مناسب نہیں لیکن تخصیص کی صورت میں مسجد نبوی ہی اس کی زیادہ مصداق ٹھہرتی ہے، کیوں کہ اس کی تعمیر میں خودر سول اللہ ﷺ نے ادر صحابہ کی مقدس جماعت السابقون الاولون نے حصہ لیا۔ان نفوس قد سیہ سے بڑھ کر کون متقی، پارسا اور پاک سیرت ہو سکتے ہیں جو دنیا ہی

میں اللہ کے اس معزز اعزاز ٹورضوعنہ سے نوازے گئے۔ ایک حدیث سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے۔ آپ ﷺ سے جب اس کے بارے میں سورے بی بنیاد تقویٰ ہے تو بارے بی بنیاد تقویٰ ہے تو آپ ﷺ نے فرمایا کہ وہ میری یہ سجد دینہ ہے۔

اسلام زندگی کا ایک کمل نظام رکھتا ہے۔ جہال وہ دین کی رہنمائی

کرتا ہے وہیں وہ دنیوی زندگی کے ہرشعبے میں ہدایت دیتا ہے۔ اس

طرح سے سائی نظام بھی اس کا ایک جزئے۔ یہ بات اسلام کے مزائ

میں داخل ہے کہ فرہب و سیاست ساتھ ساتھ چلیں۔ یہال فرہب و

سیاست جدا نہیں بلکہ دونوں کی وحدت ہی اس کا طرة امتیاز ہے کہ

اسلام اس معنی میں فرہب نہیں جس می میں دوسرے فداہب کو فرہب

اسلام اس معنی میں فرہب نہیں جس می میں دوسرے فداہب کو ذرئرة

مسائل عبادت ہی ہیں۔ ای وجہ سے ابتدائی زندگی ہے متعلق سارے

مسائل عبادت ہی ہیں۔ ای وجہ سے ابتدائی زندگ ہے متعلق سارے

مسائل عبادت ہی ہیں۔ ای وجہ سے ابتدائی زمانہ اسلام میں جب

جہانبانی بھی ادا کرتا تھا اور مسجد کی امامت بھی اس کے فرائض میں

مرائل تھی۔ اور وہی مسجد کی امامت بھی اس کے فرائض میں

مرائل تھی۔ اور وہی مسجد کی امامت بھی اس کے فرائض میں

مرائل تھی۔ اور وہی مسجد کی امامت بھی اس کے فرائض میں

مرائل تھی۔ اس تعلق کا اظہار اس واقع ہے بھی ہوتا ہے کہ

مسجد ہر جگہ شہر کے وسط میں رہی اور فرماں روا کامکن بیشہ اس کے

متعمل رہا۔

#### ا قامت صلوة

قرآن يم مسلمانول كا ايك فاص وصف بيان كياكيا: الذين ان مكنهم في الارض اقاموا الصلوة واتوا الزكوة وامروا بالمعروفونهواعنالمنكوط-(الح:٣١)

"وہ لوگ ایسے ہیں اگر ہم ان کو دنیا میں حکومت و افتر ارعطا کریں تویہ نماز قائم کرتے ہیں، زکوۃ دیتے ہیں، نیکی کا تھم کرتے اور بدی ہے روکتے ہیں۔"

مویامسلمانوں کو اجمائی طور پر اس نصب العین کاپابند کیا گیاہے کہ وہ نماز قائم کریں، لوگوں کو نیکی کا حکم دیں اور برائی سے روکیس۔ای وجہ

ے مسلمانوں ہے یہ مطالبہ ہے کہ وہ انہی نظریاتی حکومت قائم کریں جو اخوت، مساوات، آزاد ک اور معاشرتی انصاف یر منی بوراس اعتقادی ریاست کیملی تھکیل کے لئے معجد کی تعمیر ایک بنیادی ضرورت ہے۔ نماز دمین کاستون ہے اور تمام عبادات میں زیادہ اہمیت رکھتی ہے۔ قرآنی تھم واد کعوامع الراکعین کے مطابق فرض نماز ای معین جگہ جے مسجد کہتے ہیں، اوا کرنی چاہے۔رسول اللہ اللہ اللہ اس کو اجماکی طور پرجماعت سے اوا کرنے کا تھم دیا ہے۔ یہ جماعت سربراہ مملکت کی امامت میں اور دوسری مساجد کے اندر اس کے نمائندوں کی المت يس مونى چاہے، جيساكدرسول الله عظظ اور طلفائيراشدين کے عہد اوربعد کے ادوار میں اداکی جاتی رہی۔ جماعت کے ساتھ نماز ادا کرنے سے مسلمانول کے اندر اخوت، مساوات، ہدردی اور روا داری کاجذبہ پیدا ہوتا ہے۔ اونچ نج، امیر غریب، شاہ وگدا کافرق و امتیاز ختم موجاتا ہے۔ انتشار، تشتت اور بنظمی کا قلع قع موتا ہے۔ان ہی اعلیٰ مقاصد کے تحت مسلمان دن میں ایک مرتبہ نہیں پانچ مرتبہ نماز ك لئے يك جا موتے ہيں تاكہ ان كے درميان اخلاقى بنياد ير معاشرتى تعلّقات قامم ہوں۔ اس سے معلوم ہوا کہ نماز کے لئے مسجد کا وجود نا گزیر ہے۔ اس سے یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ ہماری عباد توں کی تکمیل میں مسجد ایک اہم کروار ادا کرتی ہے، جس کو قائم رکھناملت اسلامیہ كے لئے بے صد ضروري ہے۔

## مركز ثقافت

ند ہی مرکز ہونے کے علاوہ مسجد نبوی مسلمانوں کا معاشرتی و ثقافتی مرکز ہھی تھی۔ یہیں سے مسلمانوں کو ان تمام مسائل کی تعلیم دی جاتی تھی جو ان کی فلاح اور خوش حالی سے متعلق ہوتے تھے۔ جعد کا خطبہ ای مقصد کے پیش نظر دکھا گیا ہے کہ ہفتہ بھر کے مسائل و حالات سے عوام کو باخر کیا جاتا ہے۔ اس خطبے کو لازی قرار دیا گیا اور اس میں شرکت پر بھی بہت زور دیا گیا۔ اس کے علاوہ جب بھی یہ ضرورت محسوس ہوتی کہ مسلمانوں کو کسی بات کی اطلاع دی جائے تو مسجد میں اس پر خطبہ دیا جاتا تھا، حتی کہ رسول اللہ و اللہ عن آخری بیاری میں اس پر خطبہ دیا جاتا تھا، حتی کہ رسول اللہ و اللہ عن آخری بیاری میں اس پر خطبہ دیا جاتا تھا، حتی کہ رسول اللہ و اللہ عن آخری بیاری میں

انتہائی ضعف کی حالت ہیں بھی سہارے ہے مسجد میں تشریف لائے اور آپ ایک نظبہ دیا۔ اس عوای تعلیم کے علاوہ مسجد نبوی میں ان طالبان حق کے سلئے بھی انظام تھاجو خاص طور پر علم ہی حاصل کرنا چاہتے تھے۔ وہ لوگ جو ملک کے دور در از حصول ہیں اسلام کی روشنی پھیلانا چاہتے تھے اور جن کو تبلغ کے لئے تعلیم دینا مقصو وہوتا تھا ان کی مسجد میں صرف تعلیم ہی نہیں ہوتی تھی بلکہ ان کے قیام کا بھی وہیں انظام تھا۔ مسجد کا یہ حصد صفہ کہلاتا تھا۔ اس کا ذکر اوپر آچکا ہے۔ مسجد نبوی میں اشعار بھی پڑھے جاتے تھے۔ چنانچہ رسول اللہ بھی مسجد نبوی میں اشعار بھی پڑھے جاتے تھے۔ چنانچہ رسول اللہ بھی کے شاعر حضرت حمان میں اشعار بھی کا می کاجواب دینا ہوتا تو حضرت میں اشعار بھی اسلام کیا جاتا تھا۔ اس کا جواب دینا ہوتا تو حضرت حمان میں اشعار کیا جاتا تھا۔ دینا ہوتا تو حضرت حمان میں اشعار کیا جاتا تھا۔ کیا می کاجواب دینا ہوتا تو حضرت حمان میں طلب کیا جاتا تھا۔

غزوہ خندق کے موقع پر جب حضرت سعد ٹین معاذ سخت بیار
ہوئے تو ان کے لئے مسجد کے صحن میں خیمہ بھی نصب کیا گیا۔ نیزمال
غنیمت، زکوہ اور صدقات کی رقم مسجد میں آتی تھی اور تقسیم کی جاتی
تقی۔ چنانچہ آنحضرت کی رقم مسجد میں جب بحرین سے مال غنیمت
آیا تو اس کے بارے میں آپ کی نے فرمایا: فی المستجد (مسجد
میں ڈال دو) پھر آپ کی نے نمازے فارغ ہو کر اے تقسیم کر ڈالا۔
مسلم اور غیمسلم قبائل کے دفودے ملاقات مسجد کی چارد یوار کی میں
ہوتی تھی۔ نجران کاعیمائی وفد جب آپ کی سے کھٹے آیا تو اے مسجد
میں ٹھہرایا گیا۔ قبیلہ ٹھیف کے وفد سے گفتگو مسجد میں ہوئی۔

عہد نبوی میں مسجد ہے جیل خانہ کا بھی کام لیا گیا۔ آپ عظی ہی کے زمانے کا واقعہ ہے کہ شامہ بن اٹال گرفتار ہوکرآئے تو ان کو مسجد کے ایک ستون سے باندھ دیا گیا۔ جب آپ عظی مسجد میں تشریف لائے تو آپ علی کے ایک ستون سے نگل کر قریب ہی ایک باغ میں گئے، انہوں نے وہال شنل کیا اور والیس آگر مشرف بداسلام ہوئے۔

## مركزسياست

وین اسلام، ندبهب وسیاست دونول کو اینے اندر سموئے ہوسئے

ہے ای گئے رسول اللہ اللہ اللہ اور طفائے راشدین اور ان کے بعد بھی مسجد مسلمانوں کے گئے ایک عباوت ہی کی جگہ نہیں تھی بلکہ اس کو ہلی مرکز کی حیثیت حاصل تھی۔ تمام قوی و ہلی معاملات وہیں طے ہوتے تھے۔ جب بھی جہاد کاموقع آتا تو دفائ اور مہمات کی تدابیر پر مسجد ہی میں مشورے ہوتے تھے۔ جب بھی اہم خبر آتی تو اس کے سانے کے بین مشورے ہوتے تھے۔ جب بھی اہم خبر آتی تو اس کے سانے کے لئے مسلمانوں کو مسجد ہی میں بلایا جاتا تھا۔ گویا مسجد ہی مسلمانوں کا دار الشور کی یا کونسل بال تھی۔

اُمْت کا خلیف نماز کے لئے مقرر کیا ہوا امام اور توم کا خطیب تھا۔ خلیفہ کا خلافت سے سرفراز ہونے پر منبر پر جلوہ افروز ہونا ضرور کی تھا۔ چنانچے سقیفہ بن ساعدہ میں جب بی کر کم عقالی کی وفات پر حضرت الوبکر ش خلیفہ منتخب ہوئے تو دو سرے دن مجد نبوی میں عام بیعت ہوئی۔ بیعت عامہ کے بعد حضرت صدیق اکبرنے خطبہ دیا۔ ای خطبہ میں فرمایا شھا:

مسجد بی وه مرکزی جگه تھی جہاں خلیفہ اور عوام کی ملاقات ہوتی

تھی۔ یہیں پرمجلس شور کا کے جلے ہوتے تھے۔ چنانچہ حضرت عمر کے زمانے کا ذکر ہے کہ، مسجد نبوی میں مہاجرین کی ایک مجلس قائم تھی۔ اس میں حضرت عمر ان معاملات کے بارے میں گفتگو کرتے تھے جو ان کی حکومت میں اطراف ملک ہے بیش ہوتے تھے۔

ہی عدالت عالیہ بھی تھی جہاں مسلمانوں کے باہمی جھڑے نصلے کے لئے بیش ہوتے تھے۔ یہیں اپلیں می جاتی تھیں اور یہیں پر جرائم پر تنہیہ کی جاتی تھی۔

مرکزاسلام کی یہ مسجد صرف رسمی مسجد نہ تھی بلکہ اسلام کانا قابل سخیر قلعہ تھی۔ بیبال دین و دنیا کے سارے احکام و قوانین رو بہ عمل لائے جاتے تھے۔ بیس سے جہاد میں نوج روانہ کی جاتی تھی۔ وفود کیس ٹھہرائے جاتے تھے۔ جنگ میں زخی ہوجائے والوں کے لئے کیپ قائم کئے جائے تھے۔ جنگ میں زخی ہوجائے والوں کے لئے کیپ قائم کئے جائے تھے۔ گویا یہ مسجد دارالشریعت (پارلیمنٹ)، دارالعلوم (پونیورٹی)، دارالقضاء (عدالت عالیہ)، دارالعسکر (فوجی جھادئی) ہمہ کیر حیثیت نے مسلمانوں کی تربیت ونظیم میں غیر معمولی کردار اواکیا ہے۔

ج جحرت مدینه + بیژب + مدینه + ابدایوب انصاری + اصحاب صفه +الوبکر صدیق + صدیق اکبر+ عمر بن خطاب + عثمان بن عفان۔

مسلسلات: علم حدیث کی ایک اصطلاح - ان تا ابول کو کہا جاتا ہے جن میں ایسی احادیث ذکر کی جائیں جن کی روایت میں تمام رادی کسی ایک صفت یا خاص لفظ یا خاص فعل پر تنفق ہوگئے ہوں، مثلاً کسی حدیث کے تمام رادی فقیہ ہوں یا محدث ہوں یا اس کے ہررادی نے روایت حدیث کے وقت کوئی خاص کام کیا ہو، مثلاً ہررادی نے روایت کے وقت مصافحہ کیا ہود غیرہ ۔

مسلم، امام: مدث مدیث کی معروف کتاب "میخ مسلم" کے مرتب ۔۔۔

ا مام سلم كالورانام الولحسين سلم بن الحجاج بن سلم القشيرى بن ورو بن كرشاذ تصار كنيت الولحسين اورلقب عساكر الدين تصار تعلق عرب كمشهور خاندان بنو قشير سے تصار

امام سلم کی ولادت خراسان کے شہر نیشا پور میں ۲۰۱ ھیں ہوئی۔ شاہ عبد العزیز نے ان کا سن ولادت ۲۰۲ ھاکھا ہے جب کہ امام ذہبی نے ۲۰۳ھ بیان کیا ہے لیکن جمہور کے نزدیک امام صاحب کی ولادت ۲۰۲ھ میں ہوئی ۔ ۵۵ برس کی عمریائی اور ۲۱۱ ھیروز اتوار وفات پائی اور نیشا پور میں مدفون ہوئے۔

تیسری صدی ہجری کے جن محدثین اور علماء نے مدیث کی توضیح و تدوین کے لئے متعدد فنون ایجاد کئے اور اس علم کی توسیح و اشاعت میں گرال قدر خدمات انجام دیں ان میں انام سلم بن حجاج القشیری کا نام نمایاں ہے۔

امامسلم جس زمانے میں پیدا ہوئے یہ وہ زمانہ تھا کہ جس میں علم حدیث نے صحابہ اور تابعین کے مقدی سینوں سے نکل کرمستقل فن کا قالب اختیار کر لیا تھا اور ہزاروں مجتبد اور امام موجود تھے۔ امام سلم نیشا پور جیسے شہر میں پیدا ہوئے جو اس زمانے میں محدثین کامرکز تھا۔ امام سلم نے اپی تعلیم کا آغاز نیشا پور کے جلیل القدر علا کاشرف تلمذ مام سلم نے اپی تعلیم کا آغاز نیشا پور کے جلیل القدر علا کاشرف تلمذ صاصل کر کیا۔ غیر معمولی ذبانت اور بہترین توت حافظ کی وجہ سے مامل کر کیا۔ غیر معمولی ذبانت اور بہترین توت حافظ کی اور پھر ابتدائی تعلیم سے فراغت کے بعد ۱۹ ابری کی عمر میں علم حدیث کی تعلیم شروع کی۔ ابتدا میں نیشا پور کے آئمہ حدیث سے استفادہ کیا اور اس کے بعد بلاد اسلامیہ سے مشہور محدثین سے کسب فیض کیا اور جلد ہی محدثین میں نمایاں مقام حاصل کر لیا۔ امامسلم نے طلب علم حدیث کے لئے جاز، شام، مصر، رے، بغداد اور بین کاسفر کیا اور وہاں کے محدثین سے علم حاصل کیا۔

اس زمانے میں علم حدیث کے ہزاروں آئمہ موجود سے جن کی شہرت اور فضیلت کا اعتراف کیا جاتا تھا اور جن میں اکثر بزرگوں کو امام سلم کی استادی کاشرف بھی حاصل تھالیکن امام سلم کی فطری قابلیت اور قوت حافظ نے ان تمام بزرگوں کو اپنے فضل و کمال کامعترف بنالیا شاہرات تک کہ وہ محدثین جو امام صاحب کے ہم درجہ اور فن حدیث سے امام تھے وہ بھی امام صاحب سے روایت کرنے میں دریخ نہیں کرتے تھے۔ ان بزرگوں میں الوحاتم رازی، موتی بن ہارون، احمد بن

سلمه، الوعیسیٰ ترفدی اور کیلی بن مساعد و غیره شامل تھے۔ امام صاحب کی ذہانت نے خود ان کے اساتذہ کو اس قدر گرویدہ بنالیا تھا کہ اسحاق بن راہویہ کہتے تھے: ای د حل یکون هذا یعنی خدا جانے یہ کس بلاکا گھیں ہے۔ شخص ہے۔

#### لقبانيف

ا ہام سلم کی عمر کا بیشتر حصّہ احادیث کے حصول میں مختلف شہروں کا سفر کرتے ہوئے گزرا۔ اس کے ساتھ ساتھ وہ درس و تدریس میں بھی مشغول رہے۔ ان کی مندر جہ ذیل یاد گار تصانیف ہیں:

#### وفات

امام سلم کے واقعات زندگی میں ان کی وفات کا واقعہ جس قدر افسوس ناک ہاں ہے زیادہ حیرت انگیزاور قابل کی ظاہر کیونکہ اس سے امام صاحب کی علمی شیفتگی کاعلم ہوتا ہے۔ اصل واقعہ یہ ہے کہ عین مجلس میں لوگوں نے امام صاحب سے ایک حدیث دریافت کی۔ سوء اتفاق کہ امام صاحب کو وہ حدیث یاونہ تھی اس لئے مکان پر آگر اپنے مجموعہ حدیث میں اس کی تلاش شروع کی اور اس تلاش میں اس قدر محوجوث کہ سامنے خرما کا ایک ڈھیرر کھا ہوا تھا، امام صاحب اس سے خرما کا ایک ڈھیرر کھا ہوا تھا، امام صاحب اس سے خرما نکال کر کھاتے تھے، لیکن حدیث کی قکر میں ان کو اس کی خرما کالی خبرنہ ہوئی کہ اس بے خودی کی حالت میں کتنے خرمے کھا گئے بہاں تک کہ سارا ڈھیرختم ہوگیا اور غیرارادی طور پر کھجوروں کو زیادہ کھالینائی امام صاحب کی موت کاسبب بنا۔

اس طرح ۲۵رجب ۲۹۱ه اتوار کے دن پیپن برس کی عمر میں امام مسلم نے وفات پائی ۔ اسکلے روز خراسان کے اس عظیم محدث کو سپرد خاک کرویا گیا۔

مسلم شريف: ميحسلم، امامسلم كى جع كروه احاديث كا مجوعد - بيدام مسلم كى ياد كار اورقابل قدر تاليف --

مسلم ممالک کے طویل سفر کے بعد امام سلم نے چار لاکھ احادیث جع کیں اور ان میں سے ایک لاکھ مکرر احادیث کو نکال کر تین لاکھ احادیث کی جائج پڑتال کی انہیں اصول حدیث کی سوٹی پر پر کھا اور ان میں جو احادیث ہر اعتبار سے مستند ثابت ہوئیں ان کو منتخب کر کے تقریباً ۱۲ اہزار احادیث پرشمل کتاب صحیح سلم شریف کو تر تیب دیا۔ معیج سلم مستند احادیث کی مشہور و مقبول کتاب ہے۔ کتب حدیث

میں اے طبقہ اولی میں شار کیاجا تاہے۔ میچ مسلم کی مندرجہ ذیل خصوصیات ہیں:

صحیح مسلم شریف صحت حدیث، جودت اسانید اور متون کے حسن سیال کے لحاظ سے بہترین ہے۔ میچ مسلم میں صرف وہ احادیث لی گئی ہیں جن کو کم از کم دو ثقد تابعین نے دو صحاب سے روایت کیا ہے۔ یکی شرط تمام طبقات تابعین وتح تابعین میں طوظ رکھی گئی ہے بیباں تک کہ سلسلہ سند امام مسلم پر آگر ختم ہوتا ہے۔ دو سری اہم بات یہ ہے کہ راولیوں کے اوصاف میں صرف عدالت پر بی اکتفائیس کیا گیا بلکہ شرائط شہادت کو بھی پیش نظر رکھا گیا ہے۔

ابن شہاب زہری، امام مالک، امام بخاری حدثنا اور اخرناک درمیان فرق ہیں کرتے جب کہ ابن جرتے ، اوزائ، امام شافعی، امام احمد بن خبن نظیم نظیم کرتے ہیں کہ ابن جرتے ، اوزائ، امام شافعی، امام حدثنا اور اخرنا میں فرق قائم رکھا ہے۔ "حدثنا "کا استعمال اس وقت کرتے ہیں کہ جب شاگرد سے اور "اخرنا" کا استعمال اس وقت کرتے ہیں کہ جب شاگرد برھے اور اخرنا میں ایک کا استعمال دور ای وجہ سے اکثر محدثین حدثنا اور اخرنا میں ایک کا استعمال دور مری جگہ جائز نہیں جھتے۔امام سلم نے احتیاط کے پیش نظر استعمال دور مری جگہ جائز نہیں جھتے۔امام سلم نے احتیاط کے پیش نظر

یک طریقه اختیار کیا ہے اور صد ثنا اور اخبرنا کے در میان فرق کو قائم رکھا ہے۔

○ امام سلم نے سند حدیث میں راویوں کے اساکے صبط کابڑا خیال رکھاہ، جس راوی کا اصل سند میں صرف نام ذکر کیا گیاہو اور نسب کا ذکر نہ ہوجس کے سبب ابہام پیدا ہو تودہ اس کی وضاحت کرتے ہیں، گر احتیاط کے ساتھ کہ استاد کے بیان کئے ہوئے الفاظ میں خلل نہ آ۔ کہ۔

ای طرح راوی کے آم، صفت، کنیت یانب میں اختلاف ہو تو امام سلم اس کو بھی بیان کر دیتے ہیں۔ نیزجس اساد میں کوئی علّت ہو اس کو بھی ظاہر کر دیتے ہیں۔ سند میں آگر انصال یا ارسال ہو، اور متن میں زیادگی یا کی کا اختلاف ہو تو اس کو بھی واضح کر دیتے ہیں۔

ایک متن حدیث جب متعدد اسانید سے مردی ہوتو امام سلم ان تمام اسانید کو ان کی احادیث کے ساتھ ایک بی جگہ ذکر کردیتے ہیں۔ وہ نہ ان احادیث کو متعدد ابواب میں متفرق کرتے ہیں، نہ ایک حدیث کی مختلف ابواب میں تنظیح کرتے ہیں۔ حدیث کو اس کے اصل الفاظ کے ساتھ وارد کرتے ہیں نہ روایت بالمنی کرتے ہیں اور نہ اختصار کرتے ہیں۔ نیزیاب کے تحت صرف احادیث لاتے ہیں۔ آثار صحابہ اور تول تابعین کے ساتھ احادیث کو مختلط نہیں کرتے۔

# صحيح بخارى اور سيخسلم كاموازنه

تمام علا کے نزدیک میح بخاری کارتبہ تمام کتب حدیث میں سب
سے بلند و بالا ہے البتہ بعض مغارب نے میج مسلم کوسیح بخاری پر ترجع دی
ہے اور حافظ الوعلی نیشالپوری نے کہا کہ اس آسان کے نیچ میج مسلم سے
بڑھ کر کوئی حدیث کی کتاب نہیں ہے اس لئے ضروری معلوم ہوتا ہے
کہ میچ بخاری اور میج مسلم کاموازنہ کر لیا جائے۔

ابل علم حضرات برخفی نہیں ہے کہ حدیث صحیح کارجوع اتصال، انقان، رجال اور عدم وشذوذ و عدم علل کی طرف ہوتا ہے۔ اتصال کے لخاظ سے دیکھیں توضیح بخاری کی احادیث کا اتصال زیادہ توی ہے کیونکہ امام بخاری راوی اور مروی عندکی طاقات کی شرط لگاتے ہیں کیونکہ امام بخاری راوی اور مروی عندکی طاقات کی شرط لگاتے ہیں

اور امام سلم صرف معاصرت كوكافي بجھتے ہيں۔

اتقان رجال کے لحاظ سے دیمیں تب بھی سیح بخاری کی احادیث زیادہ قوی میں، اولاً اس لئے کہ امام بخاری طبقے ثانیہ لیتنی قلیل الملازمة مع التي س روايات كاصرف ابتخاب كرتے بي اور المامسلم اس طبقے سے تمام روایات کا استیعاب کرتے ہیں۔ ثانیًا اس وجد سے کہ جن لوگول سے روایت میں امام بخاری منفرد ہیں وہ چار سوتیں رادی ہیں جن میں سے ۸۰ کو ضعیف قرار دیا گیا ہے اور امام سلم جن لوگوں سے روابیت میں منفرد ہیں وہ چھے سوہیں راوی ہیں جن میں سے ایک سوساٹھ کو ضعیف شار کیا گیا ہے۔ ثالثاً ان سبب سے کہ امام بخاری کے راولوں کو ضعیف قرار دیا گیا ہے۔ ان میں سے کیر امام بخاری کے بلاواسطہ استاد ہیں اور وہ ان کے حالات سے انچھی طرح واتف تع اور ان كى روايات كوجائج اور بركد كت تعدر خلاف امام مسلم کے کہ ان کے جن راولوں پر جرح کی گئے ہے ان میں ہے اکثر امام مسلم کے بالواسط استادیں اور ان کے لئے ان لوگوں کی روایات کوخود پر کھنے کا کوئی موقع نہ تھا۔ رابعًا اس وجہ سے کہ امام بخاری نے ایسے راوبوں سے بہت کم روایت کی ہے اور امامسلم نے ان سے بہت زیادہ روایت کی ہے۔

عدم شذوذ اور عدم علل کے اعتبارے ملاحظہ کریں تب بھی سیج بخاری سیج سلم پر فوقیت رکھتی ہے۔

**-**اساء الرجال+ مديث+ بخارى شريف\_

مسلمان: امت مسلم ک افراد به نام حضرت ابراہیم النظافیٰ کی ایجاد ہے۔ قرآن پاک میں ارشاد ہے ملة ابیکم ابواهیم هوسما کم المصلمین من قبل (تمہارے باپ ابرائیم کافر بہای نے بہلے تمہارا نام مسلمان رکھا تھا) (سورۃ جج، آیت ۱) اس تمدکی تاریخ قربانی سے شروع ہوتی ہے کہ جب حضرت ابرائیم نے حضرت اساعیل کو قدا کا تھم ہوا ہے۔ اساعیل کو قدا کا تھم ہوا ہے۔ تمہاری کیا رائے ہے؟ تو حضرت اساعیل نے نہایت استقلال کے ساتھ مردن جھکادی کہ یہ سرحاضرے۔ اس موقع پر فدانے اسلماکا ساتھ مردن جھکادی کہ یہ سرحاضرے۔ اس موقع پر فدانے اسلماکا

نفظ استعال کیاجو اسلام سے ماخوذ ہے۔ اس کے معنی تسلیم اور حوالمہ کر دینے کے تیں۔ فلما اسلما (پھر جب دونوں نے اپنے آپ کو (ہمارے)حوالے کردیا)۔ (سور ؤ صافات آیت ۳)

حضرت اسائل اور حضرت ابراہیم کا ید وصف قبول ہوا، فد ہی شعار قرار پایا اور اک بنا پر حضرت ابراہیم نے اپنے پیروان ملت کا نام بسلم"رکھا۔

ا مستد احمد مجموعه احادیث جو امام احد بن طنبل نے مرتب کیا۔ اس مجموع میں امام صاحب نے اشحاکیس ہزار احادیث جمع کیں۔ استاء الرجال + مند + سنن + حدیث۔

مسیلمہ کراپ: اسلام تاریخ کاسب سے مشہور مدی بنوت بہا اور مجبی اسلام کے بعد ایک و فدر یند منورہ بھیا۔ مسلمہ بھی اس و فدیں شریک تھا۔ و فد کے دوسرے ارکان کی طرح مسلمہ بھی اس و فدیں شریک تھا۔ و فد کے دوسرے ارکان کی طرح مسلمہ بھی آس و فدیں شریک تھا۔ و فد کے دوسرے ارکان کی طرح مسلمہ نے بھی آپ بھی کے ہاتھ پر بیعت کی۔ مسلمہ ذاتی وجاہت اور قالیت کے کھاظ سے اپ قبیلے میں متاز اور طاقت اسانی اور فصاحت و انشار دازی میں ضرب المثل تھا اس لئے اس نے بیعت کرنے کے بعد بارگاہ نبوت میں درخواست کی کہ حضور کھی بھی پانا فلیغہ و جانشین بارگاہ نبوت میں درخواست کی کہ حضور کھی بھی پانا فلیغہ و جانشین بارگاہ نبوت میں درخواست نی کریم کھی کے سامنے پڑی تھی۔ آپ کھی نے فرایا، مقرر فرا دیں۔ یہ درخواست نی کریم کھی کے سامنے پڑی تھی۔ آپ کھی نے فرایا، دیکے مسلمہ کمی تھا کہ دیکے و شریک بنالیں لیکن آپ کھی کی اس جواب نے اس کے فل امید کو بالکل خشک کردیا۔

آس جواب نے اس کے فل امید کو بالکل خشک کردیا۔

جب مسلمہ ادھرے مالیاں ہوا توبہ وقت مراجعت اس کے دل میں خود نی بننے کے خیالات موجزن ہوئے اور اپنے قبیلے میں پہنچ ک لوگول سے کہنے لگا کہ جناب محدرسول اللہ (علیہ الصلاۃ والسلام) نے اپنی نبوت میں اسے شریک کرلیا ہے۔ وہ اپنی من گھڑت وقی و البهام کے افسانے سناسنا کر لوگوں کو راہ حق سے مخرف کرنے لگا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ بعض کمزور اعتقاد افراد سرور انبیاء بھٹ کی نبوت کے ساتھ مسیلہ کی نبوت کے بھی قائل ہوگئے۔
نبوت کے بھی قائل ہوگئے۔

جب مسیلمہ کی ان شرار توں کی اطلاع آسان نوت میں پہنی تو حضور سید المرسلین بھٹے نے قبیلہ بوصنیفہ کے ایک متازر کن رحال بن عضوہ اس غرض سے بمامہ روانہ فرمایا کہ مسیلمہ کو سجھا بجھا کر راہ راست پر لائمیں۔ مسیلمہ بڑالسان اور خوش بیان تھا۔ رحال نے مسیلمہ کو راہ رست پر لانے کی بجائے الٹا اثر قبول کر لیا اور مرور کائنات بھٹے کے ساتھ مسیلمہ کی بھی نبوت کا اقرار کر کے اپنی قوم سے بیان کیا کہ خود جناب محمد رسول اللہ (بھٹے) فرماتے تھے کہ مسیلمہ نبوت بیان کیا کہ خود جناب محمد رسول اللہ (بھٹے) فرماتے تھے کہ مسیلمہ نبوت کی نبوت سلیم کر کی اور سارا قبیلہ اس کے دام ارادت میں پھن کر کی نبوت سلیم کر کی اور سارا قبیلہ اس کے دام ارادت میں پھن کر مرتد ہوگیا۔

کے دنوں کے بعد بنوصیفہ کا ایک اور وفد مینۃ الرسول گیا۔ ان لوگوں کو مسیلہ کی تقدیس وطہارت ہیں بڑا غلو تھا۔ یہ لوگ مسیلہ کے شیطانی البامات کو صحابہ کرام رضوان اللہ علیم کے سامنے بڑے فخر سے وجی الجی کی حیثیت سے وجی الجی کی حیثیت سے پیش کررہے تھے۔ جب حضرت خیرالانام محمد اللہ کا کا ان وفد کی اس ماؤف ذہنیت کاعلم ہوا اور آپ کو الناز کے بیت کہ بنوصیفہ نے اسلام سے مخرف ہوکر مسیلہ کا نیا طریقہ اختیار کر میں کہ بنوصیفہ نے اسلام سے مخرف ہوکر مسیلہ کا نیا طریقہ اختیار کر لیا ہے تو حضور پیش نے ایک خطب دیا جس میں حمد اور شائے الجی کے بعد فرمایا کہ مسیلہ ان تیس مشہور کذابوں میں سے ایک کذاب ہے جو دجال اعور سے پہلے ظاہر ہونے والے ہیں۔ اس دن سے اہل ایمان مسیلہ کو مسیلہ کو مسیلہ کو مسیلہ کو اسیلہ کو مسیلہ کو اسیار کو مسیلہ کو اسیلہ کو مسیلہ کو اسیلہ کو مسیلہ کو مسیلہ کو اسیلہ کو مسیلہ کو اسیلہ کو مسیلہ کو اسیلہ کو مسیلہ کو اسیلہ کو اسیلہ کو مسیلہ کو اسیلہ کو اسیلہ کو اسیلہ کو مسیلہ کو اسیلہ کو اسیلہ کو اسیلہ کو اسیلہ کو مسیلہ کو اسیلہ کو مسیلہ کو اسیلہ کیا کہ انسان میں اسیلہ کو اسیلہ کو اسیار کیا کو اسیار کو اسیلہ کو اسیلہ کو اسیلہ کو اسیار کو اسیلہ کو اسیار کو اسیار کیا کو اسیار کیا کا کھور کو اسیار کو اسیار کو اسیار کو اسیار کیا کہ کو اسیار کو اسیار کیا کو اسیار کو اسیار کو اسیار کیا کو اسیار کو اسیار کو اسیار کو کیا کو اسیار کو کیا کہ کو کیا کہ کو کھور کو کھور کو کیا کو کیا کی کو کھور کو کیا کہ کو کھور کو کھور کو کھور کو کھور کیا کو کھور کو کھور کیا کہ کو کھور کو کھور کو کھور کیا کھور کو کھور کیا کی کو کو کھور کو کھو

میلمہ نے کمال جمارت و بے باک کے ساتھ حضرت فخر الانبیاء ﷺ کے تام ایک خط رواند کیا جس میں لکھا تھا: "مسلمہ رسول اللہ کے نام۔ معلوم ہوا کہ امر نبوت میں آپ ﷺ کا شریک کار ہوں۔ عرب کی سرز مین نصف ماری

( یعنی بنوحنیفه کی) اور نصف قریش کی ہے، کیکن قوم قریش زیادتی اور ہے انصافی کررہی ہے۔"

یہ کمتوب اپی قوم کے دو شخصوں کے ہاتھ مسیلمہ نے مینہ منورہ روانہ کیا۔ آپ بھی نے ان دو قاصدوں سے بوچھا کہ مسیلمہ کے ہارے میں تمہاراکیاعقیدہ ہے؟ انہوں نے کہا ہم بھی دی کہتے ہیں جو ہمارے تیغبرکا ارشاد ہے۔ یہ من کر آپ بھی نے فرمایا کہ اگر قاصد کا قتل جائز ہوتا تو میں تم دونوں کی گرون مار نے کا حکم دیتا۔ اس روز سے دنیا میں یہ اصول سلم اور زبان زد خاص وعام ہوگیا کہ قاصد کا قتل جائز ہیں۔ آپ بھی نے اس ارشاد گرای سے یہ بھی ثابت ہوا کہ جس شیں۔ آپ بھی نے اس ارشاد گرای سے یہ بھی ثابت ہوا کہ جس طرح جمونے نبی واجب القتل ہیں ای طرح ان کو جانبی مانے والے بھی گردن زنی ہوتے ہیں۔ حضرت سید موجودات بھی نے اس خط کا بیہ جواب لکھوایا:

منجانب محدرسول الله ، بنام مسیلمه کذاب ، سلام ال شخص پر ہوجو ہدایت کی پیروی کرے۔ اس کے بعد معلوم ہوکہ زمین اللہ کی ہے۔ اپنے بندوں میں ہے جس کو چاہتاہے اس کا مالک بنادی آ ہے اور عاقبت کی کامرانی متقبول کے لئے ہے۔ "

اس کے چند ہی روز بعد آفتاب رسالت رحت الی کے شق میں مستور ہوگیا۔

اب امیر المؤمنین حضرت صدیق اکبر شف سیف الله خالد بن ولید گو اید اشکر گرال کے ساتھ مسیلہ کے مقابلے بیں جانے کا تھم دیا اور وہ دار الخلافت ہے باد و برق کی می تیزی کے ساتھ بمامہ کو روانہ ہوئے۔ اس اثنا بیں حضرت عکرمہ کی طرح شرجیل نے شاب زدگ ہے کام لے کر حضرت سیف اللہ کی آمہ ہے پہلے بی مسیلہ کی حربی تو ت کا اندازہ کئے بغیر مرتدین بنو حنیفہ ہے مقابلہ شروع کر دیا جس بین انہیں بھی ناکامی کامنے دیکھنا پڑا۔ جب حضرت خالد کو مسلمانوں کی ہزیت کا علم ہوا توشر جیل کو سخت ملامت کی اور فرمایا ہماری آمہ کا انظار کئے بغیر کیوں چیش و تی گی۔ تہماری محبت پہندی کا مقید ہے کہ وثمن کی جمیت پہنے ہے کہ وقت ور ہوگئے ہے اور اس کے حوصلے بڑھ گئے۔

حضرت خالد اور رئیس المرتدین مسیلمہ میں معرکہ آرائی شروع ہوئی۔ اس لڑائی میں مسیلمہ کے ہمراہ چالیس ہزار فوج تھی اور اسلای اشکر صرف تیرہ ہزار تھا۔ حضرت خالد نے پہلے اتمام جمت کے لئے مسیلمہ اور اس کے بیروؤں کو از سرنودین اسلام قبول کرنے کی دعوت دی مسترد کر دیا۔ دوسرے صحابہ کرام نام کے بیری پندوموغلت کی تدبیریں چلائیں، لیکن مسیلمہ گم کردگان راہ کے بیمی پندوموغلت کی تدبیریں چلائیں، لیکن مسیلمہ گم کردگان راہ کے بیمین داعتقاد کی محرم جوثی میں کچھ فرق نہ آیا۔

یہ لڑائی بڑی خوف ناک تھی۔ یہ اسلام اور کفر کی زبروست آویزش تھی کہ اس سے پہلے مسلمانوں کو ایسے شدید معرکے سے بھی سابقہ نہ پڑا تھا۔ کی دن تک محاذ آرائی کے بعد فتح مسلمانوں کے نصیب بین آئی۔ مسلمہ مارا گیا۔ ایس ہزار مرتدین قصر ہلاکت بیس پڑے اور حسب بیان ابن خلدون ایک ہزار ای مسلمان شہید ہوئے۔

م ش

کو "شرح الآثار" اور " مختلف الخدیث" بھی کہتے ہیں، اور اس سے مراد وہ کتب حدیث ہیں جن میں متعارض احادیث کی تطبیق اور مشکل المراد احادیث کے محمل کی تعیین کی گئی ہو۔ ان میں کوئی خاص ترتیب بہیں ہوتی، بلکہ مولف کیف ما انفق احادیث کو ذکر کرکے ان کی تشریح کرتا ہے۔ اس نوع کی بھی بہت کی کتب تکھی گئی ہیں۔ کہاجاتا ہے کہ اس نوع میں مسب سے پہلے مصنف امام شافع ہیں، جنہوں نے اپنی "کتاب الام" کے بعض حصول میں بی کام کیاہے، لیکن با قاعدہ طور پر اس موضوع پر سب سے پہلے امام ابن جریج "نے قلم اٹھایا۔ نیزانو محمد بین قتیبہ" اور امام ابن عبد البر نے بھی کتا ہیں تکھیں، گریہ سب کتا ہیں نایاب ہیں۔ موجودہ دور میں اس موضوع پر دو کتا ہیں معروف و نایاب ہیں۔ موجودہ دور میں اس موضوع پر دو کتا ہیں معروف و متداول ہیں، ایک امام ابو جعفر طحادی "کی "مشکل الآثار" جو چار متداول ہیں، ایک امام ابو جعفر طحادی "کی "مشکل الآثار" جو چار علدوں ہیں ہے، دو سری علامہ ابو بکر الفورک کی "مشکل الحدیث۔" یہ دو نوں کتا ہیں حیدر آباد دکن سے شائع ہو چکی ہیں۔

مشکوق شمرلیف: احادیث کا مجموعہ جے محمد بن عبداللہ الخطیب نے مرتب کیا۔ احادیث کا بیہ مجموعہ جھے ہزار سے زائد احادیث پرشتمل ہے اور اس میں بخاری شریف، سلم شریف، ترذی، نسائی، ابن ماجہ اور ویگر اہم کتب احادیث سے حدیثیں لگئی ہیں۔ مشکوۃ شریف، دراصل کتاب المصابح کا زیادہ مدون المذیش ہے۔ مشکوۃ المصابح میں احادیث کی اساد کو بیان کیا گیا ہے جبکہ کتاب المصابح میں بداساد حذف کردی گئی تھیں۔

ا مشوره العبد كانظم ونسق جلان كي مضول بس به مشوره المحمض و المحمد الله كان من المحمد الله منعب الله منعب الله و الله عمد المراجعة الله و الله عمد المرائعة الله و الله عمد الله و الله عمد الله و الله عمد الله و الله و

منشیخه علم حدیث کی ایک اصطفاح ، اس کتاب کو کہتے ہیں جس میں صرف ایک یا چند شیوخ کی احادیث جمع کر دی گئ ہوں، بیسے "مشیخة ابن البخاری و علیها ذیل للحافظ المذی، مشیخة ابن شاذان الکبری، مشیخة ابن القاری -

# م ص

مصابیح السند: رکن الدین بنوی کی تعنیف جس بیس انہوں نے مضابین کی ترتیب کے لحاظ ہے احادیث جمع کی ہیں۔ انہوں نے ہریاب ہیں پہلے مجے احادیث مجتم ہتاری اور صحیح سلم ہے کی ہیں۔ اس کے بعد «حسن احادیث سنن الی واؤد اور جائ ترخی ہے کی ہیں۔ رکن الدین بنوی کا کہنا ہے کہ اس کتاب ہیں کوئی "منکر" یا" موضوع" حدیث نہیں ہے۔ بعد میں اس کتاب کو ولی الدین نے مرتب کیا اور اس کانام "مشکوة المصابح" رکھا۔ رکن الدین بنوی شافعی خدہب کے محدث ومضر تھے۔ جواہرات کے قریب ایک گاؤں العظی ابتحثور ہیں پیدا ہوئے۔ جب کہ مروالروز میں وفات پائی ۔ جب مشکوة شریف۔

مصاحف المصاحف النكابول كوكت بين جن بين قرآن الكه المصاحف النكابول كوكت بين جن بين قرآن الكه اصطلاح - كتب المصاحف النكابول كوكت بين جن بين قرآن كريم كى جمع وترتيب اختلاف قرات اور اختلاف في كارخ كيان كى جائي بيان كى جائي ہي مثلاً ابن عام كى "كتاب المصاحف " كے نام ہے كتابيل لكسى بيل، جن مي «كتاب المصاحف لابن اشت» «كتاب المصاحف لابن الله مثبور بيل، ليكن آن واؤد" ، "كتاب المصاحف لابن الله بارك" زياده مشهور بيل، ليكن آن الله عاص عرف ايك كتاب موجود به اور وہ به "كتاب المصاحف لابن الله واؤد" جو الم البوداؤد صاحب المنن كے المصاحف لابن الله حادث بي حادث المحادث لابن الله عادر بيلان الله واؤد عمد بيلان المحادث المنا كي تاليف به اور بي عرص بيلان الله كيا الله المحادث المحا

# م ط

مطعم من عرى: وه تخص جس نے بى كريم الله كو طائف سے والى پر پناه دى - بى كريم الله طائف سے تشريف لائے تو چند روز نخله ميں قيام كيا - بھر غار حرا تشريف لے كئے اور يہال سے مطعم

بن عدی کے پاس بیغام بھیجا کہ آیادہ آپ کی کو اپن حمایت لے سکتا ہے؟ مطعم نے آپ کی یہ ورخواست قبول کر لی اور اپنے بیٹوں کو
کہا کہ حرم میں ہتھیار لگا کر جاؤ۔ مطعم خود اونٹ پر سوار حرم میں آیا
اور اعلان کیا کہ میں نے محد کی کی کو پناہ دی۔ مطعم بن عدی نے غزوہ
بدر میں کفرکی حالت میں انقال کیا۔ کا لف، سفر+بدر، غزوہ۔

# م می

معافر بن جبل : صحابی رسول الله عزوه بدراور اس کے بعد کے تمام غزوات میں شرکت کی۔ بی کریم الله کو ان سے خاص انس تھا، اس لئے اپ اونٹ پر آپ الله اپ ساتھ بھایا کرتے ہے۔ رسول الله الله کے وصال کے بعد شام منتقل ہوگئے اور دہیں مستقل سکونت اختیار کرلی۔

حضرت معاذبن جبل کا انقال جنگ عمواس میں ہوا۔ وہ جید اور فاضل صحابہ میں شار کئے جاتے تھے۔

معالی الآثار: امام طحادی کا مرتب کردہ مجموعہ احادیث۔
دیگر مجموعہ بائے صدیث سے محانی الآثار اس لحاظ سے مختلف ہے کہ
جس زمانے میں امام طحادی نے یہ مجموعہ مرتب کیا اس زمانے میں
مستشرقین، طحدین، منکرین حدیث اور غیر مقلدین کی طرف سے
حدیث پر طرح طرح کے اعتراضات اٹھناشروع ہو گئے تھے۔ چنانچہ
امام طحادی اور دیگر علمانے یہ محسوس کیا کہ تقابل انداز میں فن حدیث
کی الیمی کوئی کتاب ہوئی چاہئے جس میں ان اعتراضات کے جوابات
دیے گئے ہوں۔ چنانچہ امام طحادی نے یہ کتاب مرتب کی۔
دیے گئے ہوں۔ چنانچہ امام طحادی نے یہ کتاب مرتب کی۔

گمیجران وہ غیر معمولی، خلاف معمول اور عقل کو عاجز کر دینے والا واقعہ جونی سے سرز دہو۔ یہ خاص واقعہ نبی کے ہاتھوں اللہ تبارک و تعالی کی طرف سے ہوتا ہے اور اس کا مقصد نبی کی شہادت کے طور پر نبی لوگوں کے سامنے ولیل پیش کرنا ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر نبی کریم بھی کا معراج کا واقعہ، شق قمرو غیرہ کے واقعات مجرہ ہیں۔ اس

طرح حضرت علینی النظیمی کا مردے کو زندہ کرنا، حضرت موکی النظیمین کے عصاکا اژدھابن جاناجیے واقعات معجزہ ہیں۔

حضرت مولانا قاری محدطیب نے اس موضوع پر «معجزه کیاہے" کے عنوان سے ایک مبسوط رسالہ تحریر فرمایا ہے۔ اس کتائی میں وہ لکھتے ہیں:

انسان کی خوبی صرف صلاحیت کی ہے۔ اس صلاحیت کو اجاگر کرنے ہیں کہ کرنے کے انجیاء بھیج گئے تونی آگر دنیا میں دعوی کرتے ہیں کہ ہم اللہ تعالی کی طرف ہے آئے ہیں۔ ہم حق تعالی کا قانون لے کرآئے ہیں۔ اس دعوے کے لئے ضرورت پڑتی ہے دلیل کی، اس لئے کہ آئھوں ہے کسی نے دیکھا ہمیں کہ نبی کے اوپر قانون اتر رہاہے، یانبی صاحب علم بنے ہیں، نبی کسی کمتب میں ہمیں پڑھتے، کسی مدرے ہے تعلیم نہیں پاتے، ایک دم بیک دم یہ دعوی کرتے ہیں اور وہ علم پیش تعلیم نہیں پاتے، ایک دم بیک دم یہ دعوی کرتے ہیں اور وہ علم پیش کرتے ہیں کہ دنیا کے علما اور عرفاعا جزرہ جاتے ہیں۔

تو اول تویکی خود ایک بڑی دلیل ہے کہ بغیر بڑھے کھے اس درجہ کے علوم ظاہر کرنا کہ دنیا کے اہل علم عاجز ہو جائیں گربہر حال نبوت کے شوت کے لئے دلائل کی ضرورت بڑتی ہے۔

کیونکہ نبوت ایک وعویٰ ہے کہ میں اللہ کی طرف ہے آیا ہوں،
میں قانون لے کر آیا ہوں اور ساتھ میں یہ وعویٰ کہ جو میں کہوں گاوئی
حق ہوگا۔ اس کے سواکوئی چیز حق نہیں ہو علی، اور ساتھ ہی یہ وعویٰ
کہ جو میں کہوں گاطعی بات ہوگا اس میں تذہذب کی بھی گنجائش نہیں،
اس یہ ایمان لانا پڑے گا اور اس درجہ کا ایمان کہ نہ اس میں شک ک
مخوائش ہے، نہ تروو کی گنجائش ہے، نہ تذہذب کی۔ تو اتناظیم وعویٰ
کہ میں خدا کی طرف سے آیا ہوں، خدا کی طرف سے کتاب لایا ہوں،
خدا کی طرف سے دعویٰ لے کر آیا ہوں۔ ان وعووں کے دلائل میں
خدا کی طرف سے دعویٰ کے کر آیا ہوں۔ ان وعووں کے دلائل میں
انمیاکو وہ عجیب چیزیں دی جاتی ہیں کہ ونیا میں تمام مخلوق انہیں کر کے
نہیں دکھائے تی۔ وہ چیزیں نبی کے ہاتھ پر ظام ہوتی ہیں۔ نبی گویا تصرف
نہیں کرتے ہیں آسانی چیزوں میں بھی اور زمنی چیزوں میں بھی، علویات
میں بھی ان کے اثرات چینچے ہیں اور سفلیات میں بھی ان کے اثرات

ای کو مجرہ کہتے ہیں کہ خرق عادت کے طور پروہ باتی دکھانا کہ دنیا ان کی مثال پیش کرنے اور ان جیسا کام کرنے سے عاجز رہ جائے۔ یہ اس کی دلیل ہوتی ہے کہ بے شک یہ خداکی طرف سے آیا ہے۔ خدانے اس کے ہاتھ پروہ تو تیس ظاہر کی ہیں کہ جن تو توں کے ہوتے ہوئے یک کہاجائے گا کہ یہ فرستاوہ خداوندی ہے۔ ذاتی طور پر کوئی وعوی لے کر نہیں آیا، خداکی طرف سے آیا ہے۔ یہ بہ طور سند کے چیزیں ہیں کی جارہی ہیں۔

تو انبیا کو معجزات دئے جاتے ہیں۔ معجزہ خرق عادت ہوتا ہے۔
عادت کے طور پرجو افعال ہوتے ہیں ان ہے بالاتر ہوتا ہے۔ اس لئے
کہ معجزہ در حقیقت خدا کافعل ہوتا ہے جو ظاہر توہوتا ہے ہی کے ہاتھ پر
مگرآتا ہے من اللّٰہ۔ توبشر اس سے عاجز ہوتا ہے۔ اس واسطے بشر کو ماننا
پڑتا ہے کہ یہ خدائی چیزیں ہیں اور یہ بھی خدا کافرستادہ ہے۔ خدائے
پڑتا ہے کہ یہ خدائی چیزیں ہیں اور یہ بھی خدا کافرستادہ ہے۔ خدائے
ماتھ کے ہیں توبقینا خدا کے اقوال بھی اس کے
ماتھ ہیں۔ جب افعال سے مدد کی جارہی ہے تو اقوال بھی یہ ضرور خدا
ہی کی طرف ہے نقل کر رہا ہے۔

توحق تعالی اقوال دیتے ہیں اور نبی کے ساتھ اپنے افعال کرتے ہیں تاکہ وہ فعل قول کی حقانیت اور صداقت کی دلیل بن جائے۔وہ نبی کی صداقت کے لئے ہوتے ہیں اس لئے معجزہ نبوت کی دلیل ہوتا

ابراہیم الطبیقالی کی نار کو گلزار بنا دیا گیا، عادثا یہ چیز متبعد ہے اور مکن نہیں ہے کہ آگ فیمنڈک کا کام دے اور برو سلام بن جائے۔ یقیناً خرق عادت ہے۔ جب یہ مجزہ ذات اقدس پر ظاہر ہوا تو یقیناً تھے والوں نے یہ سمجھا کہ یہ خدا کی طرف سے ہے، بندوں کے ہاتھ میں توت نہیں۔

حضرت صالح النظیفان نے پھریں ہے او نٹنی نکالی وہ چرتی بھی تھی اور کھاتی بھی تھی۔ اس کے بچہ بھی ہوا۔ یقینا عادة یہ چیز متبعد ہے کہ پھر کے اندر سے جان دار بیدا ہوا اور جاندار بھی غیر معمولی کہ قد و قامت بھی اتنا طویل و عریف کہ عام او نشیوں کا قد و قامت اتنا نہیں ہوتا۔ کھانا بھی اس کا ایسا عجیب و غریب کہ چرنے یہ آئی تو ایک وم

مارے کھیت چرگئ، پینے میں آئی تو تالاب خٹک کر دئے۔ یہ ساری چیزی خوارق تھیں۔ عادت کے مطابق نہیں تھیں۔ ان افعال کو دیکھ کر دلوں نے بقین کیا کہ یہ بے شک فرستادہ خداہے۔ کس نے مانا اگر دل میں تسلیم ورضا آگئ۔ کس نے د، مانا اگر عناد اور تجود کاجذبہ پیدا ہو گیا گر میں نے دہ مانا اگر عناد ور تسلیم کیا کہ یقیناً یہ کوئی غیر معمولی چیزے جو خداکی طرف ہے۔

تونار خلیل ایک مجزہ ہے۔ ناقۂ صالح ایک مجزہ ہے۔ بدیبضابھی ایک مجزہ ہے کہ موٹی النظیفال ہاتھ گریبان میں ڈالتے ہیں اور جب نکالتے ہیں توسورج کی طرح روثنی پڑرہی ہے۔ عادہ یہ چزیعید ہے کہ کوئی شخص گریبان میں ہاتھ ڈالے اور نکلے تووہ سورج بن جائے۔

عصائے موخل بھینا مجزہ ہے کہ اس کو پھر پہ مارتے ہیں تو ہارہ چشٹے بہہ پڑتے ہیں۔ بہتے ہوئے پانی پہ مارتے ہیں تو وہ پھر کی طرح سخت ہمہ پڑتے ہیں۔ بہتے ہوئے پانی پہ مارتے ہیں تو وہ پھر کی طرح سخت ہوجا تا ہا وربارہ راستے بن جائے ہیں۔ تو جا یہ کوسیال بنادیا اور سیال کو جائد کیفی انقلاب ما ہئیت پیدا کر دینا بھینا خرق عادت ہے۔ عادةً یہ چیز مستبعد ہے کہ دریا کا پانی خود بخود رک جائے، راستے بن جائیں۔ یا ایک لاٹھی مار نے سے پھر سے چشتے بہہ پڑیں۔ خود لاٹھی مجزہ ہے کہ ہاتھ میں اسے رکھو تو لاٹھی ہے اور کسی چیز پر مار دیا، پھینک وو تو اثر دہا بن کر لہرانے اور پھنانے گے۔ یہ یقیناً معجزہ ہے۔ عادةً یہ چیز ہیں ہوتی کہ لاٹھی ہاتھ میں لو تو لاٹھی اور چھینکو تو وہ اثر دہا بن جائے۔ اس طرح حضرت عسلی النظیفی کی احتیائے موتی اور ابرائے اکی و ابر ص

توتمام انبیاء علیم السلام کو پچھ سندیں الیں دی گئ کہ جن سندوں کے ذریعے سے لوگ باور کرسکیں کہ یہ اللہ تعالیٰ کا بھیجا ہوا ہے، اور جو پچھ یہ تول سے کہدرہا ہے جب کہ یہ فعل اس کے ساتھ ہیں تو یقیناً یہ قول بھی خدائی کا ہے جس کو یہ نقل کررہا ہے۔

توجیسے افعال کے حق میں وہ مظہرہ کد کار فرمائیاں قدرت کی ظاہر ہو رہی ہیں اور جائے ظہور بنا ہوا ہے نبی کابدن۔ (معجزہ کیا ہے؟ از مولانا قاری محمد طیب ")

جم علم عدیث کی ایک اصطلاح۔ ان کتب عدیث کو کہتے ہیں جن میں کسی محدث نے اپنے شیوخ اور اساتذہ کی ترتیب سے اصادیث جم کی ہوں، لینی ایک شیخ کی احادیث ایک جگہ اور دوسرے کی دوسری جگہ وہلم جرا۔ لیکن حضرت شیخ الحدیث مولانا محمد زکریا صاحب مظلم نے لکھا ہے کہ یہ تعریف درست نہیں۔ ورحقیقت مجم صاحب مظلم نے لکھا ہے کہ یہ تعریف درست نہیں۔ ورحقیقت مجم عدیث کی وہ کتاب ہے جس میں حروف تہجی کی ترتیب قائم کی گئی ہو، عواہ یہ ترتیب صحابہ کرام شمیں ہویا شیوخ میں۔ اس طرح "مجم" اور "مسند" میں عموم خصوص مطلق کی نسبت ہوگئ۔ اس نوع کی محمد د کتابیں مشہور ہیں، مثلاً مجم اسائیل، مجم ابن الغوطی وغیرہ لیکن سب سے زیادہ مشہور امام طبرائی کی معاجم ہیں۔ انہوں نے تین معاجم کسی

ہ المجم الكبير، جس ميں محابہ كرام الكي ترتيب سے احاديث جمع كى گئ

🗗 المجھم الاوسط، جس میں شیوخ کی ترتیب سے احادیث جمع کی گئ

الجعم السغيرجس يسامام طبرانی نے اپنے تمام شيوخ ميں ہے ہر
 ایک کا ایک ایک حدیث ذکر کی ہے۔

پېلی دو کتابیں نایاب ہیں، البتہ ان کی احادیث علامہ بیٹی گی '' جمح الزوائد'' میں مل جاتی ہیں۔

سورة بن اسرائيل بين الله تعالى ارشاد فرمات بين: سبحن الذى السرى بعيده ليلا من المسجد الحوام الى المسجد الاقصى الذى باركناحوله لنويه من ايا تنا-انه هو السميع البصير (ترجمه) وه ذات پاك ب جو اپنے بندے كوشب كے وقت مسجد حرام ب مسجد اقصى تك جس كے گردا گرد بم نے بركتيں ركھى بين لے گئ تاكہ بم ان كو اپنے بحم عجا كبات قدرت وكھلاديں بے شك الله تعالى برك سنے والے برك ويكھنے والے بين (بيان القرآن)

آیت کے شروع میں لفظ سجان لے آئے ہیں، یہ الفظ الله تعالیٰ کی قدرت پر دلالت کرتا ہے۔ اس آیت کی تعرق میں مفتی شفج صاحب این تفیر میں دقم طراز ہیں:

"اس آیت میں واقعہ معراج کابیان ہے جو ہمارے رسول فیکنا کا ایک خصوص اعزاز اور امتیازی معجزہ ہے۔ لفظ اسریٰ، اس بے بعد لیلا کے لفظ ہے جس کے محن رات کو لے جانے کے ہیں، اس کے بعد لیلا کے لفظ سے جس کے مخی رات کو لے جانے کے ہیں، اس کے بعد لیلا کے لفظ سے صراحتاً بھی اس مغہوم کو واضح کر دیا اور لفظ لیلا کے نکرہ لانے ہے صراحتاً بھی مرف ہوں اس طرف بھی اشارہ کر دیا کہ اس تمام واقعہ میں بوری رات بھی صرف ہوا اس کا بلکہ رات کا ایک حصنہ صرف ہوا ہے۔ مسجد حرام ہے مسجد اس کا اسفر جس کا ذکر اس آیت میں ہوا اس کا نام معراج ہے۔ اسراء اس آیت کی نص قطعی ہے ثابت ہے اور معراج کا ذکر سورہ بھی کی اس آیت کی نص قطعی ہے ثابت ہے اور معراج کا ذکر سورہ بھی کی طرف متواترہ ہے ثابت ہے۔ بعدہ۔ اس آیات میں ہے اور احادیث متواترہ ہے ثابت ہے۔ بعدہ۔ اس مقام اعزاز و اکرام میں لفظ بعبدہ ہے ایک خاص محبوبیت کی طرف اشارہ ہے کیونکہ حق تعالی کی کوخود فرمادیں کہ یہ میرابند ہے، اس سے بڑھ کر کسی بشرکا بڑا اعزاز نہیں ہوسکا۔ حضرت حسن دہوی نے خوب فرمایا ۔

بنده حسن بصدر زبان گفت که بنده توام تو بزبان خود بگویند نواز کیتی (معارف القرآن مفتی محرشنی ۵۵ مراس

### لفظ عبد کی تشریح

لفظ عبد کی تشریح کے لئے ہم علامہ محود آلوی کی طرف رجوع کرتے ہیں۔وہ فرماتے ہیں:

"جب حضور ﷺ درجات عالیہ اور او نچ مراتب تک پنچ تو اللہ تعالی نے حضور ﷺ کی طرف وی کی، اے محر ﷺ ہم تجھے کس چیز سے مشرف کریں؟ تو آنحضرت ﷺ نے فرمایا کہ اے اللہ! آپ میری طرف عبودیت کی نسب کرویں"

(تغییرروح المعانی علامه آلوی م ۵ مرس)

معلوم ہوا کہ آنحضرت ﷺ کو یہ بات پیند تھی کہ جھے عبد کہد کر پکاراجائے۔ دو مری بات یہ بھی ہے کہ لفظ عبد لانے میں نکت یہ ہے کہ جب حضرت عیمیٰ کو اللہ تعالیٰ نے آسانوں پر اٹھالیا تو نصاری ان کے ابن اللہ (خدا کابیٹا) ہونے کے مدی بن گئے۔ خدائے برتر نے ہم گناہ گاروں پر شفقت قربائی اور اس شرک ہے بچانے کی غرض ہے صاف طور پر آنحضرت ﷺ کے لئے عبد کا لفظ استعال قربایا تاکہ ہم بھی آپ ﷺ کی نسبت وہ دعویٰ نہ کردیں، کیونکہ جو عبد ہوگاوہ ہرگز خدائیں ہوسکا۔

یہ معراج جسمانی ہوئی ہے مرف روحانی نہیں ہوئی بکہ آنحضرت ﷺ خورز مین ہے آسان کی طرف تشریف لے گئے تقے اور یہ معراج بیداری کی حالت میں ہوئی ہے اور یہ کوئی خواب کا واقعہ نہیں ہے۔

جمہور أتت كاذب إلى ہے جو اوپردرج كيا كيا ہے۔ صرف چند افراد اس مسلے ميں اختلاف كرتے ہيں اور وہ اس واقع كو خواب ہے سے تعبير كرتے ہيں كہ يہ خواب تھا اور بيدارى ميں يہ سفرنہيں ہوا ہے، ليكن ظاہرى بات ہے كہ جمہور فد جب كرم ہوتے ہوئے چند افراد كى بات كى اجميت باتى نہيں رہتى ہے۔ اكثر مغسرين كرام بھى جمہور كى بات كى اجميت باتى نہيں رہتى ہے۔ اكثر مغسرين كرام بھى جمہور كى بات كى اجميت باتى نہيں رہتى ہے۔ اكثر مغسرين كرام بھى جمہور كى بات كى اجميت باتى نہيں رہتى ہے۔ اكثر مغسرين كرام بھى جمہور كے ساتھ جن

چنانچه مفتی عظم پاکستان محمد شفیح بھی اس بات کے قائل ہیں کہ یہ واقعہ خواب کا واقعہ نہیں بلکہ حالت بیداری کا ہے۔ مفتی صاحب فرماتے ہیں:

"قرآن مجید کے ارشادات اور احادیث متواترہ سے ثابت ہے کہ اسراد معرائ کاسفرر وحائی نہیں تھا بلکہ جسمانی تھا جیسے عام انسان سفر کرتے ہیں۔ سورۃ کے پہلے ہی لفظ سحان میں اس طرف اشارہ موجود ہے، کیونکہ یہ لفظ تعجب اور کسی عظیم الشان امر کے لئے استعال ہوتا ہے۔ "(معادف القرآن ۵۵ مے ۳))

بہر حال مفتی صاحب بھی جہور کے ذہب کی تائید کرتے ہیں نیز مفتی صاحب نے آگے دیگر وجوہ بھی بیان کی ہیں جو اس واقعے کے عظیم الثان ہونے پر دلالت کرتی ہیں اور اس مفرکے حالت بیداری میں

ہونے پر دلالت کرتی ہیں۔ ای طرح ہے آگے چل کر مفتی صاحب نے ایک نوسلم کی شہادت کے عنوان سے ایک واقعہ بیان کیا ہے، یہ داقعہ ہی اس سفر کے حالت بیداری میں ہونے پر دلالت کرتا ہے۔ (تفصیلات کے لئے معادف القرآن مفتی محمد شخیج جن ۵۵ می ۳۲۲ موسیم کا مطالعہ کیا جائے)۔

ای طرح امام فخرالدین الرازی مجی اس بات کے قائل ہیں کہ یہ سفر پیداری کی حالت میں جسم مع الروح کے ہوا ہے۔ امام رازی نے اپنی تفییر النبیر میں اس مسئلے پر مکتل بحث کی ہے اور انہوں نے اس مسئلے کو سات اساب سے ثابت کیا ہے۔ یہاں صرف ایک سبب پر اکتفاکیا جاتا ہے۔ چنانچہ امام رازی فرماتے ہیں:

"جیسا کہ یہ بات عقل میں نہیں آئی کہ جماری جسم عالم دنیا ہے عرش تک چلا جائے تو اک طرح یہ بات بھی تو عقل میں نہیں آئی ہے کہ ایک پاکیزہ جسم اور روحانی جسم عرش ہے عالم دنیا میں آجائے۔ تو اگر آخضرت بھی کا ایک رات میں اوپر چڑھنا بعید از عقل ہو تو پھر جر کیل النظیمان کا ایک لیے میں عرش ہے کمہ کی طرف اتر نا اس بات کو بھی بعید از عقل بجھنا پڑے گا۔ اور اگر ہم نے جرکیل النظیمان کا آسان ہے کہ کی طرف اتر نا بعد از عقل بجھے لیا تو پھریہ تمام انبیاء کی نبوت پر عمل معن ہوگا حال آئد یہ معراج شریف کا تول فرع اور نبوت کا ماننا اصل کے لئے ثابت ہوتو وہی بات فرع کے بات اصل کے لئے ثابت ہوتو وہی بات فرع کے اور جب ایک بات اصل کے لئے ثابت ہوتی کہ معراج شریف کا کے بھی ثابت ہوگیا کہ سفر جسمانی تھا، روحانی نہیں تھا۔ اور یہ بھی ثابت ہوگیا کہ سفر جسمانی تھا، روحانی نہیں تھا۔ اور یہ بھی ثابت ہوگیا کہ آخضرت بھی تھا، روحانی نہیں تھا۔ اور یہ بھی ثابت ہوگیا کہ آخضرت بھی تھا، روحانی نہیں تھا۔ اور یہ بھی ثابت ہوگیا کہ آخو تو پھر تمام انبیا کی نبوت کا انکار لازم آئے گا اور یہ انکار کیا جائے گا تو پھر تمام انبیا کی نبوت کا انکار لازم آئے گا اور یہ درست نہیں ہے۔"

امام رازی کے یہ بھی واضح کیا ہے کہ بہت کم لوگوں نے معراج جسمانی کاانکار کیا ہے اور اس بات کو محمد ابن جریر الطبری نے اپنی تفسیر (الطبری) میں بیان کیا ہے کہ حضرت حذیفہ فرماتے ہیں کہ آنحضرت واللہ کیا ہے کہ حضرت منائب نہیں ہوا۔ یہ بات حضرت عائشہ وحضرت معاویہ ہے بھی مروی ہے۔

شیخ الاسلام مولانا شبیر احد عثمانی منے اپنی تفسیر (عثمانی) میں معراج کے جسمانی ہونے کو ثابت کرتے ہوئے لکھاہے:

"جمهورسلف وخلف كاعقيده يهب كرحضور الله يرنورك حالت بداری میں بہ جسد الشریف معراج ہوئی۔ صرف دو تین محابہ و تابعین سے منقول ہے کہ وہ واقعہ اسراد معراج کومنام (نیند) کی حالت میں بطور ایک عجیب وغریب خواب کے مانتے تھے۔ چنانچہ اک سورة (بن اسرائیل) ش آمے چل کر جولفظ و هاجعلنا الرويا التي اريناك الخ آتاب،اس سيد حفرات استدلال كرتے بيں- سلفيس کسی کا قول نہیں کہ معراج حالت بیداری میں محض روحانی طور پر ہوئی ہوجیہا کہ بعض حکما وصوفیہ کے اخلاق کو ان کے مزج پر تجویز کیا جاسكاب-ببرمال قرآن كريم فيجس قدر اجتمام اور متازدر خثال عنوان سے واقع اسراكوؤكر فرمايا اورجس قدر جدومستعدى سے مخافين اس کے انکار و کلزیب پر تیار ہو کر میدان میں آنکا حی کہ بعض موافقین کے قدم بھی لغزش کھانے گئے۔ یہ اس کی دلیل ہے کہ داقع کی نوعیت محض ایک عجیب خواب یا سیرروحانی کی ند تھی۔ روحانی سیرو انشافات کے رنگ میں آپ کے جو اعدا (شمن) ابتدائے بعثت ے رہے ہیں، وعوائے اسراکفار کے لئے پھھ ان سے بڑھ کر تعجب خیزو حيرت أنكيزنه تصاجو مخصوص طوريراس كو تكذبيب وتردد اور استهزا وتنسخر كانشانه بناتے اور لوگوں كو دعوت دينے كه آو آج مركى نبوت كى ايك بالكل انوكمى بات سنو-نه آپ الله كوخاص اس واقعه ك اظهار يرقدر متفكرومتشوش بونے كى ضرورت تقى جو بعض روايات صححه ميں ندكور -- بعض احاديث مس مساف صاف لفظ يس شم اصبحت بمكة با شم انیت مکه (پیرمیح کے وقت میں مکہ پہنچ کیا)۔ اگر معراج محض کوئی روحانی کیفیت تھی تو آپ ﷺ کمدے خائب بی کہاں ہوئے اور شداد بن اوس وغیرہ کی روایت کے موافق بعض صحابہ کایہ دریافت كرناكياتى ركمتاب كدرات يس قيام كاه يرتلاش كيا-

حضور فیکن کہاں تشریف کے محے تھے۔ ہمارے نزدیک اسرا بعدہ کے بیمعنی لینا کہ خدا اپنے بندے کوخواب میں یا تھن روحانی طور پر کمہ سے بیت المقدس لے کیا، اس کے مشابہ ہے کہ کوئی شخص فاسر بعبادی کے بیمنی لینے لگے کہ اے موٹی! میرے بندوں (بی اسرائیل) کوخواب میں باجھن روحانی طور پرلے کر مصر نگل جاؤ۔" آگے شنخ الاسلام معراج انسانی پر ایک اعتراض اور اس کا جواب نقل کرتے ہیں:

"كها جاتا ب كه ايك شب ين اتى لمي مسافت زين وآ-ان كى كيسے طے موكى؟ يا الل يورپ كے خيال كے موافق جب آسانوں كا وجود ای نہیں تو ایک آسان سے رومرے اور دومرے سے تیرے آسان پر اس شان سے تشریف لے جانا جو روایات می فرکور ب، کیے قابل تسلیم ہوگا؟لیکن آج تک کوئی ولیل اس کی پیش نہیں کی گئ كه آسان داقعي ميس كوكي شيخ موجود نهيس - أكر ان لوكول كايه وعوي ا بھی شلیم کرلیا جائے کہ یہ نیکوں چرجوہم کونظر آتی ہے، نی الحقیقت آسان نہیں ہے تب بھی اس کا کوئی ثبوت نہیں کہ اس نیککو کی رنگ کے اوپر آسانوں کا وجود نہیں ہوسکتا۔ رہا ایک رات میں اتناسفر طے کرنا تو تمام حکماتشلیم کرتے ہیں کہ سرعت کے لئے کوئی حد نہیں۔ اب سے سوہرس پیشتر توکسی کو بھی یہ یقین نہیں آسکا تھا کہ تین سومیل فی محننه چلنے والی موٹر تیار ہوجائے کی یادس ہزار فٹ کی بلندی تک ہم موالی جہازے ذریعے برواز کر عکیں گے۔ اٹیم اور قوت کہرائیے کے كرشيكس في ويكيف تقيي كره نار توآج كل ايك لفظ بي عنى ب-ہاں ویر جا کر ہوا کی برودت و غیرہ کامقابلہ کرنے والے آلات طباروں میں لگاد ئے مختے ہیں جو اڑنے والوں کی زمین ہے حفاظت کرتے ہیں۔ یہ تو مخلوق کی بنائی ہوئی مشینوں کا حال تھا۔ خالق کی بلاداسطہ پیدا کی ہوئی مثینوں کو دیکھتے ہیں توعقل رنگ ہوجاتی ہے۔ زمین یا سورج چوہیں مھنے میں کتنی مسافت طے کرتے ہیں، روشی کی شعاع ایک منت میں کہاں سے کہاں پہنچی ہے، بادل کی بیلی مشرق میں چیکی ہے اور مغرب میں گرتی ہے اور اس سرعت سپر وسفرمیں بیپاڑ بھی ساہنے آجائے تو ہرکاہ کے برابر حقیقت نہیں رکھتے۔جس خدانے یہ چزیں یداکیں وہ قادر مطلق اپنے حبیب علیہ کے براق میں برق رفتاری کی کلیں اور حفاظت و آسائش کے سامان نہ رکھ سکتا تھا؟ جن ہے آنحضرت ﷺ بڑی راحت و تکریم کے ساتھ چیثم زون میں ایک مقام

ے دوسرے مقام کو منتقل ہو سکیں۔ شاید ای لئے واقعہ معراج و اسرا
کابیان لفظ سبخن الذی سے شروع فرمایا تاکہ جولوگ کو تاہ نظری اور
نگ خیالی سے حق تعالیٰ کی لا محدود قدرت کو اپنے وہم و تخیین کی چہار
دیوار کی میں محصور کرنا چاہتے ہیں، پچھ اپی گستا خیوں اور عقلی حماقتوں
پر شرمائیں۔" (مزید تفصیل کے لئے ملاحظہ فرمائیں تفییر عثمانی علامہ شبیر
احمد عثمانی مناس)

فلامدیہ ہوا کہ حضرات مفسرین کی تشریجات سے یہ بات واضح اور ثابت ہوگئ کہ یہ معراج حالت بیداری میں جسم اور روح کے ساتھ ہوئی ہے، یہ کوئی خواب کاواقعہ نہیں ہے۔

## اسراد معراج کی تاریخ

اس کی تاریخ میں اختلاف ہے۔ علائے کرام سے مختلف اقوال اس بارے میں منقول ہیں۔ تاریخ اور مہینہ دونوں میں اختلاف ہے البتہ ایک قول جوزبان زرعام ہوچکا ہے، وہ یہ ہے کہ یہ واقعہ مارہ رجب کی سائیسویں تاریخ کو وقوع یذیر ہوا ہے۔

مفتی موشفع" اپی تفسیر می معراج کی تاریخ کے بارے میں رقم طراز ہیں:

"امام قرطبی" نے اپی تفسیر میں فرمایا کہ معرائ کی تاریخ میں روایات بہت مختلف ہیں۔ موکا بن عقبہ کی روایت یہ ہے کہ یہ واقعہ بجرت مدینہ ہے وہ قب بخش آیا اور حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ حضرت خدیجہ کی وفات نمازوں کی فرضیت نازل ہونے سے قبل ہو چی ماہ بل کی فرضیت نازل ہونے سے قبل ہو چی ماہ بین کہ حضرت خدیجہ کی وفات کاواقعہ بعثت شی۔ امام زہری فرماتے ہیں کہ حضرت خدیجہ کی وفات کاواقعہ بعثت نبوی کے سال بعد میں ہوا۔ ان تمام روایات کا معراج بعث سے کہ معراج کا واقعہ بجرت مدینہ سے کی سال بہلے کا ہے۔ ماصل یہ ہے کہ معراج کا واقعہ بجرت مدینہ سے کی سال بہلے کا ہے۔ حراق فرباتے ہیں کہ واقعہ اسراو معراج رہی الان کی سائیسویں شب حراق ہیں کہ واقعہ اس بہلے ہوا ہے۔ اور ابن قائم زبی کہتے ہیں بعثت سے اٹھارہ ماہ کے بعد کا واقعہ ہے۔ حضرات محدثین آئے دور این قائم ذبی کی سال بہلے ہوا ہے۔ اور ابن قائم ذبی کی سال بہلے ہوا ہے۔ اور ابن قائم ذبی کی سال بہلے ہوا ہے۔ اور ابن قائم ذبی کی سال بہلے ہوا ہے۔ حضرات محدثین آئے ہیں روایات مختلفہ ذکر کرنے کے بعد کا واقعہ ہے۔ حضرات محدثین آئے ہیں کو ایک کے بعد کا واقعہ ہے۔ حضرات محدثین آئے ہیں کہ موایات محدثین آئے ہیں کو ایک کے بعد کوئی فیصلہ کن بات نہیں لکھی۔ مشہور روایات مختلفہ ذکر کرنے کے بعد کوئی فیصلہ کن بات نہیں لکھی۔ مشہور روایات مختلفہ ذکر کرنے کے بعد کوئی فیصلہ کن بات نہیں لکھی۔ مشہور

عام طور پرید ہے کہ ماہ رجب کی ستائیسویں شب میں معراج کا واقعہ پیش آیا۔"(معارف القرآن ۵۵منسے، ماسی

ای طرح حضرت مولانا اورلیس صاحب کاندهلوی نے بھی واقعہ معراج کی تاریخ میں اختلاف کوبیان کیاہے۔مولانا فرماتے ہیں:

راج قول یہ ہے کہ حضرت خدیجہ گا وفات کے بعد اور بیعت عقبہ سے پہلے معراج ہوئی۔"

آمے جل كر مولانا لكھتے ہيں:

"رہایہ کم کس مہینے میں ہوئی؟ اس میں اختلاف ہے اور اس میں پانچ اقوال ہیں: ① ربیج الاول ﴿ ربیج الْآئی ﴿ رجب ﴿ وَمِفَانِ هِمُوال \_ "

مزید تفصیل کے لئے دیکھے۔ سرت اصطفیٰ ایک ما مدا، مدرح الواہب فامے ا

معراج شریف کے معلق متعدد حدیثیں وارد ہوئی ہیں۔ یہاں مرف ایک حدیث راکتفاکیا جاتا ہے جمعے بخاری شریف میں حضرت اس بن مالک ہے مروی ہے کہ معراج والی رات میں جب کہ آپ بھٹ کو کعبۃ اللہ شریف میں سوئے ہوئے آپ بھٹ کو کعبۃ اللہ شریف میں سوئے ہوئے فرشتے آئے۔ اس وقت آپ بھٹ بیت اللہ شریف میں کون ہیں؟ در میان والے نے جواب ویا کہ یہ ان سب میں بھرین ہیں۔ توسب سے آخر والے نے جواب ویا کہ یہ ان کو لے چلو۔ پھر آپ بھٹ نے انہیں نہیں ویصا۔ دو سری رات پھر یہ فرشتے آئے۔ اس وقت آپ بھٹ سوئے ہوئے میں اور تمام انہیا کی نیند اس طرح کی ہوئی تھیں اور دل جاگ رہا تھا اور تمام انہیا کی نیند اس طرح کی ہوئی تھیں رات انہوں نے کوئی بات نہ کی اور آپ بھٹ کو اٹھا کر چاہ زمزم کے رات انہوں نے کوئی بات نہ کی اور آپ بھٹ کو اٹھا کر چاہ زمزم کے رات انہوں نے کوئی بات نہ کی اور آپ بھٹ کو اٹھا کر چاہ زمزم کے رات انہوں نے کوئی بات نہ کی اور آپ بھٹ کو اٹھا کر چاہ زمزم کے

پاس لٹادیا اور آپ عظی کاسینہ گردن تک خود جرئیل نے اپنے ہاتھ ے چاک کیا اورجسم کی تمام چیزی نکال کر اپنے ہاتھ سے زمزم سے وهوكي - جب الي طرح وحود ما توسونے كا ايك طشت لايا كياجس مين . سونے کا ایک بڑا پیالا تھاجو حکمت ہے پُر تھا۔اس سے آپ عظمہ کے سينے كو إُر كر ديا بھرسينے كوى ديا كيا ادر آپ الله كو لے كر آسان ك طرف چڑھے۔ وہاں وروازہ کھٹکھٹایا توفرشتوں نے بوچھا، کون؟ فرمایا كه جرئيل" فرايا، آپ ك ساته كون ب؟ فرايا، محر الله الي يونهاكيا كدكيا آپكوبلواياكياب؟ جرئيل في كهاكد بال-سب نوش بوك اور مرحبا كبتے موئے آپ على كا استقبال كيا- ببلے آسان بر آدم عليه اللام ے ملاقات ہو لی۔ آپ بھٹ کا تعارف کرایا گیا۔ جرئیل نے كماكد حفرت آدم كوسلام كيجة إ آب الله في خام كيا-جواب الما اور دعائیں دیں۔ پھر دوسرے آسان پر تشریف نے گئے۔ وہاں حضرت عيسي وحضرت كيل سے ملاقات مولى - ملاقات وغيره كربعد تيرك آسان پر مكف وبال يوسف عليه السلام سه ملاقات بولى -اس كے بعد چوتھے آسان پر حضرت ادريس سے ملاقات ہوئی۔ پانچوس آسان پر حضرت بارون سے ملاقات ہوئی۔ چھے آسان پر حضرت موئ ے ملاقات ہوئی۔ ساتویں آسان پر حضرت ابرائیم سے ملاقات مول ۔اس کے بعد سدرہ مانتی تک جا پنچے۔اللہ تعالی کی طرف ہے پیاس نمازوں کا تحف ملا۔ والی میں موسی الطیفی سے ملے انہوں نے پوٹھا کہ اپی اُمت کے لئے کیا تحف لائے ہو؟ آپ على فرايا بچاس نمازی - موی من آپ کولوٹایا کہ یہ نمازی کم کرا لیجئ آپ کی أنت يه فرض بوراند كرسك ك- آب واليس محف يائج كم موكس-موی نے چرآپ کو لوٹایا۔اس طرح کم ہوتے ہوتے پانچ نمازیں رہ محکئیں۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا، یہ نمازیں توپانچ ہیں مگراس کا ثواب پچاس نمازوں کا دیا جائے گا اور نیکی کا صرف ارادہ کرنے سے ایک نیکی اور نیکی کو بورا کرنے پروس نیکیوں کا تواب ملے گا اور کناہ کا صرف ارادہ كرنے سے كچھ بھى نہيں لكھا جائے كا اور كناه كرنے ير صرف ايك مناه لکھاجائے گا۔ (میح ابخاری خام مے ماعی)

#### آسانوں سے واپسی

والی میں قریشیوں کے ایک قافلے کو دیکھا جو غلہ لادے جارہ تھا۔ اس میں ایک ادنت تھاجس پر ایک سفید اور ایک سیارہ بوری تھا۔ اس میں ایک ادنت تھاجس پر ایک سفید اور ایک سیارہ بوری تھی۔ جب آپ کھیا اس کے قریب نے گزرے تووہ گھراگیا اور مزکر کر پا اور لکٹر اہو گیا۔ آپ کھی والی اپی جگہ بہنچاد نے گئے، جہاں کے سفر پر روانہ ہوئے تھے۔ آج آپ کھی نے اپی اس معراج کاذکر کو لوگوں سے کیا۔ مشرکوں نے جب یہ سنا تووہ سید سے حضرت الویکر کے پاس پنچ اور کہنے گئے کہ تہارے پفیر کھی تو ایسے کہتے ہیں کہ وہ آئی کی ایک بی رات میں مہینہ بھرکے فاصلے کے مقام تک ہوآئے ہیں۔ صدیق اکبر نے جواب دیا کہ اگرنی الواقع آپ کھی نے یہ فرمایا ہو تو آپ جو ہیں، ہم تو اس سے بھی بڑی بات میں آپ کو سپا جو آئی گان میں آپ الوں سے جبی بڑی بات میں آپ کو سپا جانے ہیں۔ ہم انتے ہیں کہ آپ کھی گئی بات میں آپ الوں سے جبی بڑی بات میں آپ الوں سے جبی بڑی بات میں آپ الوں سے جبی بڑی ہیں۔

مشرکوں نے حضور ﷺ ہے کہا کہ آپ سچائی کی کوئی علامت بھی چیش کر سے ہیں؟ آپ ہیں گئی نے فرمایا ہاں۔ میں نے راستے میں فلاں فلاں جگہ قریش کا قافلہ و مکیما ہے اور وہ ایک اونٹ جس پر سفید و سیاہ رنگ کے دویڑے بورے ہیں وہ ہمیں دیکھ کر تھبراگیا اور چکر کھا کر گر پڑا اور اس کی ٹانگ ٹوٹ گئے۔ جب وہ قافلہ آیا تولوگوں نے ان سے جاکر بوچھا کہ راستے میں کوئی نئی بات تو نہیں ہوئی؟ انہوں نے کہا، ہاں ہوئی۔ فلاں اونٹ فلاں جگہ اس طرح گراوغیرہ وغیرہ۔

علائے کرام نے لکھا ہے کہ واقعہ معراج کی تصدیق کی وجہ سے حضرت ابو یکر صدیق "کہا جاتا ہے۔

ایک روایت میں یہ ہے کہ جب آپ بھٹ والیس مکہ پہنچ میے تو آپ بھٹ نے ان عجائبات کا ذکر کیا کہ جس اس رات بیت المقدی پہنچا، آسانوں کی سیر کی وغیرہ وغیرہ - اس پر ابوجہل (ابن بشام) کہنے لگا لوا تعجب کی بات سنو او نوں کو مارتے پیٹے ہم تو مہینہ بھریس بیت المقدس پینچتے ہیں اور کئی مہینے والی میں لگ جاتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہ دوماہ کی مسافت ایک بی رات میں طے کر آئے ہیں۔ آپ بھٹ لے نے فرمایا، سنوا جاتے وقت میں نے تمہارے قافے کو فلاں مگہ دیکھا

تھا اور آتے وقت وہ مجھے عقبہ میں ملاتھا۔ سنوا اس میں فلاں فلال شخص ہے، فلال اس رنگ کے اونٹ پرہےاور اس کے پاس یہ سامان ہے وغیرہ وغیرہ۔

اس طرح آپ ای نے ان لوگوں کے (بیت المقدی کے بارے میں) سوالات کے جوابات و کیے۔ تفعیل کے لئے ویکھے صحیح البخاری علام ۱۸۵۳۔

### انبيات ملاقات كى ترتيب

حضرت حكيم الامت مولانا محر اشرف على تفانوى " في آسانول پر انبياء عليهم السلام كى طاقات كى ترتيب سے متعلق ايك لفظ كہا ہے۔ وہ لفظ "اعياما" ہے۔ اس لفظ من حروف كى ترتيب سے انبياكى ترتيب آسانى سے بحص آجاتى ہے، وہ اس طرح كد اس لفظ ميں بہلاحرف السانى ہے جس سے اشارہ حضرت آوم كى طرف ہوتا ہے كد وہ پہلے الحاس بہاں۔ اشارہ حضرت آوم كى طرف ہوتا ہے كد وہ پہلے آسان بریں۔

دومراحرف عین ہے، جس سے حضرت عیمیٰ کی طرف اشارہ ہوتا ہے۔ وہ دوسرے آسان پر ہیں۔ چونکہ حضرت کیل ، حضرت عیمیٰ کے خالہ زاد ہیں تو ان کاذکر عیمیٰ کے ذکر کے ضمن میں آگیا۔

تیسراحرف ک ہے جس سے مراد حضرت اوسف میں جو تیسرے آسان پر ہیں۔

چوتھا حرف الف ہے جس سے اشارہ ہے کہ حضرت اور لیں ا چوتھے آسان پر ہیں۔

پانچواں حرف ھ ہے۔ اشارہ اس طرف ہے کہ حضرت ہارون ً پانچویں آسان پر ہیں۔

چھٹا حرف میم ہے۔اشارہ موکا کی طرف ہے کہ وہ چھٹے آسان پر ہیں۔

ساتوال حرف الف ہے، اشارہ حضرت ابراہیم کی طرف ہے کہ ووساتویں آسان پر ہیں اور وہان ابراہیم النظیفی سے ملاقات ہوئی۔

#### دواشكالات اور الن كے جوابات

پہلا اشکال یہ ہے کہ اسرا کے سفر کا آسانوں کی طرف ہونا اور وہاں پر حضور ﷺ کا اللہ تعالیٰ کی زیارت کرنا اور کلام کرنا یہ اس بات کا تقاضا کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی خاص مقام پر تیم ہیں ورنہ اس کے حضور بندے کی بیش کے لئے کیا ضرورت تقی کہ اے سفر کرا کے ایک خاص مقام تک لیے فال عالیہ خاص مقام تک لیے فالے قال کا بایا جانا ؟

اس اشکال کاجواب ہے کہ خالق اپی ذات میں توبلاشہ اطلاقی شان رکھتا ہے، گر مخلوق کے ساتھ معالمے میں اپنی کسی کمزوری کی بنا پر نہیں بلکہ مخلوق کی کمزور یوں کی بنا پر محدود و سائط اختیار کرتا ہے لینی مطلب یہ ہے کہ حضور ویکن کا آسان کی طرف چڑھنا اور اللہ تعالی کی مطلب یہ ہے کہ حضور ویکن کا آسان کی طرف چڑھنا اور اللہ تعالی کی ملاقات کا شرف عاصل کرنا اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ اللہ تعالی کی خاص مقام پر مقیم ہیں بلکہ یہ اس وجہ سے ہوا کہ محمد ویکن کی ملاقات اللہ تعالی سے موال ہے موجوائے ،اس وجہ سے آسانوں پر ان کو بلوایا گیا۔

دوسرا اشکال یہ ہے کہ سفر معراج میں آنحضرت ﷺ کوجنّت و دوزخ کامشاہدہ کرایا گیا، لوگوں کاعذاب میں ہونا بتایا گیاجب کہ ابھی بندوں کے مقدمات کافیصلہ نہیں ہواہے اور جزاد سزا کافیصلہ تو تیامت کے دن ہوگا، پھریہ آئی پہلے سزاکس طرح دے دی گئ؟

اس کاجواب یہ ہے کہ یہ مشاہدات جو حضور وہ کی کو کرائے گئے تھے ان میں بعض حقیقی کو گھٹل کر کے وکھایا گیا، مثلاً زنا کاروں کی یہ تمثیل کہ ان کے پاس تازہ گوشت موجود ہے گروہ اے چھوڑ کر مزاہوا گوشت کھارہ ہیں۔ ای طرح دیگر اعمال کی سزائیں آپ وہ کی کو دکھان گئیں۔ یہ تمثیلی رنگ میں عالم آخرت کی سزاؤں کا پینٹی مشاہدہ تحمیں۔

اس اشكال كا ايك جواب يرجى ديأكياب كديد اس لئ كيأكيا تاكد

امت محدید کو پتا چل جائے اور معلوم ہوجائے کہ اگریہ جرم کیا تو یہ سزا ملے گی، یفلطی کی تو اس کی سزاید دی جائے گی۔

معیقیب بن الی فاطمہ: صاب رسول الله معیقیب بن الی فاطمہ: صاب رسول الله ابتدائے اسلام میں اسلام قبول کیا اور جبشہ کی طرف جمرت کی۔ نزوہ خیبر کے زمانے میں مدین چلے گئے اور بعد میں تمام غزوات میں شریک ہوئے۔ حضرت معیقب کو یہ اعزاز حاصل ہے کہ رسول اللہ اللہ اللہ میں مہرانہی کے پاس رہتی تقی ۔ نہایت متق اور پر بیزگار صحابی تقے۔ حضرت ابو بکر، حضرت عمرفاروق اور بھر حضرت عثمان اس بنا پر ان کا خاص خیال رکھتے تھے۔ حضرت عثمان غنی کے عہد خلافت میں انتقال ہوا۔ حضرت معیقب سے کی احادیث بھی مروی ہیں۔

م غ

مخاری: نی کریم بی کی کی کریم بی کی کی کی کی کی کا تفاز ہوا۔ چنانچہ سرت بر پہلے جو کتا ہیں کہ کی کئیں وہ "مغازی" کے نام سے مشہور ہوئیں۔ مشلاً مغازی ابن عقبہ، مغازی ابن اسحاق، مغازی واقدی۔ لیکن آگے چل کر مغازی ایک ملیحدہ فن بن کی اور سیرت الگ فن بنا۔

ابتدا میں غزوات کا تذکرہ زیادہ کیا جاتا تھا۔ عوام کے مخصوص مزاج کی وجہ سے جولوگ مغازی کو اپنافن بناچکے تھے، اور عوام میں خاصے مقبول تھے، لیکن خواص میں مستند نہ تھے۔ آہستہ آہستہ فن مغازی کو دلچیپ بنانے کے لئے جھوٹی روایات بھی شامل کی جانے گئیں حتی کہ واقدی کو محدثمین "کذاب" کہتے ہیں۔

اس طعمن میں حضرت عمر بن عبد العزیز نے خاص توجہ کی اور تھم دیا کہ غزوات نبوی ﷺ کا حلقہ درس قائم کیا جائے۔عامم بن عمر بن قادہ انصاری (متوفی ۱۲۱ھ) اس فن میں خاص کمال رکھتے تھے ان کو کہا ممیا کہ وہ جامع مسجد دمشق میں جیٹھ کر لوگوں کو مغازی اور مناقب کا

درک ویں۔

ای زمانے میں امام زہری نے مغازی پر ایک ستقل کتاب کمی۔
فقہ و حدیث میں امام زہری کا ہمسرنہ تھا۔ وہ امام بخاری کے شیخ
الشیوخ ہیں۔ وہ حدیث وروایت جمع کرنے کے لئے مینہ منورہ میں
ایک ایک انصاری کے محر پر جاتے، جوماتا اس سے نبی کرہم بھی کے
اقوال اور حالات بوچھتے اور قلم بند کرتے۔ امام زہری نے مخازی پریہ
کتاب غالبًا عمرین عبد العزیز کے کہنے پر کمیں۔

امام زبری کی وجد سے مغازی وسیرت کاعام مزاج پیدا ہوگیا۔ان کی ان خدمات کی وجد سے تہذیب التہذیب وغیرہ میں انہیں "صاحب مغازی"کھاجاتاہے۔

امام زہری کے شاگردوں میں سے موتیٰ بن عقبہ اور محمد بن اسحاق نے اس فن میں نہایت شہرت حاصل کی۔امام مالک، موک کے مداح تقے جب کہ محمد بن اسحاق "امام فن مغازی" کے نام سے مشہور ہوئے۔ اپسرت + غزوہ۔

مغیر اس سعید بن علی ایری بوت مغیر است مغیر است مغیر است مغیر است کا در گیر برا می بوت مغیر است کا در گیر برا می برا است کا اور پھر نبوت کا در گی ہوا۔ کہا کر تا تھا کہ میں آم اعظم جانا ہوں اور اس کی مدوے مردوں کو زندہ اور انشکروں کو منزم کر سکتا ہوں۔ جب خالد بن عبداللہ قسری کو جو خلیفہ بشام بن عبدالملک کی طرف ہے حاکم عراق تھا، مغیرہ کے دعوائے نبوت کا علم ہوا تو 191 ھیں اس کی گرفتاری کا تھم دیا۔ اس کے چھے مرید بھی پکڑے گئے۔ خالد میں اس کی گرفتاری کا تھم دیا۔ اس کے چھے مرید بھی پکڑے گئے۔ خالد فیمن مغیرہ سے دریافت کیا کہ کیا تو نے نبوت کا دعوی کیا ہے۔ اس نے اثبات میں جواب دیا پھر اس کے مریدوں سے پوچھا کہ کیا تم لوگ اس کونی لیقین کرتے ہو؟ انہوں نے بھی اس کا اقرار کیا۔

خالد نے مغیرہ کودعوائے نبوت کی وہ بڑی ہے بڑی سزادی جو اس کے مخیلہ دماغ میں نہ سائل۔اس کے لئے سرکنڈوں کے گٹھے اور نفط منگوایا۔خالد نے مغیرہ کو تھم دیا کہ ایک گٹھے کو اشحالے۔ مغیرہ اس سے رکا اور انچکچایا۔خالد نے تھم دیا کہ اس کو مارو۔ چنانجہ اسے مار پڑنے گئی۔ مغیرہ نے گمبرا کر ایک گٹھا اٹھالیا۔ اب اس کو اس گٹھے سے

بانده دیا گیا-اباس پر اور گفتے پر روغن نفط ڈال کر اس کو آگ دکھا دی گئا ور مغیرہ تھوڑی دیر میں جل کر راکھ کاڈھیر ہوگیا۔

# م ف

ایک اصطلاح جونی کریم ایک اصطلاح جونی کریم ایک نے نماز کے استعال کی۔ اس کا ترجمہ ہے "جنت کی چائی۔" یہ اصطلاح درامل نماز کی ایمیت و نفیلت کی طرف اشارہ کرتی ہے۔

# م ق

مقام محموو: بن كريم ها كا ايك خاص مقام محمود صرف آپ ها كن دات مبارك يم ما تعد مخصوص بـ - اس كه منهوم من وه جمله و نيوى، اخروى به انتها خير و بعلائى اور به شار نعتين شامل بين جو الله تعالى نے اپنے حبيب الله كوعطا فرما ميں اور وه عقيم نعتيں بھى جو الله تعالى آخرت ميں آپ الله كوعطا كرے گا- ارشاد موتاب: "اور بم نے آپ الله كى خاطر آپ الله كاد كر بلند كرديا -" بوتاب: "اور بم نے آپ الله كى خاطر آپ الله كاد كر بلند كرديا -"

دیکھتے ہی دیکھتے آپ بھٹ کار فع ذکر اس طرح ہوا کہ وہی مقام جہاں آپ بھٹ کوبدنام کرنے کے لئے خالفین نے ایری چوٹی کازور لگا لیا اس کا چپا چپا آپ بھٹ کے نیک نام اور پخام سے جگرگا اٹھا۔ رفتہ رفتہ تمام روئے زمین پر آپ بھٹ کا ذکر بلند ہونا شروع ہوگیا۔ یہ سلسلہ آہستہ آہستہ بڑھتاہی جارہا ہے اور انشاء اللہ قیامت تک بڑھتا چلا جائے گا۔ دنیا میں جہال مسلمان آباد ہیں وہاں نجی وقتہ اذان اقامت اور نماز میں آپ بھٹ کاذکر فیر جاری وساری ہے۔ کوئی بل، کوئی گھڑی ایسی نہیں گزرتی جب آپ بھٹ اور آپ بھٹ کی آل پر در وونہ بھیجا

حضرت الوسعيد خدري کي روايت ہے كه آپ على فرايا:

رفع ذکر وہ نعمت عظیٰ ہے جو اللہ نے آپ بھی ہے بڑھ کر تو در کنار آپ بھی کے برابر بھی کسی کو نہیں دی۔ آپ بھی نے حامد و احمد بن کر آئی کثرت ہے حمد کی کہ اللہ نے اپنے محبوب کو محمد و محمود بنا دیا۔ اہل ایمان پر آپ بھی کی تحسین د تعریف میں رطب اللسان رہنا دل کی کہرائیوں ہے آپ بھی ہے محبت کرنا اور آپ کے لئے دعائے عطائے مقام محمود کرتے رہنا واجب ہے۔ ارشادہ وتا ہے:

"یقیناً الله اور اس کے فرشتے نی ﷺ پر درود سیجتے ہیں تو الل ایمان تم بھی اس پھیجتے رہا کرد۔"(سورہ احزاب)

یہ آیت مبارکہ آپ ﷺ کی رفعت وعظمت، قدر و منزلت اور اللہ ہے۔ تھم صلوۃ و سلام اللہ ہے۔ تھم صلوۃ و سلام آپﷺ کے انتہائی اعلی و ارفع مقام پر فائز ہونے کی دلیل ہے۔

الله تبارک و تعالی آخرت میں جو کھ آپ الله تبارک و تعالی آخرت میں جو کھ آپ الله تبارک و عطا کرے گا

اس کی عظمت کا تصور بھی کوئی نہیں کر سکتا۔ آخرت میں جو مرتبہ
آپ الله کو حاصل ہوا۔ ارشاد ہوتا ہے: "آخرت تمہارے لئے دنیا

ہوجاؤ کے ۔ " (مورہ العنی)

"اور يقيناً تمبارے لئے ايا اجرب حس كاسلىدختم بونے والا بہيں۔"(سوروقلم)

"بعید نہیں کہ تمہار ارب تمہیں مقام محمود پر فائز کر دے۔" (سورہ بی اسرائیل)

مقام محود کیاہے؟ میچ احادیث سے ثابت ہے کہ مقام محود عرش اللی کی داہنی جانب ایک مخصوص مقام ہوگا جہاں قیامت کے روز آپ فیکٹ رونی افروز ہول مے ۔وی غیر متلویں آیا ہے:

"من صف انبیا" کا امام ہوں گا اور خطیب بھی۔ان کی شفاعت
کرنے والا بھی۔ جو شخص روز بعثت سب سے پہلے اپنے کا شانہ خلوت
سے برآ کہ ہوگا وہ میں ہوں گا اور جب اہل محشرو فود بن کر کھڑے ہوں
گے تو ان کا خطیب بھی میں بی ہوں گا اور جب شان جلال حق دیکھ کر
اور انبیا" سے نفسی نفسی کا جواب سن کر نجات کے باب میں اہل محشر
مایوں ہو بھے ہوں مے تو میں بی انبیں بشارت ووں گا۔ اس ون علم
شفاعت میرے ہاتھ میں ہوگا اور میں شفاعت کبری لینی مقام محود پر
متمین ہوں گا۔"

مقام محمود ایک اسلامی اصطلاح، محبوبیت کاوه خاص مقام جو الله تبارک و تعالی نے اپنی محبوب ترین بستی حضرت محمد الله کو عطافرمایا۔ قرآن پاک میں اللہ عزوجل نے بی کریم اللہ کو فرمایا:

و من الليل فتهجد به نافلة لک عشى ان يبعث ربک مفام محمودا "اور بعض حقد شب يس بيدار جوا كرو (اور تجدكى نماز پرها كرو-يه شب خيزى) تمبارے لئے (سبب) زيادت ہے۔ قريب ہے كه خداتم كومقام محمود يك واخل كرے۔" (سوره بى اسرائيل، آيت ٨٤) مقام محمود كاتر جمہ بے تعريف كيا بوامقام، سرا با بوامقام۔

عسى ان يبعنك ربك مقاما محموداً طيس الله تعالى في جناب رسالت آب و مقام محمود ربكم الله تعالى في جناب رسالت آب و الله تعالى عن الله تعالى عن الله و الله الله و الله

پہلے میں شفاعت کروں گا اور سب سے پہلے میری شفاعت جناب باری میں مقبول ہوگا۔ پھر جنت کے حلوں میں سے ایک قیتی حلہ میرے زیب تن کیا جائے گا۔ پھر میں عرش کے دائن طرف کھڑا ہوں گا اور تمام مخلوق میں سے کسی کو بھی میرے سوایہ مقام نصیب نے ہوگا۔ ( ترندی شریف)

عبداللہ بن عمرے ایک روایت کا مغہوم یہ ہے کہ قیامت کے روز جب تمام لوگ پریشان ہوجائیں گے اور گری و تفقی کی شدت خہیں حواس باختہ کردے گی توسب مل کر انبیاء کرام علیہم السلام کے پاس جائیں گے اور ان ہے در خواست کریں گے کہ جناب باری ش یہ عرض کیا جائے کہ ہم لوگوں کا حساب کتاب شروع کر کے فیصلہ کردیا جائے تاکہ یہ انتظار کی زحمت اور امید و بیم کی کوفت تو دور ہو۔ تمام بزرگ اس سے بہلو تھی کریں گے۔ آخر کار جناب رسول اللہ بھی گئی خواعت فرائیں گے اور اتھم الحاکمین کے دربار میں عدائی کارروائی شروع ہوجائے گی۔ یہ شفاعت کری کامقام محمود ہے جس کی دجہ سے شروع ہوجائے گی۔ یہ شفاعت کری کامقام محمود ہے جس کی دجہ سے تمام مخلوق آپ کی درج وستائش میں رطب اللسان ہوگی۔

اور اسح یہ ہے کہ "مقام محبود" مرف قیامت کے ساتھ ہی فاص نہیں ہے بلکہ دنیا میں آنحضور علیہ الصلاۃ والسلام کا تمام انمیاء کرام ہے افغل ہونا قیامت تک آپ کی نبوت و شریعت کا باتی اور غیر منسوخ رہنا، آپ ﷺ کے دین کا اکمل ادیان ہونا اپ تو اپ غیروں اور وثمنوں تک کا آپ ﷺ کی تعریف و ثناء کے لئے مجبور ہونا (و غیر دلک من الفضائل) یہ سب بجو اس وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپ تمام بندوں میں آپ وہ کے اس وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کو ناور صرف آپ وہ کے کہ اللہ تعالیٰ کے نویب میں نہیں ہے۔ اس وجہ سے نہ صرف یہ کہ آخرت میں یہ اصلوۃ والسلام دنیا میں متاز حیثیت رکھتے ہیں بلکہ آخرت میں یہ امتیاز اور بھی فایاں ہوگا۔ پس مقام محمود و نیاو آخرت دونوں کے اعتبار سے نکل مقام مایاں ہوگا۔ پس مقام محمود و نیاو آخرت دونوں کے اعتبار سے نکل مقام موجوم ف آپ وہ اس میں اس کے لئے مخصوص ہے۔ شفاعت

مقنع خراساني: ندال كارى حكيم تنع كنام من اختلاف

ہے۔ اکثر مور خین نے عطالکھا ہے اور بعض نے ہشام یا آئم لکھا ہے۔ عکیم کے لقب سے مشہور تھا۔ مرو کے پاس ایک گاؤں میں جس کو "کازہ کین وات" کہتے ہیں، ایک غریب دھولی کے محربید اہوا۔

مقنع نے اپنی تمام بے سروسامانیوں کے باوجود علوم نظریہ میں وہ
درجہ حاصل کیا کہ نواح خراسان میں کوئی تخص اس کی ہمسری کادعوی
نہیں کر سکتا تھا۔ خصوصاً معلّم بلاغت حکمت و فلفد، شعبہ وجل،
طلمات و سحر نیز نجات میں سرآ مدروز گار تھا۔ اس نے اپنی جودت طبح
سے مجیب و غریب ایجادات کیس اور صنائع دبدائع کے ذریعے بہت جلد
آسان شہرت پر چیکنے لگالیکن اس کی خلقت میں ایک ایا عیب تھاجس
کی وجہ سے اس کی مقبولیت میں گونہ فرق پڑتا تھا۔ وہ یہ کہ نہایت کریہ
المنظر، پس قامت، حقیر اور کم روشخص تھا اور اس پر مسترادیہ کہ داحد
العین تھالینی اس کی ایک آئے کانی تھی جے دکھے کر دلوں میں اس کی
طرف سے وحشت ونفرت پیدا ہوتی تھی۔

مقتع اس عیب کے چھپانے کے لئے ایک چمک دار مصوی چرہ اپنے مخصر پر چڑھائے رکھتا تھا اور بغیر نقاب کے کسی کو اپنی شکل نہیں دکھتا تھا۔ اس قد بیرے اس نے لوگوں کی نفرت کو گرویدگی سے بدلا اور ای نقاب کی وجہ سے لوگوں جس مقتع (نقاب پوٹس) مشہور ہوگیا۔ چہرہ چھپائے رکھنے کی اصل وجہ تو یہ تھی، لیکن جب کوئی شخص اس سے نقاب بوٹی کی وجہ دریافت کرتا تو کہہ دیتا کہ جس نے اپنی شکل و صورت اس لئے چھپاکر رکھی ہے کہ لوگ میری رویت ضیا پاٹس کی تاب نہ لائی اور اگر جس اپنا چرہ کھول دوں تو میرا نور دنیا و مافیہا کو کرخاکتر کردے۔

#### وعوائے خدائی

چونکہ دنی تعلیم سے بالکل بے بہرہ تھا اور علم نظری میں کمال حاصل تھا اس کے بغوات کی بنیاویں فلسفیوں کے خیالات پر بنی تھیں۔ اس کا بدترین ندہجی اصول مسلہ تنائخ تھا جس کی بنا پر الوہیت کا دعوی کیا اور کہا کہ حق تعالیٰ میرے پیکر میں ظاہر ہوا ہے۔ لیکن مقنع نے خدائی مند صرف اپنے لئے خالی ند کر رکھی بلکہ تمام انبیا علیم السلام کو مظہر خداوندی قرار دیا اور کہا کہ خدائے قدوس سب

ے پہلے آدم النظفظ کی صورت میں جلوہ گرہوا اور یکی وجہ تھی کہ طائکہ کو ان کے سجدہ کرنے کا تھم ہوا۔ ور نہ کیوں کر جائز اور ممکن تھا کہ طائکہ غیر اللہ کے سجدے کے مامور ہوتے اور اہلیس انکار کی وجہ سے مستوجب عذاب اور مردود ایدی ہوجاتا۔

لیکن یہ زعم بالکل باطل ہے کیونکہ بنا برخین آدم النظینلا فی الحقیقت مجود نہیں تھے بلکہ محض جبت جدہ تھے۔ مقنع کہنا تھا کہ آدم النظینی کے بعد میں حلول کیا بھر کے النظینی کے بعد میں حلول کیا بھر کے بعد دیگرے ذات خداوندی تمام انبیاکی صور توں میں ظاہر ہوتی رہی۔ انجام کار خدائے بر تر صاحب الدولة الم سلم خراسانی کی صورت میں جلوہ فرا اور اب رب العزت ای شان سے میرے پیکر میں جلوہ فرا ہے۔ میں اس زمانے کا اتار ہوں اس لئے بر فردیشر پر لازم ہے کہ جھے عبدہ کرے اور میری پر سخس کیا کرے تاکہ فلاح ابدی کا تحق ہو۔ ہزار ہا محبدہ کرے اور میری پر سخس کیا کرے تاکہ فلاح ابدی کا تحق ہو۔ ہزار ہا مطالت پند حرمان نصیب اس کے دعوی الوہیت کو سمج جان کر اس کے سامنے مریہ جو دہونے لگے۔

یہ تو اس کی زند قہ نوازی کا حال تھا۔ اب اس کی تعلیمات کا اخلاقی پہلو ملاحظہ ہو۔ اس نے تمام حربات کو مباح کر دیا۔ اس کے پیرو بے تکلف پرائی عور تول سے ناجائز تمتع حاصل کرتے تھے۔ اس کے فد بہب میں مردار اور خشزیر طال تھا۔ مقنع نے انجام کار صوم و صلاقا اور تمام دو سری عباد تھی بر طرف کر دیں۔ اس کے پیرو مسجدیں بنواتے اور ان میں مؤذن نوکر رکھتے لیکن کوئی شخص وہاں نماز نہ پروستا۔ یہاں تک بیان کیا گیا ہے کہ اگر کوئی بھولا بھٹکا پردسی مسلمان پروستا۔ یہاں تک بیان کیا گیا ہے کہ اگر کوئی بھولا بھٹکا پردسی مسلمان بیرو موقع کے دو سرے سیاو ول پیرو موقع کے یہ اس مسلمان کے خون سے ہاتھ رشین کرکے اس کی پیرو موقع کے یہ اس مسلمان کے خون سے ہاتھ رشین کرکے اس کی خون کے جاتے دھی کی خوانوں کی طرف سے ان پر بڑی بڑی خوان ہوئی اس کے مقدم کی خوانی کا خاتمہ

جب سعید نے محاصرے میں زیادہ بخی کی تومقنع نے اپی ہلاکت کا بھین کر کے اپنے الل وعیال کو جمع کیا اور بہ قول بعض مؤر ضین جام زہر لی لیا۔ فرم بلا بلا کرسب کو نذر اجل کر دیا اور انجام کارخود ہمی جام زہر لی لیا۔

مرتے وقت اپ عقیدت مندول سے کہنے لگا کہ بعد از مرگ جھے آگ میں جلادینا تاکہ میری لاش شمن کے ہاتھ نہ جائے۔ نشکر اسلام نے قلعہ میں داخل ہوکرمقنع کاسرکاٹ لیا اور خلیفہ کے پاس بھیج دیا۔ شملم خراسانی

# <u>م</u> ک

مکا تبیب نبوکی شکاند: وہ خطوط جورسول اکرم بھی اللہ مکا تبیب نبوکی شکاند: وہ خطوط جورسول اکرم بھی اللہ میں خطوط کو لے جانے والے مختلف صحابہ کرام ہوا کرتے تھے۔ جب مختلف عمرانوں کو یہ خط کے تھے تووہ مختلف روعمل کا اظہار کر ت

😅 خارجه پالیسی؛ عبد نبوی میں۔

م کاتیب البی بی این ان کری الله کا خلوط ک کتاب معلومات کے مطابق بی کری الله کے مکاتیب بی کرنے کا شرف سب ہے پہلے ایک سند می عالم الوجعفر محد بن ابر اہیم دیسلی کی کو عاصل ہوا۔ انہوں نے آپ اللہ کے خطوط کو "مکاتیب انبی اللہ کے۔ کے نام ہے مرتب کیا۔

کر مکر مد : کمه کاپرانانام "بکه" تفا-بکه جمع ہونے کی جگہ کو کہتے ہیں۔ ابتدا میں یہ نام صرف خانہ کعبہ کے تخصوص تفا۔ اس کی وجہ شاید یہ تنی کہ ابراہیم النظینی کا بھرو کارج اور قربانی کے لئے یہاں جمع ہوتے تنے۔ آہت آہت یہ نام اس شہری آبادی کے لئے بھی استعال ہونے لگا جو مسجد ہے الگ کھے فاصلے پر قائم ہوگی تنی ۔

استعال ہونے لگا جو مسجد ہے الگ کھے فاصلے پر قائم ہوگی تنی ۔

کی صفاتی نام ہیں: ملد المین۔ ماسہ فتی ترم۔ اطاطہ۔۔

کہ کے کئی صفاتی نام ہیں: بلد اھین۔ باسہ أمّ رحم- اطاطم۔۔ معطشہ عرس - صلاح - بطحاد أمّ القرئ - مقدسہ قادسید - قریتہ انمل معاد - ملید - عرض -

وہ علاقہ جہال پرنی کرم کے اللہ پیدا ہوئے۔ یک علاقہ دین ابراہم کا مرکز ہوا اور آئے بوری ونیا کے مسلمان ای جگہ پر واقع کمد مرسدیں

عبادات (ج وعمرہ وغیرہ) کے لئے جمع ہوتے ہیں۔

تاریخ

کمدونیا کاواحد قدیم ترین شہرہے جوآئ تک آباد چلا آرہا ہے۔ کم از
کم یہ بات متفقہ ہے کہ اس شہر کی بنیاد آئ سے تقریبًا چار بزار سال
پہلے ۲۲۰۰ قبل سے میں حضرت ابراہیم اور ان کے بیٹے حضرت اسائیل پہلے دو کی تقی ہا تھی ہے کہ قبیلہ بنی
نے رکمی تقی ۔ تاہم پچھ مورضین کی ایک رائے یہ بھی ہے کہ قبیلہ بنی
جرہم جس کے ساتھ حضرت اسائیل کا از دوائی رشتہ قائم ہوا، اس جگہ
چرہم جس کے ساتھ حضرت اسائیل کا از دوائی رشتہ قائم ہوا، اس جگہ
چرہم جس کے ساتھ حضرت اسائیل کا از دوائی رشتہ قائم ہوا، اس جگہ
چرہم جس کے ساتھ حضرت اسائیل کا از دوائی رشتہ قائم ہوا، اس وقت سے
جگہ پر جمع ہوکر اس قبیلے نے حضروی زندگی کا آغاز کیا۔ اس وقت سے
لے کر آئ تک یہ شہر سلسل آباد چلا آرہا ہے اور اسے نہ ہی، سیا کی
حیثیت ہرزیانے میں حاصل رہی ہے۔

حضرت ابراہیم الطبیق کا تعلق سائی نسل سے تھا۔ امم سامیہ کاپہلا مسکن جزیرہ نماعرب تھا۔ یہیں سے یہ لوگ نکل کر مخلف اوقات میں کنعان، بابل حبشہ اور مصریس پنچ اور ان جگہوں پر عظیم الثان تدنوں کی بنیادر کھی۔ ان کی آخری ہجرت نبی اکرم ویک کی بعثت کے بعد ہوئی۔

حضرت ابراہیم نے عام طور پر سریا، فلسطین، مصروغیرہ میں جن اتوام میں تلینے کی ان سب کالعلق بھی سامی سل سے تھا۔

حضرت ابراہیم النظیفی اور بنی جرہم کی زبانیں الگ تھیں۔ ابراہیم النظیفی کی زبان آرائی تھی جب کہ جرہم کی زبان عربی تھی۔ حضرت اسائیل نے قبیلہ بن جرہم ہی سے عربی زبان سیمی۔

قبیلہ بنی جربم کو اس علاقے میں اپنا قبضہ جمائے رکھنے کے لئے

کی لڑائیاں لڑنی پڑیں۔ جب یمن سے مختلف قبائل نکل کر مشرق اور
شال کی طرف آئے تو اس وقت یمن کا مشہور قبیلہ بن ازد (جے بنی
عک نے شکست دے کر نکال ویا تھا) کمہ کی ایک وادی بطن مہر میں آگر
ممہرا۔ اس قبیلے کے سروار ٹعلبہ بن عمرونے بنی جربم سے مطالبہ کیا کہ
میدان ان کے سپرو کر ویا جائے۔ جربم کے الکار پر خون ریز لڑائی
میدان ان کے سپرو کر ویا جائے۔ جربم کے الکار پر خون ریز لڑائی
شروع ہوگئی اور ٹھلبہ نے میدان پر زبروتی قبضہ کرلیا۔ لیکن بعد میں
شروع ہوگئی اور ٹھلبہ نے میدان پر زبروتی قبضہ کرلیا۔ لیکن بعد میں

جب اس قبيلے والوں كويہ احساس مواكد يبان وسائل كي كي ہے تواس كوچھو دُكرير برب يلے مكتے۔

جیدا کہ پہلے عرض کیا گیا، حضرت اسامیل کی بیباں آمدے وقت صرف قبیلہ جرہم بیبال آباد تھالیکن آہستہ آہستہ اس قبیلے کے افرادختم ہوتے گئے بیبال تک کہ نبی کریم ﷺ کے زمانے میں اس خاندان کا صرف ایک مرد عبید بن شریہ جرہمی یمن میں موجود تھا۔ اس کو حضرت امیر معاویہ "نے تاریخ کھنے کا تھم دیا تھا۔

حضرت اساعیل نے اپنی پہلی ہوی کو طلاق دی اور قبیلہ جرہم کے سروار مضاض کی بیٹی ہے شادی کی۔ اس کے بطن سے بارہ الڑکے پیدا ہوئے۔ ایک روایت کے مطابق آل اساعیل کی تعداد اتن بڑھ گئی کہ وہاں کے محدود وسائل کے باعث ان کے سلے گزر بسر مشکل ہوگئ لہذا ان کی کیٹر تعداد نقل مکائی کر کے وہاں سے چلی گئے۔

چونکہ خانہ کجہ کی زیارت کے لئے بھی دوردورے لوگ بہاں آیا کرتے تھاس لئے خانہ خدا کی بجاورت اور خدمت بھی آل اولاد کے ذمے ہی رہی، گربعد میں تولیت کا یہ منصب بنی جرہم کو خشقل ہوگیا۔
اس منتقلی کے چند اسباب بیان کئے جاتے ہیں۔ اس منصب کے حصول کے لئے کئی دفعہ کی قبیلوں میں لڑائیاں بھی ہوئیں۔ تاہم منصب تولیت سے محروم ہونے کے باوجود حضرت اسائیل کی اولاد کی منصب تولیت سے محروم ہونے کے باوجود حضرت اسائیل کی اولاد کی منصب تولیت سے محروم ہونے کے باوجود حضرت اسائیل کی اولاد کی منصب تولیت سے محروم ہونے کے باوجود حضرت اسائیل کی اولاد کی منصب تولیت سے دیکھے جاتے تھے۔ تاہم ایک وقت ایسا بھی تھا کہ قریش کا یہ وقار تقریباً ختم ہوچکا تھا۔ اس وقار کو تصی نے آگر دوبارہ بحال کیا۔

بہت کم معلومات کے مطابق حضرت استعمل کی اولاد سے تولیت کعبہ کا منصب جب قبیلہ بن جربم کو منتقل ہوا تو پچھ عرصے کے بعد اس قبیلہ کے لوگ مظالم پر اتر آئے پھر لیوں ہوا کہ بن بکر اور بن عیشان نے بن جربم کو بہاں سے یمن کی طرف بھگادیا۔ بن بکر اور بن عیشان نے بن جربم کو بہاں سے یمن کی طرف بھگادیا۔ بن بکر اور بن عیشان نے تولیت کعبہ دوبارہ آل اساعیل کے سپرد کردی جوعد نان کے عیشان نے تولیت کعبہ دوبارہ آل اساعیل کے سپرد کردی جوعد نان کے ذات خات ہا تا عال استان ہیں رہی۔

۱۵۹۲ ق م میں بخت نصرنے حملہ کیا۔ اس حملے میں عدنان مارا کیا اور اس کالڑکا فرار ہوگیا۔ پورا خاندان منتشر ہوگیا۔ یہ مکہ کی تاریخ کا

پېلادورې-

خاندان قریش کود وبارہ خانہ کعبہ کی تولیت اور شہر کمہ کی حاکمیت پر ایک کے خانہ بحال کرنے والا شخص قصی تعاجس نے بزور شمشیر کمہ کو فتح کر کے خانہ کعبہ کی تولیت پر قبضہ کر لیا اور اپنے خاندان کے منتشر افراد کو کمہ اور اس کے گردونواح میں جمع کیا۔ چنانچہ اس کانام "جمع" پڑگیا۔ یہ اندازًا اس کے گردونواح میں جمع کیا۔ چنانچہ اس کانام "جمع" پڑگیا۔ یہ اندازًا محت کمہ کی تاریخ کانیا دور شروع ہوتا ہے۔

"رولز آف مکم" کے مصنف جیرالڈ ڈی گاری (de gaury) وولز آف مکم" کے مصنف جیرالڈ ڈی گاری (gerald) کے مطابق مکم میں شخصی حکمرانی ایک طویل عرصہ تک قائم رہی۔ یہ حکومت موروثی ہوتی تھی۔ ان حکمرانوں کی فہرست درج زیل ہے:

- جرہمیں جا سمے تم سے سمت تا۔
- ابولیل بن جرہم ← ۱۳۳ق م ے ۱۳۳ ق م تک۔
- G جرہم بن الویلیل ۱۲ ق م سے ۱۱ عیسوی تک۔
- 🗗 عبدالمنان بن جرہم -- ۱اعیسوی سے ۲۲عیسوی تک۔
- ◄ بقیلہ بن عبدالمنان --٢٦عیسوی -٢٤عیسوی تک۔
  - 🗗 عبدائع بن بقيله —
- ◄ مواحده اكبربن عبدات -- ٢٠١عيسوى -- ٢٣١عيسوى تك-
  - ۵ عمروبن معاذ ۱۳۹عیسوی ہے ۱۷عیسوی تک۔
  - حارث بن مواحدہ -- ۲۳ اعیسوی نے ۱۵ عیسوی تک۔
    - 🗗 عمروبن حارث ۱۵ اعیسوی سے ۲۰۱ میسوی تک-
      - بشرین حارث ۱۵ عیسوی سے۲۰۱عیسوی تک۔
- عدالا صغربن عمروبن عد ۱۹ عیسوی سے ۲۰۱عیسوی تک۔
  جیرالڈؤی گاری کے مطابق ۲۰۷ء میں جربم کو خزاعہ نے مکہ سے
  نکال کرخود قبضہ کرلیا۔ خزاعہ کاسروار عمروبن لمی تضا۔ یکی واقحص ہے
  جس نے پہلے پہل مکہ میں بت پرتی کو روائ دیا۔ خزاعہ کا آخری
  عکرال حلیل تھا۔ اس ہے قصل بن کلاب نے حکومت حاصل کی تھی۔
  قصی نے کمہ پر ۲۲۵ء میں قبضہ کیا اور کعبہ کو از سرنو تعمیر کرایا۔
  ایک نے شہر کی بنیاد رکھی۔ اینا مکان بھی پہیں تعمیر کیا جو بعد میں

وار الندوی کے نام ہے مشہور ہوا۔ قصیٰ نے بڑی خوبصور آل کے ساتھ کہ کا انتظام سنبعال عسری، عدالتی اور فد ہجی امور کے لئے چودہ محکے بنائے اور قرایش کے دس خاند انوں میں ان کو تقسیم کر دیا۔ ۲۳۰ء میں قصیٰ کا انتقال ہوا۔

قصل نے پہلی بار شہر کی خیالی حد بندی ختم کر سے فد ہبی علاقے کے
اندر سکونتی مکانات تعمیر کرنے کی اجازت دی اور بول مو بودہ شہر کمہ کی
بنیاد پڑی۔ شروع میں قریش کے لوگ مرف سیاہ رنگ کے خیموں میں
بنیاد پڑی۔ شروع میں مورضین کاخیال ہے کہ بعث نبوی ﷺ ہے پہلے
چند پشتوں تک مکم صرف خیموں کا شہر تھا۔ تا ہم کعبہ کے گرد جو جگہ
آبادی کے لئے چن گئ تھی، وہاں پانی وافر مقدار میں دستیاب تھا۔
چنانچہ اس جگہ موجود ایک بڑے جنگل کوصاف کردیا گیا۔

شہرکامرکزوادی کانشیب تھا۔اس مرکز (بطحا) میں رہنے کی وجہ ہے ان قریشی قبائل کو "قریش بطحا" کہاجا تا تھا۔

شہرکے بچ میں شالاً جنوباً یمنی اور شامی تعارتی کاروانوں کی آمد اور رواگی کے لئے شاہراہ تھی۔ اہل کمہ کے مکانات قبیلہ وار اور فاصلے پر ہوتے تھے۔اکثر مکانات کے در میان دالان تھا۔

آباواجداد نبوی الله + آب زم زم + ابرائیم الله استان + استان الله + عبدالمطلب -

## م ن

پ منات: عرب كا ايك مشهور بت جويدينه مي نصب تها اور قبيله اوس، خزرج اور غسان كے لوگ اس كو لوجة تھے۔ منات، عرب ميں سب سے قديم بت تها اور سمندر كے كنارے "قديد"ك قريب نعب تها۔

منافقت) ہو۔ وہ بظاہر تو منافقت) ہو۔ وہ بظاہر تو منافقت) ہو۔ وہ بظاہر تو مسلمان ہو یا دل میں تو مسلمان ہو یا دل میں مسلمان ہو یا دل میں مسلمانوں سے نفرت کرے اور ان کابرا چاہے۔ ہے منافقت۔

من فقت "بولنا کھو۔ لینی مسلمان ہونے کادعوی کرنا، کرمل طور پریاول میں مسلمانوں سے نفرت کرنا، ان کابرا چاہنا۔
جس شخص کے ول میں منافقت ہو اسے "منافق" کہتے ہیں۔ منافقت کو "نفاق" کے نام سے بھی پکارا جاتا ہے۔ منافقت یا نفاق وراصل دوغلا پن اور دور کی پن ہے اور ایک مہلک مرض ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے کہ منافقین جبتم کے سب سے نجلے در ہے میں ہوں گے۔
تعالی ہے کہ منافقین جبتم کے سب سے نجلے در ہے میں ہوں گے۔
نفاق کی دوشمیں ہیں: ایک نفاق اعتقادی، دوسرانفاق کی ۔ منافق افقادی دو جرانفاق کی ۔ منافق افقادی دو جرانفاق کی ۔ منافق میں اسلام کا افتحادی دو جرمیشہ جبتم میں اسلام کا اظہار کرتا ہو۔ یہ گروہ حقیقت میں کافر ہے جو بھیشہ جبتم میں رہے گا۔
منافق عملی دو لوگ ہیں جن کے اندر منافقوں والی صفات پائی جائیں منافق منائی جائیں منافق عن دیانت، وعدہ خلافی اور فحش کلائی۔

نی کرمی الله نے منافق کی چند علامات بتائی ہیں کہ جب ہوئے،
جموث ہوئے۔ جب وعدہ کرے، پورانہ کرے۔ جب اس کے پاس
امانت رکھوائی جائے تو اس میں خیانت کرے۔ جب بات کرے،
جھڑا کرے۔ خواہ ایبا آدی نماز روزہ بن کیوں نہ کرتا ہو۔ نبی
کرمی الله کے دور میں بھی لوگوں میں منافقت کا مرض تھا۔ چنانچہ جو
لوگ منافق تھ، دہ اکثر اسلام کے خلاف تد بیریں کرتے رہتے تھے۔
انگی میں ہے ایک عبداللہ بن الی تھاجے رئیس السافقین کے نام سے
لیکاراجا تاہے۔ جبعداللہ بن الی جبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن ابی۔

#### م و

موافات: وہ تعلق یار شتہ جونی کریم وظائف نے دینہ جمرت کے بعد کمہ کے مہاجرین اور دینہ کے انصار کے در میان قائم کیا تھا۔
کہ سے جب مسلمانوں نے دینہ کی طرف جمرت کی تو اپناسب مال و متاع کمہ ہی جس چھوڑ آئے تنے اور اب انہیں زندگی گزار نے کے لئے سہارے اور در د کی ضرورت تھی لہذا نبی کریم وظائف نے اس مسئلے کوحل کرنے کئے یہ تدبیر اختیار کی کہ کہ کے ایک مہاجر اور دینہ کے ایک انصاری کے در میان رشتہ اخوت قائم کردیا جائے۔

پ مورون علی اوران دینے والا۔ بی کریم کی کے چار موذن ہے۔ ان میں سب سے مشہور تو حضرت بلال عبثی میں۔ حضرت بلال بن رباح اور عمرو بن أنم مكتوم قرشی العامری تو دینہ میں تھے، جب كه سعد القراطة قباش، اور الومحذورہ اوس بن مغیرہ بن مجی می سکے۔

موضوعات: الموضوعات، لینی وه کتابیں جن میں احادیث موضوعات، لینی وه کتابیں جن میں احادیث موضوعہ کو جمع کردیا گیا ہویا مہتم بالوضع احادیث کردیا گیا ہویا مہتم بالوضع احادیث کردیا گیا جاتا تھا، اور ان سے جوموضوع یاضعیف احادیث مروی ہیں، ان کی نشاندہ کی کی جاتی تھی۔ حافظ ابن عدی گی کا "الکائل"، امام عقیل کی "الفعفا" اور امام جوزقانی کی "الابالمیل" ای انداز برہیں۔

بعد میں موضوعات کا طریقہ یہ ہوگیا کہ موضوع یا مہتم بالوضع احادیث کو ابواب کی ترتیب نے ذکر کرکے یہ جاتا ہے کہ ان کوکس نے روایت کیا ہے اور اس میں سند آگیا نقص ہے۔ اس موضوع پر سب سے پہلے علامہ ابن الجوزی نے قلم

اثهايا- ان كي دو كتابين بين ايك «العلل التنابيه في الإخبار الوابيه" روسري "الموضوعات الكبرى" ان من ووسرى كتاب آج بحى دستیاب ہے، لیکن اٹل علم کا اس بر اتفاق ہے کہ علامہ ابن الجوزيِّ احادیث پروضع کا حکم لگانے میں نہایت متشدد ہیںاور انہوں نے بہت ے سیح احادیث کو ہمی موضوع قرار دے دیاہے، اس لئے بعد کے محقّق علانے ان کی کمابوں پر تنقیدیں لکھیں۔ چنانچہ حافظ ابن جرر نے ان كى ترديد ميس "القول المسدوفي الذبعن مند احرّ" ميس ال كى بہت اچھی تردید کی ہے۔اس کتاب میں حافظ" نے مند احمد کی ان احادیث کی تحقیل کی ہے جنہیں ابن الجوزی نے موضوع قرار دیاہے، اور بتایا ہے کہ جن احادیث پر ابن الجوزیؓ نے موضوع ہونے کا تھم لگایا ہے ان میں سے ایک حدیث مسلم میں بھی موجود ہے، اور ایک صدیث بخاری کے احمد شاکر والے ننے میں بھی موجود ہے۔ الی احادیث توبہت کی ہیں جو امام بخاری ؓ نے تعلیقًاروایت کی ہیں، اور ابن الجوزيٌ نے انہيں موضوع قرار دے ديا ہے بھرعلامہ سيوطي ﴿ نے ابن الجوزي كى موضوعات ير ايك مفضل تقيد لكھى جس كا نام "النكت البديعات على الموضوعات" ركها- بعد مين اس كى تلخيص كى، اور ال من كي اضافي كت جو "اللالي المصنوعة في الاحاديث الموضوعة" كے نام سے معروف ہے، جو كئ جلدوں ميں شائع ہو كي ب، لیکن علامہ سیوطی مدیث کے معاطم میں قدرے متسائل ہیں، اس لئے بعض ضعیف یامنگر احادیث کو بھی سیح قرار دے دیتے ہیں۔

علامہ ابن الجوزیؒ کے بعد حافظ صنعانؒ کی موضوعات بھی بہت متبول ہوئیں۔ علامہ ابن الجوزیؒ اور سیوطیؒ کے بعد بہت سے حضرات نے موضوعات پر کیابیں لکھیں، جن میں ملاعلی قاریؒ کی "الموضوعات الکبیر" نہایت مقبول و معروف ہے۔ آخری دور میں قاضی شوکانیؒ کی "الفوائد المجموعہ فی الاحادیث الموضوعہ" اور علامہ طاہر پنیؒ کی " تذکرة الموضوعات "مخضر عمر مفید کیابیں ہیں۔

اس نوع كاجائ ترين كام علامه ابن عراق في انجام دياله انهول في كتاب "تنزيه الشريعة المرفوعة عن الاحاديث الشنيعة الموضوعة" بي ابن عدى، حافظ ابن الموضوعة" بي ابن عدى، حافظ ابن

جرِ علامہ سیوطی اور ملاعلی قاری کی تمام کتابوں کو جن کردیاہ،اور ہر طریف کی خوب تحقیق کی ہے۔ اس طرح ان کی کتاب جائے ترین بھی ہے اور محقق ترین بھی، جو بسا اوقات پیجلی تمام کتابوں ہے مستعنی کر دیتی ہے۔ اس کتاب میں علامہ ابن عراق نے ابن جوزی ، جوزقانی اور سیوطی کی بیان کر وہ احادیث میں ہے صرف ان احادیث کو جن کیاہے، جونی الواقع موضوع ہیں۔

موط امام مالك: حديث كالمجوعد جيد امام مالك في في مرتب كيا- حضرت شاه ولى الله اور شاه عبد العزير في كتب حديث كر جويائج درجات مقررك بين، انهول في «موطا امام مالك" "كو طبقة اولى بين ركاي بين الهول في مراكمة بين المهول في من موطا امام مالك"

"موطا" کو امام مالک نے دیند منورہ ش رہتے ہوئے تالیف کیا اور اس کی تالیف پر اس وقت کے ظیفہ الومنصور نے حضرت امام مالک کوآبادہ کیا تھا۔

لفظ "موطا" توطیه کا آم مفعول ہے۔ لفت میں اس کے متی ہیں:
روندا ہوا، تیار کیا ہوا، نرم وسہل بنایا ہوا۔ چونکہ امام مالک نے لوگوں
کے لئے اس مجموعے کو مرتب کر کے اسے آسان اور سہل بنادیا، اس
لئے اس کو "موطا" کہا جا تا ہے۔ تا ہم امام مالک اس ضمن میں فود کہتے
ہیں کہ اس کتاب کو لکھ کر میں نے مدینہ کے ستر فقہا کے سامنے پیش
کیا سبھی نے جمعے سے اتفاق کیا اس لئے میں نے اس کا نام "موطا"
رکھا۔ امام مالک سے پہلے کی نے یہ نام نہیں دکھا تھا۔

امام مالک نے موطاکی تالیف میں زیادہ تر انحصار حضرت امام الومنیفہ کی "کاب الآثار" پر کیاہے۔

امام مالک کے بارے بیں ابن الہیاب نے لکھاہے کہ انہوں نے

ایک لاکھ احادیث روایت کی تھیں جن میں سے دس ہزار منتخب کرکے
اس کتاب میں ورج کیں۔ پھر مسلسل ان کو کتاب و سُنّت اور آثار
اوراخبار صحابہ پر چیش کرتے رہے، بیباں تک کہ سب کو محو کرکے
صرف پانچ سو احادیث باتی رکھیں۔ ابوبکر ابہری فرماتے ہیں کہ موطا
کی کل احادیث ۱۵۲۰ ہیں جن میں مند اور مرفوع ۱۹۰۰ ہیں اور مراسیل
کی تعداد ۲۲۲ ہیں۔ موقوف ۱۱۳ ہیں اور تابعین کے اقوال و فاوی

### مؤطاك وجهشهرت

موطا امام مالک کی شہرت کی وجہ یہ ہے کہ امام مالک کے وصال کے بعد جب امام عالک کے وصال کے بعد جب امام کیلی اندلسی اندلسی آئے تو یہاں کے حاکم نے امام کیلی نے انکار کردیا،
کو عہدہ قضائی پیش کش کی ۔ یہ عہدہ لینے سے امام کیلی نے انکار کردیا،
لیکن حاکم نے یہ شرط عائد کر دی کہ اس عالم کوقاضی تعین کیا جائے جو امام کیلی اندلسی امام کیلی کے تلافہ ہ اور معتمدین میں سے ہو۔ چنا نچہ امام کیلی اندلسی تلافہ ہ کو منصب قضا پر فائز کرتے جو موطا ان سے سبقا پر صحے۔ اس طرح اندلس، اردن، مراکش اور عرب کے علما میں "موطا امام مالک" مشہور ہوئی۔

\* موطا المام محمد: احادیث کامجوعد جے امام محد بن حسن نے مرتب کیا۔ امام محمد یکے بعد دیگرے حضرت امام البوطنیف اور پھر حضرت امام مالک کے درس میں شریک رہے۔

امام محمر نے اگرچہ امام مالک سے مروی زیادہ تر احادیث لی ہیں، لیکن اس کے باوجود امام محمد نے امام مالک کے علاوہ دیگر شیخین و محدثین کی احادیث بھی نقل کی ہیں اور خاص طور پر مسلک حنفیہ کو نقل کیاہے۔

موت مبارک : بی کریم اللی ک ال آپ اللی ک بال آپ اللی ک بال آپ اللی ک بال اکثر شانوں تک لئے رہے تھے۔ بی کریم اللی کے سرے بال نہ بہت محمد کریم اللی کا اللہ کا کہ سرے بال چھوڑے ہوئے رکھتے تھے، مگر بعد میں مانگ تکا بی طرح بال چھوڑے ہوئے رکھتے تھے، مگر بعد میں مانگ تکا لئے گے۔ بالوں میں اکثر تیل ڈالا کرتے تھے اور ایک دن چھوڑ کر کتابھی کرتے تھے۔ جا عادات نبوی + شائل نبوی + معولات نبوی -

0 (

پ مہر سبوت: وہ تصدیقی علامت جونی کریم ﷺ کے جسم پر قدرتی طور پر موجود تھی۔ یہ مہر یا نشانی نبی کریم ﷺ کے کندھوں کے فقی میں کبور کے انڈے کے برابر تھی۔ ظاہر میں سرخ گوشت ابھراہوا تھا۔ ایک اور روایت کے مطابق بائیں شانے کے پاس چند مہاسوں کی مجموعی ترکیب سے مستدیر شکل بن گئی تھی، اس کو مہر نبوت کہتے تھے۔

پرمہمات رسول طبی اسول سی کے ہیں۔ خردات وسرایا۔ بی کریم کی نے اپی مدنی زندگ کے دس برس میں ۸۸ مہمات رسید دی تھیں۔ آن ٹیں سے پچھ خالص تبلیغی تھیں، پچھ دفائل اور پچھ اقتصادی۔ ان مہمات میں سے پچھ الیی تھیں جن کی قیادت بی کریم کی نے خود کی۔ الیی مہم کو "خروہ" کہتے ہیں۔ پچھ مہمیں الیں تھیں جن کی قیادت کس صحافی کے سپرد کردی جاتی تھی۔ اسے "مریہ" کے ہیں۔

ان تمام مهموں میں مخالفین اسلام کے کل قیدی ۱۵۲۳ اور کل مقتول ۲۵۹ شہید ہوئے اور صرف مقتول ۲۵۹ شہید ہوئے اور صرف ایک بزرگ قید ہوئے اور صرف ایک بزرگ قید ہوئے۔ دشمنوں کے قید بول میں سے ۱۳۳۸ قید بول کو نبی کریم بھی نے بغیر کسی شرط کے غزوہ حنین کے بعد آزاد فرما دیا تھا۔ صرف ایک شخص کو قصاص میں قتل کیا گیا۔ باتی ۲۱۵ قید بول میں سے صرف ایک شخص کو قصاص میں قتل کیا گیا۔ باتی ۲۱۵ قید بول میں سے ۵ فردہ بودہ برد کا غزوہ بدر کے تھے جن کو فدیہ لے کر دہا کر دیا گیا۔ دی غزوہ ب

# م ی

پ میتاق مریند: وه بهلاتحری دستورجودید منوره مین اسلای ریاست قائم کرتے وقت نی کریم الله کے نافذ فرمایا تھا میثاق مدیند کی خاص شقیل بید جین:

- یہ سب مسلمان دوسرے لوگوں کے مقابلے میں ایک علیحدہ سیاک وحدت (امت) ہوں گے۔
- © قریشی مہاجر اسلام ہے بہلے کے دستور کے مطابق خوں بہا اداکیا کریں گے اور اپنے قید اول کافدید اداکیا کریں گے تاکہ مؤمنول کا باہم برتاؤیکی اور انصاف پر جنی ہو۔
- بن عوف کے لوگ اپ دستور کے مطابق خون بہا اوا کریں گے اور اپنے قیدیوں کا فدیہ اوا کر یکے انہیں رہائی ولایا کریں گے تاکہ مؤمنوں کابر تاؤ آپس میں نیکی اور انصاف کی بنیاد یر شخکم ہو۔
- نوساعد اپ وستور کے مطابق خول بہا کی اوائیگی اور اپ گروہ
   قید بول کا فدیہ دے کر رہائی ولوائے کے ذمے دار ہول گے تاکہ
   مؤمنوں کے تعلقات نیکی اور انسان کی بنیاد پر قائم ہوں۔
- ے بنونجار اپنے دستور کے مطابق خول بہا ادا کریں گے اور اپنے قیدلوں کی رہائی کے لئے فدیہ کی ادائیگی کے ذے دار ہوں گے تاکہ

ائل ایمان کے باہمی روابط محلائی اور انسان کی بنیاد پر مضبوط ہوں۔
﴿ بنو عمرو بن عوف اپنے وستور کے مطابق خول بہاکی اوائیگی اور فدید دے کر اپنے قید ایول کی رہائی کے پابند ہوں گے، تأکہ مؤمنوں کا باہمی اعتاد نیکی اور انساف کی بنیاد در ستھم ہو۔

- بنونبیت اینے وستور کے مطابق خوں بہا ادا کرنے اور اپنے گردہ
   کے قید لوں کا فدیہ ادا کر کے رہائی دلانے کے ذیعے دار ہوں گے تاکہ
   اہل ایمان کا باہمی میل جول بھلائی اور انسان کا آئیند دار ہو۔
- بنواوس اپنے وستور کے مطابق خوں بہا ادا کریں گے اور اپنے قید ہوں کا فدید ادا کر کے رہائی دلایا کریں گے تاکہ مؤمنوں کا باہمی برتاؤ نکی اور انصاف کا ہو۔
- ال الل ایمان میں ہے آگر کوئی شخص مفلس اور قلاش ہے یا قرض کے بوجھ تلے بری طرح و باہوا ہے تو اس کے ایمان دار ساتھی ایے شخص کو لازی طور پر امداد دیں گے تاکہ اس کے حق کاخوں بہایا فدید بخولی ادا ہو
- کوئی مسلمان دوسرے مسلمان کی اجازت کے بغیراس کے مولیٰ
   (معابداتی بھائی) ہے معاہدہ نہیں کرے گا۔
- الله تقوی اور اہل ایمان ہر اس شخص کی مخالفت متحد ہو کر کریں گے جو سرکش، ظلم، زیادتی اور کمناہ کا سرتکب ہو۔ ایسے شخص کے خلاف تمام اہل ایمان کے ہاتھ ایک ساتھ آٹھیں گے، خواہ وہ ان میں ہے کسی کا بنائی ہو۔
- کوئی مؤمن کسی مؤمن کو کافر کے بدلے میں قتل نہیں کرے گا۔اور نہ کسی مؤمن کے فافر کو اہداد دی جائے گی۔
- الله تعالی کا ذمه و عهد ایک بی ہے۔ اہل اسلام کا ایک معمولی
   درہے کا فرد بھی کی شخص کو پناہ دے کرسب پر پابندی عائد کر سکے گا۔
   اہل ایمان دو سرول کے مقابلے میں آپس میں بھائی بھائی ہیں۔
- آ یہودلوں میں سے جو اس معاہدے میں شریک ہول گے، انہیں برابر کی حیثیت حاصل ہوگ۔ ایسے لوگوں پرظلم ہوگا اور نہ ان کے خلاف کی کورودی جائےگ۔
- @ الل اسلام كى صلح الك بى موكى الله كى راه ميس جنك كے موقع پر

کوئی مسلمان دوسرے مسلمانوں کو چھوڑ کر ڈیمن سے صلح نہیں کرے گا۔اور بیرصلح سب مسلمانوں کے لئے برابر دیکسال ہونی چاہئے۔

- اری انہیں آرام کاموقع دیاجائے گا۔
- اس کابدلہ وہانی نقصان اٹھاٹا پڑے اس کابدلہ وہانی نقصان اٹھاٹا پڑے اس کابدلہ وہ سب مل کرلیں ہے۔
- بلاشبہ متقی مؤکن سب سے اچھے اور سب سے سید ھے رائے پر
   بیں۔
- اس معاہدے میں شریک کوئی مسلمان، مشرک قریش کے مال و
   جان کو بیناہ نہیں دے گا اور اس سلسلے میں وہ کسی مسلمان کی راہ میں
   رکاوٹ نہیں کھڑی کرے گا۔
- جوشخص کسی مؤمن کو قتل کرے گا اس کا شوت طنے پر اس سے قصاص لیا جائے گا۔ ہاں اگر مقتول کا وارث خوں بہا لینے پر راضی ہوجائے تو قاتل قصاص سے فئے سکتا ہے۔ تمام اہل ایمان پر لازم ہوگا کہ وہ مقتول کے قصاص کے لئے اٹھ کھڑے ہوں۔ اس کے سوا ان کے لئے کوئی صورت جائز نہیں ہوگ۔
- الله اور آخرت پر ایمان کے لئے جو اس عہد نامے کو تشلیم کرچکا ہے اور الله اور آخرت پر ایمان رکھتا ہے، جائز نہ ہوگا کہ وہ الیے شخص کو پناہ دے جو نئی بات نکالنے والا اور فتند انگیزی کرنے والا ہو۔ جو الیے شخص کی حمایت کرے گایا اے پناہ دے گاوہ قیامت کے دن اللہ کی لعنت اور خضب کا مستوجب ہوگا جہال کوئی فدید اور ہدید قبول نہیں کی حاجائے گا۔
- اس عہد نامے کی پابندی کرنے والے لوگوں کے درمیان جب کسی معاطے میں اختلاف پیدا ہوجائے تو وہ اللہ اور اس کے رسول محد (ﷺ) کی طرف رجو کریں گے۔
- یہودی مسلمانوں کے ساتھ مل کرجب تک جنگ کرتے رہیں
   یہودی برداشت کریں گے۔
- آ بی عوف کے یہودی، مسلمانوں کے ساتھ ایک سیای وحدت متصور ہول مے۔ یہودی اپنے دین بررہنے کے مجازیں اور مسلمان

اپنے دین پر۔خواہ موالی ہوں یا اصل، لیکن ظلم اور جرم کے مرتکب افراد اپنی ذات اور اپنے گھرانے کے سواکسی اور کو مصیبت میں نہیں ڈالیں ہے۔

- ت بنونجار کے یہود بول کے بھی وہی حقوق ہوں گے جو بی عوف کے یہود بول کے ہیں۔ یہود بول کے ہیں۔
- ابنو حارث کے یہود اول کے وہی حقوق ہوں گے جو بنوعوف کے یہود ایوں کے بیں۔
- بنو ساعد کے بیبود اول کے وہی حقوق ہوں گے جو بنو عوف کے بیبود اول کے جن
- بنوجشم کے یہود اول کے حقوق والی ہوں مے جو یہود بی عوف
   بی ہیں۔
- بنو اوس کے یہوولیوں کے بھی وہی حقوق میں جو بی عوف کے یہودلوں کے ہیں۔
- ﴿ بنو تعلیہ کے یہودی بھی انہی حقوق کے حق ہوں سے جن کے بنو عوف کے یہودی ہیں، مگر جوظلم اور جرم کا ارتکاب کرے گا اس کی مصیبت اور اس کے گھرانے پر محا۔ ہوگا۔
- جفنہ، بی تعلبہ کی شاخ ہیں لہذا جفنہ کے یہود نوں کے حقوق بنو
   تعلبہ کے یہود نوں کے حقوق کے برابر ہوں گے۔
- وفاشعاری کی صورت میں یہود بی شطیبہ کے حقوق وہی ہوں گے جو یہود بی عوف کے ہیں۔
  - @ بنو تعليه كے موالى كے حقوق وى بول م جو اصل كے بيں۔
- 🕝 یبود ایول کے تمام موالی کے وہی حقوق ہول مے جو اصل کے
- ۔ ہے معاہدے کاکوئی فریق بھی محمد (ﷺ) کی اجازت کے بغیر کسی ہے جنگ کرنے یا جنگ کے ارادے ہے نکلنے کامجاز نہیں۔
- ﴿ زَمْ كَابِدِلْهِ لِينَيْ مِن كُونَى ركاوت نبيس وَّالَى جائے گَدِرِي كَ مَرَّكِ اللهِ عَالَدُ مُولَدِ مَرَّكِ اللهِ عَالَدُ مُولًا وَ اللهِ عَلَدُ مُولًا مَظُلُوم كَ مَا تَصَالَدُ اللهِ عَالَدُ مُولًا مَظُلُوم كَ مَا تَصَالَدُ اللهُ اللهِ عَالَدُ مُولًا مَا مُطْلُوم كَ مَا تَصَالَدُ اللهُ اللهِ عَالَدُ مَا تَصَالَهُ اللهُ عَالَدُ مَا تَصَالَعُوا اللهُ عَالَدُ مَا تَصَالَعُوا اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْمُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلِيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْكُ

- ا يهودى ائت خرج ك ذر وار بول ك اور مسلمان ائت خرج ك ذرج وار بول ك اور مسلمان ائت خرج ك ذرج وار بول ك -
- اس معاہدے کے شریک کسی فریق کے خلاف اگر کوئی جنگ کرے گا تو تمام شرکا ایک دوسرے کی مدد کریں گے۔ آپس میں مشورہ کریں گے۔ ایک دوسرے کی خیر خوابی اور وفاشعاری کارویہ اختیار کریں گے اور عہد مشکنی سے اجتناب کریں ہے۔
- آ سی تحض کو حلیف کی بھلی کا ذھے وار نہیں تھبرایا جائے گا۔ مظلوم کی ہرحالت میں درکی جائے گا۔
- یہودی جب تک مسلمانوں کے ساتھ مل کر جنگ کرتے رہیں
   گےوہ جنگ کے اپنے مصارف خود برواشت کریں گے۔
- ا معاہدے میں شریک تمام فریقوں کے لئے یثرب کامیدان مقدی و محترم ہوگا۔
- آ پناہ حاصل کرنے والے کے ساتھ وہی برتاؤ ہوگا جو پناہ دینے والے کے ساتھ ہور ہاہو۔نہ اے نقصان پہنچایا جائے گا اور نہ وہ عہد شکنی کرے گا۔
- اس کسی عورت کو اس کے خاندان کی اجازت کے بغیر بناہ نہیں دی جائے گی۔
- آس معاہدے میں شریک افراد یا گروہوں کے درمیان کوئی نی بات، معالمہ یا جھڑا پیدا ہوجائے جس سے فتنہ ونساد کا اندیشہ ہو تو اللہ اور محمد بناھے کا اس و سناونی میں جو کچھ درج ہے وہ اللہ کی نگاہ میں پہندیدہ ہے اور وہ چاہتا ہے کہ بوری اصتیاط اور وہ اللہ کی نگاہ میں پہندیدہ ہے اور وہ چاہتا ہے کہ بوری اصتیاط اور وہ فاشعاری کے ساتھ اس کی پابندی کی جائے۔
  - @ نەقرىش كوپناەدى جائے گى اور نەان كے كسى محاون كو-
- شرب پر صلے کی صورت میں معاہدے کے شرکالیتنی مسلمانوں اور یہود یوں پر لازم ہو گا کہ وہ ایک دوسرے کی مدد کریں۔
- آگر بہودیوں کو صلح کر لینے اور اس میں شرکت کی دعوت دی جائے گی تووہ اے قبول کرلیں گے۔ای طرح اگر بہودی مسلمانوں کو شرکت کی دعوت ویں گے تو اے قبول کرنا بھی ان پر لازم ہوگا، لیکن اس کا اطلاق ایسی جنگ پرنہ ہوگا جو خالص دین کے لئے ہو۔

- معاہدے میں شریک ہر شخص اور گروہ پریٹرب کے ای جھے کی
   ذے واری ہوگ جو اس کے سامنے یعنی بالقابل ہوگا۔
- اوس کے یبود ایول کوخواہ وہ مولی ہوں یا اصل وہی حقوق حاصل ہول گے جو اس معاہدے کو قبول کرنے والوں کو حاصل ہیں۔
- اس عہد نامے کے حکم میں ظالم اور خطا کار داخل نہیں۔ جو جنگ
   کے لئے نکلے وہ بھی اور جو گھر میں بیٹھار ہے وہ بھی اس کاحق وار ہو گا۔
- اللہ اس کا حالی و تکہبان ہے جو اس اقرار وعمد میں مخلص اور سچا
   ہے۔انلہ کے رسول ﷺ ہمی اس کے حالی ہیں۔

میثاق مینہ کا یہ متن سیرت ابن ہشام، ڈاکٹر حیداللہ صاحب کی کتاب عہد نبوی فیلٹے میں نظام حکرانی، اور ڈاکٹر نصیراحمہ صاحب کی کتاب، نبی اظلم د آخرے لیا گیا ہے۔ عام مور خین کے نزدیک یہ ایک دفائی معاہدہ تھا، کیکن اگر غورے اس کامطالعہ کیاجائے تو یہ بات واضح ہوکر سامنے آتی ہے کہ یہ دنیا کی پہلی تاریخ ساز اور انقلاب انگیزد ساویز تھی۔ اس کے نتیج میں ایک ایسی نظریاتی اور فلائی ریاست وجود میں آئی جس نے انسانی تاریخ کے دھارے کارخ موڑ دیا۔ اس دساویز میں ریاست کی بنیادی پالیسی، شہر یول کے حقوق وفرائض، ریاست کے مناور و ضوابط اور میں ریاست کے وفاق میں شامل ہونے والے مختلف یونٹوں کے حدود کار ریاست کے حدود کار سے بیان کرد کے میں۔

ایک جری میں اس میثاق کی روسے بیڑب کی سرزمین پر جومنظم ریاست قائم ہوئی وہ صرف ڈیڑھ سو مربع کلو میٹر پر محیط تھی، لیکن صرف دس سال میں اس میں آئی توسیع ہوئی کہ ااھ میں پندرہ لاکھ کلو میٹر کے وسیع و عریض علاقے پر اس کاعلم لہرا رہا تھا۔ پورا علاقہ امن و سلامتی کا گہوارہ تھا۔ سب کے جان ومال اور عزت و آبرو محفوظ تھے۔ پورا معاشرہ نظم تھا۔ باہمی اعتماد و اتحاد اور تعاون و رواداری کا دور دورہ تھا۔ معاشرے کی تمام توشی پورے جوش و خروش سے انسانیت کی تعمیرو فلاح کی مثبت سرگر میوں میں مصروف تھیں۔

اس بیثاق کومر تب کرنے والی اور اس کے لئے زمین ہمواد کرنے والی ہستی وہ تھی جسے اللہ کے آخری رسول ﷺ ہونے کاشرف حاصل

تھا، جے مبعوث بی اس کے کیا گیا تھا کہ وہ دین حق کو تمام اویان باطل پر غالب کر دے اور ظلم وستم کی چکیوں میں نبی ہوئی انسانیت کو اس و سلامتی اور عدل وانصاف کے نور سے منور کر دے۔

میثاق مدینہ ای مقدس ہتی کی خداداد بصیرت وصلاحیت، اس کی بے مثل فہم و فراست اور اس کی حیرت انگیزدور اندیشی اور معالمہ فہمی کا ایک عظیم شاہکارہے جس ہے رہتی دنیا تک قائدین ومفکرین رہنمائی حاصل کر کے اپنے خدمت انسانیت کے پروگرام مرتب کر کے سرخروئی حاصل کرتے رہیں ہے۔

میمسر 1: حضرت خدیجة الكبرى كاحبثى غلام - جب نوجوانی میں حضرت خدیجه نے اپناسامان تجارت آنحضور بھن کی مگرانی میں رواند کیا تھا تو اس سفر تجارت میں حضرت خدیجه كا يكی غلام ميسره نبی كريم بھن كے مراہ تھا - سفرے والبی پر میسرہ بی سے حضرت خدیجه نے حضرت محد بھن کی امانت و دیانت كے بارے میں بوچھا تو میسرہ نے آپ بھن کی امانت و دیانت كی بارے میں بوچھا تو میسرہ نے آپ بھن كی امانت و دیانت كی بارے میں بوچھا تو میسرہ نے آپ بھن كی امانت و دیانت كی بارے میں بوچھا تو میسرہ نے آپ بھن كی امانت و دیانت كی بارے میں بوچھا تو میسرہ نے آپ بھن كی امانت و دیانت كی گوائی دی۔

په ميموند بنت حارث: ام الوسين، رسول كريم الله كا دوجة محرّمه و اصل نام بره تها، ليكن آنحضور الله كا دوجيت ميل آنے بعد نام ميموند ركھ دواكيا۔

- سبعه بایر سیدی یا۔ حضرت میمونیه کا پہلانگاح مسعود بن امر بن غمیر تقفی ہے ہوا، نیکن

طلاق ہوگی تونکاح الورتم بن عبدالعزی ہوا۔ دوسرے شوہر کا بھی انتقال ہوگیا تو ان کے چا حضرت عباس نے بی کرم ﷺ سے ان کے ان کے اکاح کی بات کی۔ حضرت میںونہ کی عمر اس وقت ۵۱ سال تھی۔ آخصور ﷺ نے حضرت عباس سے اتفاق فرمایا اور اس طرح شوال المکرم کے ھیں حضرت میںونہ اور حضرت محمد ﷺ کا نکاح ہوگیا۔ اس کے بعد نی کرم ﷺ کی شرید کوئی نکاح نہیں کیا۔

حضرت میوند سے آنحضرت اللہ کے لکاح کے ذریعے اسلام کو بڑی تقویت حاصل ہوئی خاص طور پر حضرت خالد بن ولید (جو حضرت میوند کے بیٹنج سے )نے اس لکاح کے فور ابعد اسلام قبول کیا۔

حضرت میموند نهایت خداترس خاتون تھیں۔غلام آزاد کرنے کی کوشش کرتیں۔ایک دفعہ خضرت میموند نے اپنی خادمہ کو آزاد کیا تو بی کرمیم اللہ نے فرمایا کہ اللہ تعالی آب پر دمتیں نازل فرمائے۔

حضرت میوند کا انقال ۵۱ ه میں ہوا۔ حضرت ابن عباس نے ان کی نماز جنازہ پڑھائی۔ حضرت میونہ سے چھیالیس احادیث روایت کی جاتی ہیں۔ انہیں عور توں کے مسائل پر عبور حاصل تھا اور صحابہ وصحابیات ان سے مسائل معلوم کرنے کے لئے ان کی خدمت میں حاضرہوتے تھے۔

ازواج مطهرات + ازدواجي زندگي-



# ك

### ا ختم نبوت اختم نبوت، تحريك.

# ن ج

## **پ نجار، بنو: ۵** بنونجار

بنیاسی: مبنی کا بادشاہ۔ عبشہ کے علاقے میں کہ جہاں مسلمانوں نے ہجرت کی۔ دراصل اہل عرب مبش کے فرماز واکو «نجاشی" کہتے تتے۔ نجاشی لفظ عبشی زبان کے ایک لفظ نبوس سے نکلا ہے۔ اس کا مطلب ہے "بادشاہ۔" نبی کریم جھی کے زمانے میں مسلمانوں کی اس ہجرت کے وقت جو نجاشی ایک عدل و انصاف پند بادشاہ تصا اور اس کی وجہ ہے اس کی شہرت بورے عرب میں تھیل تکی بادشاہ تصا اور اس کی وجہ ہے اس کی شہرت بورے عرب میں تھیل تکی بادشاہ تصا اور اس کی وجہ سے اس کی شہرت بورے عرب میں تھیل تکی بادشاہ تصا و اس کا اصل نام "اصحہ" تصاحبہ اصحہ

سب سے پہلے بی کریم اللہ نے عمروبن امیہ العنمری کو حبشہ کے فرمان روا نجاشی کی طرف روانہ کیا اور نجاشی کے نام دو خطوط کھوائے، ایک میں اے اسلام قبول کرنے کی وعوت دی تھی اور قرآن شریف کی آیات چیش کی تھیں۔

نجائی نے حضور ﷺ کا نامیر مبارک وصول کر کے آنکھوں ہے لگایا اور ازراہ احترام اپنے تخت ہے اتر کرز بین پر بیٹھ کیا۔ پھروہ ایمان لے آیا اور حق کی شہادت دی، اور کہا کہ اگر مجھے ان کی خدمت میں صاضر ہونے کی استطاعت ہوتی توضرور قدم ہوس ہوتا۔

پھر اس نے رسول اللہ اللہ کا اپنا جواب لکھا جس میں حضور اللہ کی رسالت کی تصدیق کی اور جعفر بن الی طالب کے اتھ پر اپنے اسلام کا اظہار کیا۔

#### 10

الله المسلم المعدين موجود أيك مشهور مورتى - يد مورتى جاه زمزم برنصب تقى مدى كعبد + آب زم زم -

#### 10

المنا، آپ الله کانی بنایا جانا۔ نبی کریم الله کونبوت کالمنا، تیغبری کالمنا، آپ الله کانی بنایا جانا۔ نبی کریم الله کانی دنیا میں تشریف آوری کامقعدی یہ تھا کہ آپ الله کونبوت کافریعنہ سونپاجائے تاکہ آپ لوگوں کو اس خدائے داحد کی پیچان کرا سکیں اور آفرت کی ہونا کیوں سے ڈراسکیں۔ اس کے لئے نبی کریم الله تبارک و تعالیٰ نے پہلے دن بی سے تربیت کی تھی اور جب نبوت کی ذمہ داری طف کا دقت قریب آیا تونبی کریم الله عار حرامی جاکر الله کی عبادت و مراقبہ میں مشغول ہوجایا کرتے۔ نبی کریم الله کا کہ انہیں نبوت ملئے والی ہے، یبال تک کہ ایک روز نبی کریم الله علی دوز نبی کریم الله علی دوز نبی کریم الله علی دوز نبی کریم الله عبادت تھے کہ حضرت جرئیل نے آگر انہیں پڑھنے کو کہا۔ سورہ اقراکی ابتدائی پانچ آیات اس وقت نبی کریم الله کی بیان میں کریم الله کی کہا۔ سورہ اقراکی ابتدائی پانچ آیات اس وقت نبی کریم الله کی بنازل ہوئیں اور آپ کی کونبوت کا منصب عطا کر دیا گیا۔

مر نبوت ملنے سے پہلے بھی بی کریم ویکھنٹا کو الیے واقعات پیش آئے جو نبوت کی طرف ولالت کرتے تھے۔ ان واقعات کی تفصیل متعلقہ مقامات پر درج کی جارہی ہیں۔

دوسرے خطیس رسول اللہ ﷺ نے نجاشی کو تھم دیا تھا کہ اُمّ حبیبہ بنت الی سفیان سے آپ ﷺ کا عقد کر دے۔ اُمّ حبیبہ ؓ اپنے شوہر عبیداللہ بن جمش الاسدی کے ہمراہ حبشہ کو ہجرت کر گئی تھیں ان کا شوہر وہاں جا کر عیسائی ہو کر مرگیا تھا۔ اس خطیس آنحضرت ﷺ نے یہ بھی تھم دیا کہ جو اصحاب ہجرت کر کے وہاں گئے ہیں انہیں سوار کرا کر واپس بھی دے۔ نجاشی نے دونوں احکام کی تھیل کی۔ اُمّ جبیبہ بنت الی سفیان سے چارسودینار مہر کے عوض رسول اللہ ﷺ کا نکاح کرا دیا اور مسلمانوں کو سفر کی تیاری کے لئے تمام ضروری سامان دے کر دوکشتیوں میں سوار کرا دیا۔ ان کے ساتھ عمروبن امیہ الضمری بھی تھے۔

پھراس نے ہاتھی دانت کا ایک ڈباطلب کیا اور اس میں رسول اللہ ﷺ کے دونوں خطوط حفاظت سے رکھ دیے اور کہا کہ جب تک یہ دونوں خطوط ہمارے در میان رہیں گے، حبثہ تمام آفات سے محفوظ رہے گا۔وہ خطیہ تھا:

"محمد رسول الله کی طرف سے نجاشی عظیم جیشہ کے نام - سلام ہو
اس پرجوبدایت کی پیروک کرے - امابعد، پس تمہارے سامنے اس الله
کی حمد و شاکرتا ہوں جس کے سواکوئی معبود نہیں ۔ وہ ملک، قدوی،
سلام، مؤمن اور مہین ہے ۔ اور پس گواہی دیتا ہوں کہ بیسیٰ بن مربم بروح الله بین اور اس کا کلمہ بیں جے اللہ نے پاک عفت آب مربم پر الله الله کی روح اور اس کے نفخ سے بیسیٰ سے حالمہ ہوئی، جیسے اللہ نے آدم کو اپنے ہاتھ سے پیدا کیا۔ اور پس تمہیں الله وصدہ لا شریک کی طرف بلاتا ہوں اور اس کی طاعت پر دوتی کی طرف اگرتم میری پیروی کردگ اور میرے پیغام پر نقین کروگے تو پس الله کارسول میری پیروی کردگ اور میرے پیغام پر نقین کروگے تو پس الله کارسول میری نیزوائی میری نیزوائی میری خیرخوائی کو قبول کرو اور سلام ہو اس پرجوبدایت کی پیروی کرے۔"
کو قبول کرو اور سلام ہو اس پرجوبدایت کی پیروی کرے۔"
اس خط کا نجاشی نے یہ جواب ویا:

"محدرسول الله ك نام نجاشى كى طرف سے اے نبى الله إ آپ پرسلام اور الله كى رحمتيں اور بركات ہول اس الله كى جس كے سواكونى

معبود نہیں اور جس نے جھے اسلام کی طرف ہدایت دی ہے۔ امابعد،
اے رسول اللہ آپ کی کاخط میرے پاس بہنچا آپ کی نے جو
عسیٰ النظافی کاذکر کیا ہے توآسان اور زمین کے رب کی تم عسیٰ النظافی نے
نے بھی اس پر ذرہ بھر زیادہ نہیں کیا اور وہ ایے بی ہیں جو آپ کی ان نے فرمایا۔ آپ کی نے جو دعوت بھبی ہے اے ہم نے جان لیا
آپ کی کے چازاد بھائی اور ان کے ساتھی آئے اور میں گوائی دیتا
ہول کہ آپ کی اللہ کے رسول ہیں۔ میں نے آپ کی بیعت کی اللہ رب الخلمین ہول کہ آپ کی زاد بھائی کے موائی خدمت میں اپنے بیٹے کو بھی راہوں اور
آپ کی خدمت میں اپنے بیٹے کو بھی جراہوں اور
آپ کی خدمت میں اپنے بیٹے کو بھی جراہوں اور
آپ کی خدمت میں اپنے بیٹے کو بھی جراہوں اور
آپ کی خدمت میں اپنے بیٹے کو بھی جراہوں اور
آپ کی خدمت میں اپنے بیٹے کو بھی جراہوں اور
آپ کی خدمت میں اپنے بیٹے کو بھی جراہوں اور

مور خین کہتے ہیں کہ نجاثی مسلمان ہوگیاتھا اور اس کے انقال کی خبر ملی تو رسول اللہ ﷺ نے اس کی غائبانہ نماز جنازہ بھی پڑھی تھی۔ آپﷺ نے نجاثی کو ایک اور خط کچھ تحفول کے ساتھ بھیجاتھاجس کامتن ابن اسحاق کے حوالے ہے بہتی وغیرہ نے دیاہے:

بسم الله الرحمُن الرحيم

" یہ خط یغیر محمد اللہ کا عبشیوں کے سردار نجاشی اصحمہ کے نام
ہے - سلامتی اس شخص کے لئے ہے جوراہ ہدایت کی پیردی کرے اور
اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لائے - عن اقرار کرتا ہوں کہ سوائے
اللہ کے کوئی معبود نہیں، وہ اکیلاہ، اس کا کوئی شریک نہیں، اس کی نہ
یوی ہے نہ بچہ - اور یہ بھی کہ محمہ ای کابندہ اور رسول ہے - علی تجھے
اسلام کے بلاوے کی طرف وعوت دیتا ہوں کیونکہ عن ای کارسول
ہوں - اسلام لا، تو سلامت رہے گا - اے اہل کتاب! آؤ ایک ایس
بات پر ہم تم جمع ہوجائیں جو ہمارے در میان مشترک ہے - وہ یہ کہ ہم
بات پر ہم تم جمع ہوجائیں جو ہمارے در میان مشترک ہے - وہ یہ کہ ہم
بات پر ہم تم جمع ہوجائیں جو ہمارے در میان مشترک ہے - وہ یہ کہ ہم
بات پر ہم تم جمع ہوجائیں جو ہمارے در میان مشترک ہے - وہ یہ کہ ہم
بات پر ہم تم جمع ہوجائیں جو ہمارے در میان مشترک ہے - وہ یہ کہ ہم
بات پر ہم تم جمع ہوجائیں جو ہمارے در میان مشترک ہے - وہ یہ کہ ہم
بات پر ہم تم جمع ہوجائیں ہو ہماری کرون پر رہے گا۔ "
بیٹ جائیں تو کہہ دو کہ ہم تو مسلمان ہیں اور اگر تم انکار کروگے تو تمام
نصرانی توم کاوبال تمہاری گرون پر رہے گا۔ "

# ن خ

🖒 طائف، سفر+ميسره-

## ن خ

الم نسائی ، امام: محدث الم نسائی كا نام احمد اور كنيت الموعبد الرحمٰن مي بن شعيب بن على بن شعيب بن على بن منان بن بحرين وينار -

امام نسائی ۲۱۵ هیس خراسان کے شہر "نسا" میں پیدا ہوئے۔اس لحاظ سے "نسائی" کہلاتے ہیں۔ شاہ عبدالعزیز نے سن ولادت ۲۱۲ ھ اکھا ہے لیکن حافظ عسقلانی وغیرہ نے ۲۱۵ ھ بیان کیا ہے۔ ساصفر سامس میں انقال ہوا اور مکہ معظمہ میں صفا و مردہ کے درمیان ہون ہوئے۔

یہ وہ زمانہ تھا کہ جب خراسان علم وفن کا مرکز تھا۔ بڑے بڑے
ارباب فعنل دکمال بیہال موجود ہتھے۔امام صاحب نے بیس سے تعلیم
کا آغاز فرمایا۔ ۲۳۰ھ میں قتیبہ بن سعید کی خدمت میں حاضر ہوئے اور
علم حدیث کی تحصیل کا آغاز فرمایا اور دنیائے اسلام کے مختلف ملکوں کا
سفر کیا۔ تجاز، عراق، شام، خراسان اور مصر خاص طور پر قابل ذکر
جی سے آپ کا مولد اور وطن اگرچہ خراسان ہے لیکن آپ نے تحصیل علم
جی سے مصر میں مستقل سکونت اختیار کرلی تھی۔

## محدثين ميس مقام

آئمہ محاح ستہ میں امام نسائی اہم مقام رکھتے ہیں۔ محاح ستہ میں ان کی کتاب سنن نسائی کا درجہ یا نچوال ہے۔ ان کی کتاب سنن نسائی کا درجہ یا نچوال ہے۔ امام نسائی فن جرح و تعدیل کے بھی ماہر تھے۔ ان کا شار مشہور

نقادان حدیث میں ہے۔ اس کیاظ سے بعض محدثین سنے ان کو امام بخاری و امامسلم سے بھی فائق قرار دیاہے۔

امام نسائی کا اصلی فن حدیث بے لیکن دو سرے علوم میں ہمی ان کو
درک تھا۔ قرات اور تفسیر میں ان کو بوری دسترس حاصل تھی اور فقہ و
فقہی احکام کے استنباط میں ان کا پایا نہایت بلند تھا۔ امام دار تطفی اور
حاکم صاحب مستدرک کا بیان ہے کہ وہ اپنے زمانے میں مصر کے
سب سے بڑے فقیہ تھے۔ان کی تفسیر قرآن "تفسیر نسائی" کے نام سے
دوجلد دن میں چھپ کھی ہیں۔

#### تصنيفات

نصائعر، سيدنا على ﴿ سند على ﴿ سند مالك ﴿ الفعفاء والمتروكين ﴿ كَتَابِ الجمعد ﴿ كَتَابِ الجمعين ﴿ نَضَا لَ الفحابِ ﴿ ﴿ تَضْيِرِ نَمَا لَي ۔
 فضائل الفحابِ ﴿ ﴿ تَضْيِرِ نَمَا لَي ۔

اگرسنن نسائی محاح ستہ بی انتہائی ایمیت کی حال ہے۔ یہ بخاری اور سلم دونوں کے طریقوں کی جائع ہے، لیکن افادیت بیں ان کتابوں سے بڑھ کرہے کیونکہ اس بیں صرف روایات بی نہیں بلکہ علل حدیث اور دیگر فنون بھی موجود ہیں۔

#### خصوصيات

الم نمائي في إن اس تصنيف كى ترتيب من جو اسلوب اختيار كيا

ہوہ اکثر کتب محاح کے اسالیب کا جائع ہے۔

امام بخاری کی طرح امام نسائی بھی ایک حدیث کومتعدد مسائل کے اثبات کے لئے مختلف ابواب کے تحت ذکر کرتے ہیں۔

لعض مرتبہ ایک حدیث سند غریب سے مرفوعاً مردی ہوتی ہے اور سند مشہور کے کاظ سے وہ حدیث موتوف ہوتی ہے۔ الی صورت میں امام نمائی اس کی غرابت اور وقف کابیان کردیتے ہیں۔

بعض اوقات ایک حدیث مضطرب المتن ہوتی ہے لیعنی راوی ایک حدیث کے متن میں ملاویتا ہے۔ ایسی صورت میں امام نسائی اس کی وضاحت کردیتے ہیں۔

وحدیث غریب، شاذ، غیر محفوظ یا منکر بود، امام نسانی اس کا تعین کر دیتے ہیں۔

 بعض اوقات ایک حدیث کسی راوی ہے موصولاً ذکر کرتے ہیں
 لیکن وہ روایت در حقیقت مرسل ہوتی ہے۔ اس صورت میں امام صاحب اس کاذکر کردیتے ہیں۔

امام نسائی مرسل اورمنقطع میں کوئی فرق نہیں کرتے بلکہ صدیث منقطع پر ہی مرسل کا اطلاق کردیتے ہیں۔

ک کسی حدیث کی سند میں کوئی راوی غریب ہویاضعیف ہوتواس کی بھی نشاندی کردیتے ہیں۔

ک بعض دفعہ کی راوی میں کوئی ابہام ہوتا ہے تو اس کی صفت کاذکر کر کے اس ابہام کا از الہ کردیتے ہیں۔

بعض اوقات امام نسائی حدیث کے راوبوں کے مراتب اور ایک
 استاد کے متعدد شاگردوں کے درجات کا بھی تعین کرتے ہیں۔

بعض وفعہ حدیث میں کوئی مشکل لفظ ہوتا ہے تو امام صاحب اس
 آسان الفاظ یں معنی بیان کردیتے ہیں۔

الم نسائی نے سنن صغریٰ کی تالیف میں انتہائی غور وفکر اور تحقیق کے امام نسائی غور وفکر اور تحقیق کے کام لیا ہے گراس کے باوجود اگر کسی بات کی تنہیں کہ میں اس بات کو حسب مشاہمے نہیں رہے ہیں کو میں اس بات کو حسب مشاہمے نہیں رہے

الامت حفرت المطیب: سیرت کے موضوع پر عکیم الامت حفرت مولانا اشرف علی تقانوی کی کتاب نشر الطیب دیگر کتب الے سیرت سے اس لحل ند صرف حیات نبوی کے علاقت کو گفت محتلف کو شول کو اختصار کے ساتھ بیان کیا گیا ہے بلکہ حیات نبوی فیل کے متعلق متفرق مباحث کو بھی ذکر کیا گیا ہے ۔ زم زم ببلشرزے نشر الطیب کی تسبیل "تذکرة الحبیب فیلی "کے نام سے شائع ہوئی ہے۔ الطیب کی تسبیل مولانا محمد ارشاد احمد فاردتی نے کی ہے۔

# نض

﴿ نَصْرِبُنِ حَرِثُ اللهُ الرِّينَ مِي عَالِمِ اللهِ الله ﴿ نَضِيرُ اللهِ الله

## ن ع

کیم من عبد الله : ایک صابی جو حضرت عرش کے ایمان کا ذریعہ بنے جب حضرت عمر فی کریم الله کی حقل کے ارادے ہے جا رہ سے تھے اور انہوں رہے تھے تورائے میں حضرت نعیم بن عبداللہ بی ملے تھے اور انہوں نے اس بات کی خبر دی تھی کہ تمہاری بہن اور بہنوئی بھی مسلمان ہوگئے ہیں۔

🗬 عمرفاروق+فاطمه بنته خطاب۔

## ن ف

## ن ق

پ نفوش سیرت: پانچ حصوں پرشتمل بچوں کے لئے سیرت طیبہ پر اکھی گئ ایک کتاب۔ اس کے مصنف علیم محمد میں۔ اس کے مصنف علیم محمد میں۔ اس کتاب کی مقبولیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ صرف چھے سال کے اندر اس کے دس ایڈ یشن شائع ہو چھے۔ ہر کتاب کا الگ عنوان ہے جس کی وجہ سے کتاب کی افادیت بڑھ گئ ہے۔

### ن و

\* نووى، امام: محدث اور نقيد - اصل نام اور نسب يه ب:

کیلی بن شرف بن مرکی بن حسن بن حسین بن جمعه بن حزام - کنیت ابوز کریا، اور لقب می الدین تھا۔ امام نووی محرم ۱۳۱ ه میں شام کے ایک گاؤل "نوا" میں پیدا ہوئے ۔ ای نسبت سے "نووی"کہلائے۔ امام نووی کو علم حدیث سے خاص شغف بلکہ عشق تھاجس کی وجہ سے انہوں نے اپنے زمانے میں اس علم میں کمال حاصل کیا۔ امام نووی کا انقال ۴۵ برس کی عمر میں ۲۲ رجب المرجب ۲۷ هم میں اپنے پیدائش گاؤل نوا میں ہوا۔

### ن ف

رفع مرد بیر ایک محابید اور کنیز- ابتدائے اسلام میں مسلمان موسی جس کی وجد سے بے تحاشا ان پر ظلم کیاجاتا۔ حضرت الوبکر صدفق نے خرید کر انہیں آزاد کرایا۔



## و ح

پورمدان ے مزاد ان محمد الن علم حدیث کی ایک اصطلاح وحدان سے مزاد ان روایان حدیث کی احادیث کا مجموعہ ہے جن سے صرف ایک ایک حدیث مردگ ہے۔

پورسٹی بن حرب: صحابی رسول بھی ۔ انہوں نے بی کریم بھی کے چیاسیدنا حضرت عزہ کو غزوہ احد کے موقع پر شہید کیا تھا۔ حضرت وحثی بن حرب نسلا حبثی غلام تھے۔ کنیت الدوسمہ تھی۔ وحشی ، جبیر بن مطعم کا چیاطعیمہ بن عدی حضرت عمزہ کے ہاتھوں مارا کمیا تھا۔ جبیر بن مطعم کو اس کا نہایت افسوس مقا اور وہ اپنے چیا کا بدلہ لینے کی تاک میں تھے۔

جب غزدهٔ اصد کامعرکہ پیش آیا توجیر بن مطعم نے اپنے غلام وحثی

ہم کہ اکداگروہ حضرت حزہ کو قبل کرکے طعیمہ بن عدی کابدلہ لے لو تو

اسے آزاد کر دیا جائے گا۔ چنانچہ احد کی لڑائی میں وحش نے گھات لگا

کر پیچھے ہے حضرت حزہ پر نیزے ہے حملہ کر دیا اور سیدنا حزہ ای

وقت شہید ہوگئے۔ جبیر بن مطعم نے خوش ہوکروحش بن حرب کو آزاد

کر دیا۔

رسول اکرم و اپ جال نگار چاہے ہے حد محبت تھی۔ آپ و ان کی شہادت سے سخت صدمہ پہنچا اور آپ و اس کے اس میں وہ مشرکین قریش کے وحثی کو واجب القبل قرار دیا تاہم مکہ میں وہ مشرکین قریش کے درمیان محفوظ رہے۔

رمضان المبارك ٢ هيس رحت عالم الم الله في مكد پر برجم اسلام بلند كيا تووشش كو اي جان ك لاك برگ اور ده بحاك كر طائف

چلے گئے۔ اہل طائف (بو ثقیف) نے ابھی تک اسلام قبول نہیں کیا تصاس کے انہوں نے وحثی کو پناہ دی لیکن جلد ہی صورت حال نے پلنا کھایا اور اہل طاف بھی آتانہ اسلام پر سرتبلیم خم کرنے پر مجبور ہوگئے۔ جب ان کا ایک و فد بارگاہ رسالت میں حاضر ہونے لگا تووشی کی عجیب کیفیت ہوئی۔ ان کا بیان ہے: "زمین کی وحقی بحص پر شک ہوگئیں اور میں نے ارادہ کیا کہ شام، یمن یا اور کہیں ہماک جاؤں۔ اس پر ایک آدمی نے محمد مہا، ارب احمق تجھے معلوم نہیں کہ جو اس پر ایک آدمی نے محمد مرسول اللہ وہیں اسلام قبول کر لے، رسول اللہ وہیں اسلام قبول کر ایم رسول اللہ وہیں۔ ہیں۔ ہیں۔ "

لوگوں کے کہنے پروحشی کا حوصلہ بندھا اور وہ اہل طائف کے وفد کے ساتھ مدینہ منورہ پہنچ گئے اور پھر اچانک کلمۂ شہادت پڑھتے ہوئے رسول اکرم بھنگ کے سامنے حاضر ہوگئے۔ آپ بھنگ نے انہیں دکھے کر فرمایا، وحشی ہو؟ انہوں نے عرض کیا، «جی ہاں یارسول اللہ!" آپ بھنے اور قتل حزہ کا کا وقعہ بیان کرو۔

انہوں نے واقعہ بیان کیا تو آپ ﷺ نے فرمایا، آئدہ مجھے اپناچرہ ند دکھانا۔ وحثی فوڑا آپ ﷺ کے سامنے سے ہٹ کے اور پھر آپﷺ کی وفات تک آپ ﷺ سے چھتے پھرے۔

بعض روایتوں میں حضرت وحشی می بارگاہ نبوی میں حاضری اور سعادت اندوزی ایمان کا واقعہ قدرے مختلف طریقے سے بیان کیا گیا ہے۔

آنحضور ﷺ کی وفات کے بعد فتن ارتداد نے زور پکڑا تو خلیفة الرسول سیدنا حضرت ابوبکر صداتی شنے ڈٹ کر اس فتنے کامقابلہ کیا۔ ان کے بیسے ہوئے کشکرول نے نہ صرف منکرین زکوۃ کا قلع تم کردیا، بلکہ چھوٹے مدعیان نبوت کو بھی کیفرکردار تک پہنچادیا۔ ان وشمنان بلکہ چھوٹے مدعیان نبوت کو بھی کیفرکردار تک پہنچادیا۔ ان وشمنان

اسلام میں مسیلمہ کذاب سب سے زیادہ طاقت ور تھا۔ صدیق اکبر شنے
اس کی سرکو الی پر حضرت خالد میں ولید کو مامور فرمایا۔ حضرت وحثی یہ
سوج کر کہ اب تلافی مافات کا موقع ہے، حضرت خالد بین ولید کے
لیکر میں شامل ہوگئے۔ بمامہ کے میدان میں مجاہدین اسلام اور مسیلمہ
کذاب کے در میان خول ریز لڑائی ہوئی۔ طبری کا قول ہے کہ یہ فتنہ
ردہ کے سلطی لڑائیوں میں سب سے سخت لڑائی تھی۔ حضرت وحشی میدان بنگ میں مسیلمہ کذاب کی تاک میں گئے رہے۔ خود ان کا بیان میں ان بنگ میں نے (میدان رزم میں) مسیلمہ کذاب کو وکھا کہ ہاتھ میں
توار لئے گھڑاہے۔ چنانچہ اس پر حملہ کرنے کے لئے تیار ہوگیا۔ میں
نیزے کو جنبش دے کرمسیلمہ پر پھینکا جو اس کے پیٹ میں لگا۔ ادھر انساری نے گوار سے اس پر وار کیا اور مسیلمہ ای وقت ڈھیر ہوگیا۔
انساری نے گوار سے اس پر وار کیا اور مسیلمہ ای وقت ڈھیر ہوگیا۔
کہتے ہیں کہ حضرت وحشی نے جس نیزے سے مسیلمہ کذاب پر وار

بعديس حضرت وحشي كهاكرتے تھے:

قتلت خير الناس في الجاهلية ثم قتلت شر الناس في الاسلام (يس نے زمان جالميت يس بهترين انسان كو قتل كيا اور زمان اسلام يس بدترين انسان كو)

حضرت عمرفارون کے عہد خلافت میں حضرت وحثی شام کے میدان جہاد میں پہنچے گئے اور بر موک کی خونیں جنگ میں داد شجاعت دی۔ حضرت عثمان غی کے عہد خلافت میں دفات پائی۔

- مليمه كذاب+الوبكر صديق-

پیغام اتارا جاتا ہے۔ وقی، لغت میں وقت کے نبی پر اللہ کی جانب ہے کوئی
پیغام اتارا جاتا ہے۔ وقی، لغت میں اشارہ، کتابت، رسالت، الہام،
القاکو کہتے ہیں۔ اور اصطلاح میں یہ اس کلام یا پیغام کا تام ہے جو اللہ
تبارک و تعالیٰ کی طرف ہے انبیا پر نازل ہوتا رہا۔ وقی میں صرف کلام
قرآن پاک ہی شامل نہیں بلکہ قرآن شریف کے ساتھ احادیث قدسیہ،
ویگر احادیث، اقوال نبویہ بھی سب کلام الیٰ اور وقی من اللہ ہیں۔

چنانچہ جملہ اکابر کے نزدیک بھی سلم ہے کہ احادیث رسول المسلح حتی کہ ان کا خواب بھی وقی سمجھاجا تاہے۔

#### ود

ور: عرب كا ايك مشهور بت جودومة الجندل مي نصب تها اور
 قبيله كلب كافراد ال كونوجة تق \_

#### وو

ا ہور قد بن نوفل: توریت اور انجیل کے عالم و ماہر۔ انبوں نے بی سب سے پہلے بی کرم کی سے ان کی نبوت کی پیش سون کی تقی۔

وض

اس سلیلے میں بعض لوگوں نے یہ خیال ظاہر کیا ہے کہ فتر وضع حدیث خود دور نبوی ﷺ میں شروع ہوچکا تھا اور اس میں منافقین بہت سرگرم تھے۔اس قسم کے واقعات موضوعات سے متعلق کتب میں

موجود ہیں۔ یہ واقعہ کانی مشہور ہے کہ لیث کے قبیلہ ہیں ایک شخص آیا جس کے جسم پر ایک مخصوص حلہ تھا۔ اس نے کہا، یہ لباس مجھ کو رسول اللہ وہ شار اس نے کہا، یہ لباس مجھ کو قبیلہ کے افراد نے رسول خدا وہ شات کی خدمت میں آدمی بھیجا۔

قبیلہ کے افراد نے رسول خدا وہ شخص اللہ کا دُمن ہے اور اس نے جھوٹ بولا ہے۔ حضور وہ نے اپنا آدمی بھیجا اور اس کو حکم دیا کہ اگر تم اس کوزندہ پاؤتو قبل کردو اور اگر مردہ پاؤتو جلادو۔ تحقیق کرنے پر پتا تم اس کوزندہ پاؤتو قبل کردو اور اگر مردہ پاؤتو جلادو۔ تحقیق کرنے پر پتا جہاکہ وہ شخص اس قبیلہ کی لاکی سے شادی کرنا چاہتا تھا۔ چونکہ انہوں نے نکاح کا پیغام قبول نہیں کیا تھا، لہذا اب وہ اس ترکیب سے شادی کرنا چاہتا تھا۔

بہرحال اس قسم کے واقعات ظاہر کرتے ہیں کہ کاذبین نے دور نبوی ﷺ ہی میں احادیث وضع کرنا شروع کردی تھیں، لیکن آخضرتﷺ حیات تھے اور کاذبین کے جھوٹ کی لول کھل جاتی تھی۔

دور نبوی اللی کیا۔ حضرت عمر کے دور میں لوگ کرت ہے روایت روایت پر عمل کیا۔ حضرت عمر کے دور میں لوگ کرت ہے روایت کرتے تو ان کو کوڑوں کی سزا ملتی۔ حضرت عثمان کی شہادت جن طالات میں ہوئی اور ان کے بعد جو فتے منظرعام پر آئے ان میں فتنہ وضع حدیث بھی تھا۔ یکی وجہ ہے کہ محدثین نے قبول حدیث کے حضرت میں معیار مقرر کے اور ہر ایک کی روایتیں قبول نہیں کیں۔اس حضرت میں میکروں واقعات موجود ہیں۔

## حضرت ابن عباس كاطرزعمل

بشیر بن کعب العددی حضرت ابن عبال کے پاس آئے اور حضور بھی کی جانب احادیث منسوب کر کے بیان کرنے گئے لیکن حضرت ابن عبال ٹے ان کی جانب کوئی توجہ نہ دی۔ انہیں حیرت بوقی اور حضرت ابن عبال ہے بوچھا کہ میں رسول اللہ کھی کی حدیث بیان کرتا ہوں اور آپ اس قدر عدم توجی برت رہے ہیں۔ اس پر حضرت ابن عبال ٹے یہ جواب دیا: "ایک وہ زمانہ تھا کہ جب اس پر حضرت ابن عبال ٹے یہ جواب دیا: "ایک وہ زمانہ تھا کہ جب

وضع حدیث کے ای فتنے کے باعث حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے پاس اپنے دور میں اس کے سوا اور کوئی چارہ باتی نہ رہا کہ وہ آئے تحضرت چھن کی نہ رہا کہ وہ آئے تحضرت چھن کی احادیث کو بیان کریں تاکہ لوگ غلط اور محیح میں تمیز کر سکیں۔ یہ امریالکل واضح ہے کہ حضرت علی کے پاس حدیث کاجو علم تھا وہ چیشم دید واقعات پر جنی تھا لہذا حضرت علی کی روایتوں کے مقام تھا وہ چیش دید واقعات کی کیا حقیقت رہ جاتی ہے۔

سوید بن غفلہ جو تابعین بیں شار کئے جاتے ہیں۔ انہوں نے حضرت علی ہے پاس آگریہ بیان کیا کہ بیں ابھی ایک مقام سے آرہا ہوں جہاں چند آدی یہ بحث کر رہے تھے کہ آپ کی رائے حضرت الویکر اور عمر کے بارے میں اچھی نہیں ہے، لیکن بہ تقاضائے مصلحت آپ اس کو ظاہر نہیں کرتے۔

سوید بن غفلہ نے یہ بھی بیان کیا کہ اس مجمع میں عبداللہ بن سبا بھی تھا۔ حضرت علی نے اس موقع پر ہے ساختہ یہ الفاظ اوا فرہائے:
" مجھے اس کالے خبیث سے کیا تعلق معاذ اللہ میں ان دونوں کے بارے میں سوائے اچھی بات کے بچھ اور کہوں۔"

اس طرح غلط روایات کے مقابلے میں جوسی و نیرہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے پاس موجود تھا انہول نے اس کی اشاعت فرمائی تاکہ سی اور جھوٹ کی تمیز ہوجائے۔اس کے علاوہ تمام محدثین نے روایت اور درایت کے اصولوں کی اشاعت کی اور ان کو زیادہ وسعت دی۔اس سلسلے میں انہوں نے حدیث کو جانسینے کے لئے مختلف علوم ایجاد کے

یہاں تک کہ موضوعاتی احادیث کی بھی کتابیں لکھ دیں۔ امام البولیوسف کو بیس ہزار موضوعات یاد تھے۔ محدثین میں وہ اہل ابصیرت حضرات موجود تھے کہ جو اصلی اور موضوع کو یہ آسانی پچان لیتے۔ چنانچہ خلیفہ کے سامنے جب ایک کاذب کو پیش کیا گیا اور حاکم وقت خاس کو تش کیا گیا اور حاکم وقت نے اس کو قتل کرنے کا حکم دیا تو اس وقت اس نے کہا: "آپ جھے قتل کردیں کے لیکن میری ان چار ہزار احادیث کاکیا کریں گے جو میں وضع کرکے دائے کرچکاہوں۔"

اے جواب دیا گیا کہ جب تک شیخ عبداللہ بن مبارک اور شیخ الواساق بھے محد ثین زندہ ہیں، موضوعات کا ایک حرف بر قرار نہیں رہے گا۔

#### وضع حدیث کے اسباب

جب ہم وضعین حدیث کا جائزہ لیتے ہیں تو ان میں دو گروہ نمایاں طور پر نظر آتے ہیں ایک وہ جنہوں نے دانستہ دین کو نقصان پہنچانے کے لئے احادیث وضع کیں۔ دوسرے وہ ساہ لوح علما تھے جنہوں نے اس کو تواب اور اجر کا کام مجھ کر حدیثیں وضع کیں۔ ضروری ہے کہ ان تمام گروہوں کا مختصر جائزہ چیش کر دیا جائے۔

● مخلف فرقول نے اپ اپ خیالات کی تاید میں احادیث وضع کیں۔ مثلًا فرقد زنادقد نے چودہ ہزار احادیث وضع کیں لیکن ان سے اتنا خوف نہ تھا کیونکہ عوام ان کی زندیقیت اور گراہی سے واقف تھے۔

بعض گرد ہوں نے مخالف گرد ہوں کے خیالات کورد کرنے کے لئے اور اپنے نظریات کی حمایت کے لئے احادیث وضع کیں۔ مہلب بن افی صفرہ نے خارجیوں کورد کرنے کے لئے اور عوائد بن الحکم نے بنی امید کی تائید میں احادیث وضع کیں۔ فرقۂ کرامیہ کے لوگوں نے عوام کوڈرانے کی خاطرحدیثیں وضع کیں۔

اس طرح ان كامتصديد تهاكه ابني فرقى حقانيت كيك جواز فرائم كري - مند انس بصرى، كتاب القضائ، كتاب العروس وغيره موضوعات يرين-

ی بعض قصاص نے بھی احادیث وضع کیں حال آنکہ ان کا تقرر محبدوں میں وعظ اور تبلیغ کے لئے کیا گیا تھا تاکہ فجر اور مغرب کی نمازوں کے بعد لوگوں میں حدیث اور دین کے مسائل بیان کریں۔ رفتہ رفتہ وہ نوبت آئی کہ بعض قصاص عوام کے جذبات کو بھڑکانے کے حدیثیں وضع کرنے گئے۔ ان سے الن کا مقصد تقریر کو رنگین بنانا ہوتا۔ ظاہر ہے کہ عوام پر ان کی سحربیائی کا اثر زیادہ ہوتا۔ اس طرح ان قصاص نے جن قصوں کو گھڑ کر رسول اللہ ﷺ کی جانب منسوب کیا تقصاص نے جن قصوں کو گھڑ کر رسول اللہ ﷺ کی جانب منسوب کیا تقاعوام نے ان پر لطف دا سائوں میں زیادہ دلچین ظاہر کی اور بہ آسائی قبول کر لیا اور بلندیا یہ مبلغین و محدثین کے حلقہ در س میں جانے کے وہ ان قصاص کی تقریر وں میں آئی میں تو بہائے وہ ان قصاص کی تقریر وں میں آئی میں تو بہت کہ حلیہ شرکت کرتے لیکن ان قصاص کی تقریر وں میں آئی میں تو ہوتا کہ علی دھرنے کی جگہ نہ ملتی۔"

چنانچه ایام مالک بن انس نے مسجد نبوی کی بین ان کاداخلہ بند کردیا۔ ای طرح بغداد کی مسجدول میں بھی ان کی تقریروں پر پابندی لگ گئے۔

- بعض لوگوں نے صرف خود غرضانہ مقاصد کے لئے اور مالی منفعت کی خاطر احادیث وضع کیں۔وہ عوام کے جذبات برا تکیختہ کرکے ان سے روپیہ وصول کرتے۔ایک وفعہ دوآد میوں نے آلیس میں مجموتا کرلیا۔ایک نے حضرت علی ہے مناقب بیان کئے اور شیعوں سے پیے وصول کئے دوسرے نے الویکر مدائی ہے فضائل بیان کئے۔اس طرح اس نے خوارج سے رقم حاصل کی۔
- بعض ایسے افراد بھی تھے کہ جنہوں نے حکام کی سرگر میوں کو جائز اور شرقی قرار دینے کے لئے احادیث وضع کیں۔ امودی دور میں قصاص کا تقرر کیا گیا تھا جن کی ذمہ وار کی یہ تھی کہ لوگوں کے قلوب میں حکام اور سلاطین سے متعلق اچھی آرا قائم کریں۔ یہ گروہ اس فرض کی ادائیگ میں اتنا آگے بڑھا کہ حدیثیں وضع کر ڈالیں۔ غیاث بن ابراہیم خفی ایک دفعہ خلیفہ مہدی کے دربار میں حاضر ہوا۔ خلیفہ مہدی نے اپنی تفریح کے لئے ایک کبوتریال رکھا تھا جو اس وقت موجود تھا۔ غیاث بن

ابراہیم سے کہا گیا کہ امیر المؤسین کو کوئی حدیث سنائے۔ غیاث نے فوراً ایک فرضی سند کے ساتھ یہ لہا کہ رسول اللہ بھی نے فرمایا کہ مقابلہ صرف تینز اونٹ، گھوڑ سے اور پرندے میں جائز ہے۔ مہدی نے اسے در ہمول سے بھری ہوئی تھیلی دے دی اور اس کے جانے کے بعد کہا "میں شہادت و بتا ہوں کہ اس نے یہ حدیث میری وجہ سے وضع کی ہے۔ " چنا نجہ اس کبوتر کو ذیح کراویا۔

بعض بے و توف لوگوں نے محض سادگی میں حدیثیں وضع کر ڈالیس اور اس کا مقصد صرف ترغیب و ترہیب تھا۔ مثلاً کسی گناہ پر بہت زیادہ عذاب یا کسی نیکی پر بہت زیادہ ثواب ہے متعلق احادیث وضع کی گئیں۔ میسرہ ابن عبدریہ نے کہا: "میں نے تو اس وجہ ہے حدیثیں وضع کیس کہ لوگ خوف ہے زید و پر بیزگاری اختیار کریں۔"

مشلاً حضرت نوح بن مریم نے مشہور محدثین کی صبتیں اٹھائی تھیں۔ ان کی علیت اور قابلیت کا اعتراف کیا جاتا تھا اور وہ خلیفہ منصور کے دور میں مروکے قاضی بھی رہے تھے، لیکن انہوں نے قرآن کریم کی مختلف سور تول کے فضائل سے متعلق احادیث وضع کرلیں اور خود اس بات کا اقرار کیا کہ انہوں نے حدیثیں صرف لوگوں کی ہدایت ورہنمائی کے لئے وضع کی ہیں۔

یہ حقیقت ہے کہ اسلام کو وشمنوں سے زیادہ دوستوں نے نقصان پہنچایا اور جیسا کہ فارس کی ضرب المشل ہے کہ ناوان دوست سے دانا شمن اچھاہے، ان سادہ لوح مسلمانوں نے اپنی نادانی سے وہ کام کیاجو شمن بھی نہ کر سکے۔

وہ خامرہ، لہذا جہال بھی حدیث جانے والے نظر آتے ان کی بے وہ خام کے دل میں رسول اللہ وہ خام کے دل میں در سول اللہ وہ خام کے دانے ان کی بے انتہا قدر ومنزلت کی جاتی حتی کہ فرمانر واؤں کو بھی اس قدر ومنزلت پر رشک آتا تو بعض لوگوں نے محض ونیوی عزت اور جاہ و منصب کی خاطر حدیثیں وضع کیں۔

محدث ابن جوزی الوجعفر بن محمد طیالی سے روایت کرتے ہیں کہ امام احمد بن صنبل اور کیلی بن معین نے ایک مسجد میں نماز بڑھی۔ نماز سے بعد انہوں نے وکیما کہ ایک واعظ کھڑا ہوا اور صدیث بیان

احمد بن طنبل اور بینی بن معین جو اس محفل میں موجود ہے، ایک دوسرے کو حیرت ہے دیکھنے گئے۔ امام صاحب نے بینی ہے پوچھاکیا آپ نے یہ صحدیث اس کوسائی تھی؟ وہ بولے خدا کی سم ایہ توش نے خود ابھی تی ہے۔ ختم کرنے کے بعد واعظ نے نذرا نے لینے شروع کے تو کی بن معین نے اس کو اپنے پاس بلایا۔ وہ یہ بھی کچھ عطیہ دیں گے۔ کی نے بوچھا کہ یہ حدیث تم نے کس سے تی؟ وہ بولا، عطیہ دیں گے۔ کی بن معین نے اس کو اپنے پاس بلایا۔ وہ یہ بھی کچھ اللہ میں کی بن معین ہوں اور یہ احمد بن طبیل ہیں۔ ہم لوگوں نے تو یہ حدیث آئ بن معین ہوں اور یہ احمد بن طبیل ہیں۔ ہم لوگوں نے تو یہ حدیث آئ بن معین ہوں اور یہ احمد بن طبیل ہیں۔ ہم لوگوں نے تو یہ حدیث آئ اس کی تصدیق ہوگی۔ آپ کے علاوہ اور کوئی گئی اور احمد ہیں جن سے میں نے روایت کی اور احمد ہیں جن سے میں نے روایت کی سے کہ کروہ ان دو نوں کا ذراق اڑا تاہوا چل دیا۔

الوحاتم ایک واعظ کا قصد بیان کرتے ہیں جس میں اس نے خود وضع صدیث کا اعتراف کیا۔ وہ فراتے ہیں کہ ہیں ایک مسجد ہیں گیا جہاں نماز کے بعد ایک شخص کھڑا ہوا اوریہ حدیث بیان کر ناشروع کی:

"مجھے امام الوحنیف" نے حدیث سنائی اس نے ولیدے اس نے شعبہ سے اس نے قادہ ہے اور اس نے حضرت انس شے سنا۔ بھر اس نے اس کی قرید ہے اس کی تقریر ختم ہوئی تو میں نے اس کو بلا ایک حدیث بیان کی۔ "جب اس کی تقریر ختم ہوئی تو میں نے کہا بھر ان کی طرف منسوب کر کے روایت کیوں کرتے ہو۔ اس پر اس نے کہا بھر ان کی طرف منسوب کر کے روایت کیوں کرتے ہو۔ اس پر اس نے کہا بھر ان بہ سے جھڑنا ہے مروتی ہے۔ جھے تو یہ سندیا دے اور کوئی بھی حدیث اس سندے ساتھ لگارتے ہو۔ اس پر اس نے کہا اس سندے ساتھ لگارتے ہو۔ اس پر اس نے کہا اس سندے ساتھ لگارتے ہو۔ اس پر اس نے کہا اس سندے ساتھ لگارتے ہو۔ اس پر اس نے کہا اس سندے ساتھ لگارتے ہوں۔

اویر جن واقعات کا ذکر کیا گیا ہے ان سے ظاہر ہوتا ہے کہ سیح

احادیث کے ساتھ جھوٹی حدیثیں بہت بڑی تعداد میں منظر عام پر آئیں۔ چنانچہ صحابہ و تابعین نے انتہائی احتیاط سے کام لیا اور محدثین نے کی بھی حدیث کے قبول کے وقت اس کے متن الفاظ، پیغام وغیرہ کو پیش نظرر کھا۔ یہ بھی غور کیاجا تاکہ وہ قرآن، حدیث صحح، عقل انسانی یا مشاہدے کے خلاف ہو تیں یا ان کے اندر رکاکت لفظی یائی جاتی تو ان کورد کر دیاجا تا۔ ای مقصد کے لئے مختلف علوم حدیث یائی جاتی تو ان کورد کر دیاجا تا۔ ای مقصد کے لئے مختلف علوم حدیث ایجاد کئے گئے۔ اس کے علاوہ بعض حکومتوں نے بھی واضعین حدیث کو خت مزائیں دیں اور ان لوگوں کے ساتھ سخت رویہ اختیار کیا۔ مثلًا خلیفہ مہدی سے مقائل بن سلیمان نے کہا، میں تہمارے لئے حدیث وضع کر دوں تو خلیفہ نے اس شخص کو جواب دیا: "جھے کو اس کی ضرورت نہیں" ہارون رشید نے ایک وضاع کو قبل کرا دیا۔ محمد بن طیمان جو کو فہ کے گور نر تھے، انہوں نے این افی العوجاکو قبل کرا دیا۔ محمد بلیمان جو کو فہ کے گور نر تھے، انہوں نے ابن ابی العوجاکو قبل کرا دیا۔

وف

\* وفات محر عِنْ الله عنه عنه الانبياء على كاو صال ـ

نی کریم و الله الله و عوت حق کا آغاز کیا، تکالیف جھیلیں، اپنا گھریار چھوڑا، جنگیں لایں، لوگوں سے در گزر بھی کیا ادر جہال لازم ہوگیا، قال بھی کیا ۔۔۔۔ یہ سب دین حق کولوگوں تک یہنچانے ادر انہیں دنیا کی جنگیوں سے نکاح کر آخرت کی وسعقوں میں لے جانے کے لئے کیا۔۔۔۔

آٹھ جری میں فتح کمد کے بعد بڑی تیزی سے اسلام پھیلنے لگائی کہ جب آنحضور ﷺ نے تجہ الووائ کے موقع پر اعلان فرمایا کہ المیوم اکملت لکم دینکم و اقسمت علیکم نعمتی (لینی آئ کے دن میں نے تہارے دین کو کائل کر دیا اور اپی نستیں پوری کر دیں) تو مفرین کے مطابق یہ آیت نی کریم ﷺ کی وفات کی اطلاع تقی۔

چنانچہ رسول اللہ ﷺ نے اس اطلاع ربانی کو محسوس کر لیا تھا اور پھرنی کریم ﷺ نے اپی عبادات میں اضافہ کردیا۔ آنحضرت ﷺ عمومان ون رات کے لئے رمضان میں اعتکاف میں بیٹھتے تھے، مگر

آخری سال (۱۰ه) بیس ون اعتکاف میں بیٹے۔ ای طرح سال میں ایک وفعہ آپ ﷺ قرآن پاک سنتے تھے، لیکن آخری سال و مرتبہ قرآن پاک سنا۔ اس کے علاوہ نبی کریم ﷺ نے اپن زبان مبارک ہے بھی اس بات کا امکان ظاہر فرما یا تھا کہ ایکے سال میں شاہدی تم لوگوں ہے مل سکوں!

جہۃ الوداع کے بعد نبی کرم کی نے غزوہ احد کے شہدا کی زیارت بھی کی۔ چنانچہ شہدائے غزوہ احد کی قبور پر آپ کی تشریف نیارت بھی کی۔ چنانچہ شہدائے غزوہ احد کی قبور پر آپ کی تشریف کے اور نہایت رقت انگیزوعافرمائی۔ پھر آپ کی تشنی نے ارشاو فرمایا کہ میں تم سے پہلے حوض پر جار ہاہوں کہ جس کی وسعت اتن ہے کہ جتنی مقام المید سے جمعہ تک کی ہے۔ مجمعے دنیا کے تمام خزانوں کی بخی دی گئ ہے۔ مجمعے تم لوگوں پر شرک کا خوف نہیں ہے البتہ اس بات کا خوف ہم کے کہ تم لوگ دنیا میں مبتلانہ ہو جاؤاور قتل وخون نہ کرو، اور پھر ای طرح ہلاک ہو جاؤجس طرح پہلی قومیں ہلاک ہوکیں۔

مرض وفات شروع ہونے سے صرف ایک ون پہلے رسول اللہ وہ الشکر تیار کری اور صدور شام کے عربوں سے اپنے والدزید بن حارثہ کا قصاص لیں۔

مفر المنظفر گیارہ بجری کی اضارہ یا انیس تاری کونی کریم بھی آدمی رات کو جنت البقی تشریف لائے تو رات کو جنت البقی تشریف لائے تو طبیعت ذرا ناساز تقی - نبی کریم بھی کے ابتدائے مرض کی تاریخ کے حوالے سے سیرة البی (جلد دوم) میں ایک تفصیلی حاشیہ مولف نے دیا ہے ۔ وہ لکھتے ہیں:

معی بخاری کتاب الخبائز وصح مسلم باب اثبات الحوض، واقدی اور ابن اسحال کا بیان ہے کہ اس غزوہ میں آنحضرت کی نے حضرت البوبکر و حضرت عمر کو بھی جانے کا عظم ویا تھا، لیکن یہ روایتیں بے سند یں، اس لئے علامہ ابن تیمیہ نے اس سے شدت کے ساتھ انکار کیا ہے۔ حضرت عمر کے متعلق تو نہیں کہا جاسکتا لیکن حضرت البوبکر کو آپ کی نے ایام علالت میں امام نماز مقرر فرمایا اور یہ صحیح روایت سے ثابت ہے۔ اس بنا پر اگریہ تسلیم بھی کر لیا جائے کہ پہلے حضرت البوبکر کو جانے کا عظم ہوا تھا تو معلوم ہوتا ہے کہ بعد کو آپ کی نے

مشتنی کرلیا)۔

(آنحفرت الله علی ابتدائے مرض کے دن، مت علالت اور تاریخ وفات کی تعین میں روایات مخلف ہیں۔ امر مخلف نید سے پہلے ان امور کو بتا دینا چاہئے جن پر تمام روایات کا اتفاق ہے اور جن پر گویا کہ شین اور ارباب سیرکا اجماع عام ہے اور وہ یہ ہیں: ﴿ سال وفات کا اتفاق ہے اور جن پر گویا الھ ہے ﴿ مہینہ رہی الاول کا تھا۔ ﴿ یکم ہے ۱۳ تک کوئی تاریخ تھی۔ ﴿ وشنبہ کادن شار صحیح بخاری ذکر وفات کتاب الجنائز)۔ زیادہ تر روایات سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ آپ کی کل اون بیار رہے۔ اس بنا پر اگریہ تحقیق طور ہے تعین ہوجائے کہ آپ کی کل اون بیار رہے۔ کو وفات پائی تو تاریخ آغاز مرض بھی تعین کی جاستی ہے۔ حضرت کا مائٹ کے گھر یہ روایت می ماروز (ایک دو شنبہ سے دو سرے شنبہ کا کی بیار رہے اور بیس وفات فرمائی اس لئے ایام علالت کی مدت ۸ روز تو بھینی ہے۔ عام روایت کی رو سے پائی ون اور چاہئیں، اور یہ قرائن سے بھی معلوم ہوتا ہے اس کئے سادن مدت علالت می جو کی معلوم ہوتا ہے اس کئے سادن مدت علالت می حجو وں میں بسر علالت کے ۵ دن آپ کی شالت کے ۵ دن آپ کی ایک نے دو سری از واج کے حجو وں میں بسر علالت کے ۵ دن آپ کی ایک کا آغاز جہار شنبہ سے ہوتا ہے۔

تاریخ وفات کی تعین میں راویوں کا اختلاف ہے۔ کتب صدیث کا تمام تر دفتر چھان ڈالنے کے بعد بھی تاریخ وفات کی جھے کو کوئی روایت اصادیث میں نہیں مل کی۔ ارباب سیر کے بال تین روایتیں ہیں۔ یکم ربیخ الاول اور تاریخ الاول ان تین روایتیں ہیں۔ یکم میں باہم ترجیح دینے کے اصول روایت ودرایت دونوں ہے کام لینا میں بہم ترجیح دینے کے اصول روایت ودرایت دونوں ہے کام لینا ہور روایت دوم ربیخ الاول کی روایت بشام بن جمر بن سائب کلبی اور البو مختف کے داسطے سے مروی ہے (طبری صفح تا صفرا)۔ اس روایت کوگو اکثر قدیم مور خول (مثلاً لیعقوئی و مسعودی و فیرہ) نے قبول روایت کوگو اکثر قدیم مور خول (مثلاً لیعقوئی و مسعودی و فیرہ) نے قبول روایت کوگو اکثر قدیم مور خول (مثلاً لیعقوئی و مسعودی و فیرہ کے قبول روایت کوگو اکثر قدیم مور خول (مثلاً لیعقوئی و مسعودی و فیرہ کے قبول روایت واقدی سے بھی ابن سعد وطبری نے نقل کی ہے (جزء بیل سے دوایت بس کو اس نے متعدد وفات) لیکن واقدی کی مشہور ترین روایت جس کو اس نے متعدد وفات) لیکن واقدی کی مشہور ترین روایت جس کو اس نقل کی ہے البتہ بیبقی نے دلائل میں مند صحیح سلیمان لیمی سے دوم ربیج الاول کی روایت نقل کی ہے مدلی کی مشعر میں مند صحیح سلیمان لیمی سے دوم ربیج الاول کی روایت نقل کی ہے مدلیت نقل کی ہے مدلیت نقل کی ہے مدلیت نقل کی ہے میں مند صحیح سلیمان لیمی سے دوم ربیج الاول کی روایت نقل کی ہے مدلی مدلیت نقل کی ہے مدلیت نقل کی ہے مدلیت نقل کی ہے مدلی ہے مدلین نقل کی ہے مدلی ہے مدلی ہے دوم ربیج الاول کی روایت نقل کی ہے مدلی ہے مدلی ہے دوم ربیج الاول کی روایت نقل کی ہے مدلی ہے مدلی ہے دوم ربیج الاول کی روایت نقل کی ہے مدلی ہے دوم ربیج الاول کی روایت نقل کی ہے دوم ربیج الاول کی دور ہے دوم ربیج الاول کی دور ہے دوم ربیج الاول کی دور ہے د

(نور النبراس ابن سيد الناس؛ وفات)ليكن ميم ربيع الأول كي روايت تقد ترین ارباب سرموئ بن عقبہ سے اور مشہور محدث امام لیث مصری سے مردی ہے۔ (فتح الباری وفات) امام سہلی نے روض الانف میں ای روایت کو اقرب الی الحق لکھا ہے (جلد ووم وفات) اور سب سے پہلے امام فرکور ہی نے درائيةً اس مكت كو دريافت كياكہ ١١ر بيع الاول كى روايت قطعًانا قابل شليم بي كيونكه دوباتي يقيني طور پر ثابت ي، روز وفات ووشنبه كادن تفاصيح بخارى ذكر وفات وصيح سلم كتاب الصلوة) اس سے تقریبًا تین مہینے پہلے ذی الجمہ •اھ کی نوس تاریج کو جعہ كا دن تفا (صحاح قصّه حجة الوداع، صحح بخاري تفسير اليوم اكملت لكم وينكم } ذوالجمد ١٠ وروز جعد سے ١٢ ربيع الاول ١١ه تک حساب لگاؤ، ذوالجد، محرم، صفر، ان تينول مبينول كوخواه ٢٩٠٢٩، خواه • ٣٠ • ١٠٠٠ خواه لبعض • ۳.....کسی حالت اور کسی شکل سے ۲ار بیج الاول کو دوشنبه کادن نہیں برسکتا، اس کئے ورایة بھی یہ تاریخ قطعًا غلط ہے۔ ووم رہی الاول كوحساب سے اس وقت دو شنبہ فرسكتا ہے جب تينوں مينے ٢٩ کے ہوں۔ جب دو پہلی صور تمل نہیں ہیں تو اب صرف تیسری صورت رہ گئ ہے جو کثیر الو توع ہے لینی یہ کہ دومینے ۲۹ کے اور ایک مہینہ تیس کالیا جائے۔اس حالت میں ۲۹ربیج الادل کو دوشنبہ کاروز واقع ہوگا اور یکی ثقتہ اشخاص کی روایت ہے۔ ذیل کے نقشہ سے معلوم ہوگا كه ٩ ذوالجمه كوجمعه بوتو اواكل رئيج الاول مين اس حساب سے ووشنبه مس کس دن واقع ہوسکتا ہے:

ان مفروضہ تاریخول میں ہے ۱-۸-۱۳-۱۹-۱۹-۱۳-۱۵ فارج از بحث ہیں کہ علاوہ اور وجوہ کے ان کی تائید میں کوئی رواست نہیں۔رہ گئیں میکم اور دوم تاریخیں، دوم تاریخ صرف ایک صورت میں پڑسکتی ہے جو خلاف اصول ہے،

تاریخ تین صور تون میں واقع ہو سکتی ہے اور تینوں کیر الوقوع ہیں اور روایات نقات ان کی تائید میں ہیں، اس لئے وفات نبوی کی صحح تاریخ ہمارے نزدیک کیم رہتے الاول ااھے، اس روایت میں فقط رویت ہلال کا اعتبار کیا گیاہے جس پر اسلامی قمری مہینوں کی بنیادہ۔ اصول فلکی ہمکن ہے کہ اس پر خدشات وارد ہو سکتے ہوں۔ کتب تفسیر میں آیت الیوم اکملت لکم دینگم حضرت ابن عباس ہمروی ہے کہ اس آیت کے لوم نزول (۹ ذوالجہ ۱۵) ہے روز وفات تک کے ام دن ہیں (وکھو ابن جریر ابن کیرو بغوی وغیرہ)۔ ہمارے میاب ہے و ذوالجہ ۱ھے کے کریکم رہتے الاول تک دوم ۱۹ دن ہوتے مہینہ ۳۰ لے کرجو ہماری مفروضہ صورت ہے، لورے ۱۸ دن ہوتے ہیں۔ الوقیم نے بھی دلائل میں بہ سند میم رہتے الاول تک تاریخ وات نقل کی ہے۔

بہر کیف جس دن نی کرم کی طبیعت ناساز ہوئی اس دن حضرت میموند کی باری کادن تھا۔ نی کرم کی طبیعت ناساز ہوئی اس دن حضرت میموند کی باری باری ایک ایک زوجہ کے جمرے میں تشریف باوجود پانچ روز تک باری باری ایک ایک زوجہ کے جمرے میں تشریف کے جاتے رہے۔ دو شنبہ کے دن طبیعت زیادہ خراب ہوئی تو دیگر ازواج مطہرات سے اجازت لے کر حضرت عائشہ کے حجرے میں ازواج مطہرات سے اجازت لے کر حضرت عائشہ کے حجرے میں آگئے۔

جب تک بی کریم اللے کے جسم میں اتی طاقت رہی کہ مسجد نبوی اس جا کر جماعت سے نماز اوا کر سکیں آپ واللے نے نماز اوا فرمائی۔
بخاری وسلم والوداؤد و ترفدی میں جو حدیث ندکور ہے اس کے مطابق
رسول اللہ اللہ اللہ نے آخری نماز مغرب کی پڑھائی اور سورہ والمرسلات
عرفا تلاوت فرمائی۔عشاکی نماز کا وقت آیا تو دریافت فرمایا کہ کیاعشاکی
نماز ہو بچی ؟ عرض کیا گیا کہ حضور اللے کا انتظار ہے۔ لگن میں پانی بحروا
کرسل فرمایا۔ بھر اٹھنا چاہا تو عش آگیا۔ بھروریافت فرمایا کہ کیا نماز ہو

چکی؟ جواب ملاکہ آپ ﷺ کا انظار ہے۔ پیمٹسل فرمایا اور انھنا چاہا توغش آگیا۔ ایسا تمن بار ہوا۔ پیمر فرمایا کہ الوبکر نماز پڑھائیں۔ چنانچہ کئ روز تک حضرت الوبکر صدیق نے نماز کی امامت کی۔

وفات سے چاردن پہلے بی کریم ﷺ نے کاغذاوردوات لانے کو کہا کہ میں تمہارے گئے ایک تحریر لکھ دوں جس کے بعد تم گراہ نہ ہوگے۔ لیکن اس مسئلے میں صحابہ میں اختلاف ہوا جس کا شور نبی کریم ﷺ سے وضاحت حاصل کرنا چاہی تونی کریم ﷺ نے فرایا:

" مجمعے چھوڑووا بی جس مقام بیل ہول وہ اس سے بہتر ہے جس کی طرف تم مجمعے بلاتے ہو۔" اس کے بعد نبی کریم ﷺ نے وسیتیں فرائس:

(اول) کوئی مشرک عرب میں نہ رہنے پائے۔(دوم) سفیروں کا احترام ای طرح کیاجائے جیسے آپ ﷺ کے زمانے میں تھا۔

ایک روز رسول اکرم کی طبیعت ذرا بنها توخسل فراکر حضرت علی اور حضرت عباس کے سہارے مسجد میں تشریف لائے۔
اس وقت حضرت الو بکر صدیق نمازی امامت فرمارے تھے۔ آپ کی کی آبٹ پاکر پیچے بہٹ گئے۔ بی کر می کی نے انہیں اشارے سے روکا اور ان کے پہلول میں بیٹھ کر نماز پڑھائی۔ آپ کی کو کھ کر حضرت صدیق اکبر کو دیکھ کر دیگر مسلمان نماز کے انہیں اگر کا دیکھ کر دیگر مسلمان نماز کے ارکان اوا کرتے تھے۔

نمازے فارخ ہو کر آنحضرت ﷺ نے زندگ کاسب سے آخری خطب دیا۔ آپ ﷺ نے فرمایا:

"خدان اپنایک بندے کو اختیار عطافرمایا ہے کہ خواہ دنیا کی افتیاں کو قبول کرے یا خدائے پاس (آخرت) میں جو کچھ ہے اس کو قبول کرے، لیکن اس نے خدائی کے پاس کی چزیں قبول کیں۔ سب نے ذیاوہ میں جس کی دولت اور محبت کا ممنون ہوں الوبکر جیں۔ اگر میں دنیا میں کسی کوائی اُمت میں ہے اپنادوست بناسکیا تو الوبکر کو بناتا، لیکن اسلام کارشتہ دوتی کے لئے کانی ہے۔ سجد کے رخ کوئی وریچہ الوبکر میں قوموں الوبکر کو میں قوموں الوبکر میں تو مول کے دریچہ کے سوا باتی نہ رکھا جائے۔ ہاں تم سے پہلی توموں

نے اپنے پیغبرول اور بزرگول کی قبرول کو عبادت گاہ بنالیا ہے، دیکھوتم ایسا نہ کرنا۔ پی منع کر جاتا ہول۔ پی انصار کے معاسلے پیلی تم کو دست کرتا ہول۔ عام مسلمان بڑھتے جائیں گے لیکن انصار اس طرح کم ہوکر رہ جائیں گے جیسے کھانے پیل نمک۔ وہ اپی طرف سے اپنا فرض اوا کر چکے، اب تمہیں ان کافرض اوا کرنا ہے۔ وہ میرے جسم میں فرض اوا کر چکے، اب تمہیں ان کافرض اوا کرنا ہے۔ وہ میرے جسم میں (بمنزلہ) معدہ کے ہیں۔ جو تمہارے نفع و نقصان کامتولی ہو (یعنی جو ظیفہ ہو) اس کو چاہے کہ ان میں جو نیکوکار ہوں ان کو قبول کرے اور جن سے خطا ہوئی ہے ان کو معانی کرے۔

حلال اور حرام کی نسبت میری طرف ند کی جائے۔ میں نے وہی چیز طال کی ہے جو خدا نے اپن کتاب میں طال کی ہے۔ اور وہی چیز حرام کی ہے جو خدا نے حرام کی ہے۔"

نی کریم اللہ خطبے ے فارغ ہوئے تو حضرت عائشہ کے حجرے میں تشریف لے مجے۔ حضرت فاطمہ و نے بایا اور ان کے کان میں کچھ کہا۔ پہلے تو حضرت فاطمہ رونے لگیں اور پھر پچھ کہنے پر مسکرانے کی وجہ لگیں۔ حضرت عائشہ نے پہلے رونے اور پھر مسکرانے کی وجہ دریافت کی توجواب دیا کہ پہلے تو آپ کھی نے فرمایا کہ میں ای مرض میں انتقال کروں گا۔ یہ من کرمیں رونے گی۔ پھر آپ کھی نے فرمایا کہ میں انتقال کروں گا۔ یہ من کرمیں رونے گی۔ پھر آپ کھی نے فرمایا کہ میں مسکرانے گئی۔

مرض کی شدت بڑھتی جارتی تھی۔ بھی چادر چبرے پر ڈال لیتے تھے ادر بھی گری سے گھبرا کر الٹ دیتے تھے۔ گویائے کلی کی کیفیت طاری تھی۔اس دوران یاد آیا کہ حضرت عائشہ کے پاس کچھ اشرفیاں رکھوائی تھیں۔ چنانچہ بیدا شرفیاں خداکی راہ میں خیرات کر دینے کا تھم ویا۔

وفات والے دن میں کو طبیعت ذرا بہتر ہوئی تو فجر کی نماز کے وقت پردہ اٹھا کر مسجد کی طرف نظر ڈالی۔ دیکھا کہ مسلمان نماز پڑھنے ہیں مصروف ہیں۔مسلمانوں کی نظریں بھی آپ ﷺ پر پڑیں اور قریب تھا کہ فرط مسرت سے نمازیں ٹوٹ جائیں۔ حضرت صدلتی اکبر بھی امامت کے مصلے سے چچھے ہٹنے گئے تو آپ ﷺ نے انہیں اشارے سے بدستور نماز پڑھاتے رہنے کو کہا اور حجرہ شریف میں داخل ہو کریردے بدستور نماز پڑھاتے رہنے کو کہا اور حجرہ شریف میں داخل ہو کریردے

ڈال دیے۔ یہ آخری موقع تھا کہ محابہ کرام نے رسول اللہ اللہ گئے گی زیارت کی۔

اب رسول الله ﷺ کی طبیعت مزیدِ خراب ہوتی جارہی تھی۔ بھی غشی طاری ہو جاتی تو بھی ذرا افاقہ ہوجا تا۔ بید دکھ کر حضرت فاطمہ صنبط نہ کر سکیں اور پولیں:

> "واكرب اباه" (بائے ميرے والدكى بے چينى)-نى كرىم كى نى بى سى كر فرمايا:

"تمہارا باپ آئ كے بعد بے جين ند ہوگا۔"

وفات ہے کھے بہلے بی کریم بھی حضرت عائشہ کے سینے پر سرٹیک
کر لیٹے ہوئے تھے کہ حضرت عبدالرحمان بن ابی بکر وہاں تشریف
لائے۔حضرت عبدالرحمان کے ہاتھ میں مسواک تھی۔ آپ بھی نے
نظر جما کر اس مسواک کی طرف دیکھا تو حضرت عائشہ جمیں کہ
آپ بھی مسواک کرناچاہتے ہیں۔مسواک حضرت عبدالرحمان سے
لے کر اے دانتوں سے چبا کرنرم کیا اور آپ بھی کو تھا دی۔ بی
کریم بھی نے مسواک کی۔

سه پېر کاوقت تھا، سانس کی گھڑ گھڑا ہث محسوس کی جاسکتی تھی۔ احتے میں آپ ﷺ نے فرمایا:

الصلوة و ماملکت ایمانکم (یعنی تماز اور قلام) -

قریب ہی پانی کی لگن رکھی تھی۔ اس میں بار بار ہاتھ ڈالتے اور چبرے پر ملتے، بھی چادر منھ پر ڈال لیتے اور بھی ہٹادیتے۔اتنے میں انگل سے اشارہ کرکے تمن مرتبہ فرمایا:

بل الموفیق الاعلی (یعنی اب کوئی نہیں، بلکہ وہ بڑار فیں ہے)۔ یکی کہتے کہتے ہاتھ لٹک آئے، آنکھیں چھت سے لگ تمئیں اور روح پاک پرواز کرگئ۔

اللهم صلى على محمدو على الدواصحابدا جمعين

## تجهيزو تكفين

جب رسول مقبول ﷺ کی وفات کی خبر مسلمانوں میں پھیلی تو گویا قیامت برپاہو گئ۔ مسلمانوں کو یقین نہیں آتا تھا کہ بھی ایسا بھی ہوگ۔ ای موقع پر وہ مشہور واقعہ ہوا جس میں حضرت عمر شلوار سونت کر کھڑے ہوگئے اور فرمایا کہ جویہ کہے گاکہ آنحضور ﷺ نے وفات پائی میں اس کا سراڑ اووں گا۔

جب حضرت الوبكر صداقي "في مسلمانون كى يه حالت ويكهى تو لوگون كويھاندتے ہوئے منبركي طرف بڑھے اور فرمایا:

"لوگوا اگر کوئی محمر بھنٹی کی عبادت کرتا تھا تو جان لے کہ وہ اس دنیا سے تشریف لے جانچکے۔اور اگر کوئی محمر بھنٹی کے رب کی عبادت کرتا ہے تو جان لے کہ وہ زندہ ہے،اس کو موت نہیں۔" مجمر فرمایا:

"اور محمر الله تو خدا کے رسول ہیں۔ ان سے پہلے بہت ہے نبی گزر چکے ہیں۔ کیا ان کا انقال ہوجائے یا وہ راہ خدا میں مارے جائیں توتم اسلام سے پلٹ جاؤے۔ اور جو کوئی پلٹ جائے گا تووہ خدا کا پچھ نہیں بگاڑے گا۔ اور اللہ شکر گزار بندوں کو جزائے خیردیتا ہے۔ "نہیں بگاڑے گا۔ اور اللہ شکر گزار بندوں کو جزائے خیردیتا ہے۔ "کیا یہ آیت قرآن میں موجود ہے؟" میں حضرت مرتی اکبرنے جواب دئے بغیر سلسلہ کلام جاری رکھا اور خاران

"الله كافرمان ہے كہ اس نے اپنے نبی ( اللہ كافرمان ہے كہ اس نے اپنے نبی ( اللہ كافرمان ہے ، سب خبر اس وقت دے دی تقی جب وہ حیات تھے۔ موت اٹل ہے، سب مرجاً میں گے بجزا یک اللہ کے۔"

اس ایمان افروز اور حقیقت کشاخطیه کا اثریه ہوا که سب کی آگھیں کھل گئیں اور فرط جذبات میں مسلمان جس حقیقت کوبرداشت نہیں کر پارہے تھے، ان کے لکے اس تلخ حقیقت کو تسلیم کرنا آسان ہوگیا۔

اب تجهیزه تکفین کامرحله شرد علی موا- حضرت فضل بن عباس ادر اسامه بن زید نے پردہ کیا اور حضرت علی نے شسل دیا۔ چونکه اس کام میں ہر شخص شریک ہوکر فضیلت حاصل کرنا چاہتا تھا، اس لئے حجر ب

پہمیزہوگی تقی تو حضرت علی نے دردازہ بند کر دیا۔انسار نے کہا کہ خدا کے سلے ہمارے حقوق کا بھی خیال کرو تو حضرت علی نے حضرت اوک ابن خولی انساری کو اندر بلالیا۔وہ پانی کا گھڑا بھر بھر کر لاتے تھے۔ حضرت علی نے خسل کے دوران آنحضرت بھی نے شاک کے جسد مبارک کو سینے سے نگائے رکھا۔ حضرت عباس اور ان کے دونوں صاجزادے تسم بن عباس اور فضل بن عباس کروٹیس بدلتے تھے۔اسامہ بن زید نے پانی ڈالنے کی ذے داری اداکی۔

کفن کے لئے پہلے تو حضرت عبداللہ بن ابو بکر کی ایک یمنی چادر لی محک، لیکن بعد میں اتار کر تین سوتی سفید کپڑے (جو سحول کے بے ہوئے تھے) کفن میں دئیے گئے۔

رسول الله و الله على نماز جنازه كسى نے نہيں پڑھائى بلكہ جب جنازه تيار ہوگيا تو بارى بارى كركے لوگ جائے ہے اللہ تيار ہوگيا تو بارى بارى كركے لوگ جائے ہے اس ترتیب پر پہلے مردوں نے ، پھر عور توں نے اور آخر میں بچوں نے نماز جنازہ اواكى ۔

آپ اللہ عائشہ صدیقہ کا جہرہ مطابق کے لئے حضرت عائشہ صدیقہ کا جمرہ منتخب کیا گیا۔ حضرت ابو عبید نے دینہ کے دستور کے مطابق لحدی (بغلی) قبر کھودی اور جس بستر پر آپ اللہ ان وفات پائی وہی قبر میں بچھا دیا گیا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ قبر کی مثم تھی۔

جسد مبارک کو حضرت علی، حضرت فضل بن عباس، حضرت اسامه بن زید اور حضرت عبدالرحمٰن بن عوف نے قبریس اتارا۔

## و ی

\* ویاوت و مفارم: کبد کانظم دنی جلانے کے لئے کی عہدول میں سے ایک عہدہ۔اس کا مقصد خون بہا کا فیصلہ کرنا تھا۔ نبی کریم ﷺ کے زمانے میں حضرت ابو بکر اس عہدے پر فائز تھے۔ D

### 10

پ ہا ہم : آنحضور ﷺ عبد امجد میں ہے ایک۔ انہی کی اولادہ ہا ہی مشہور ہوئی۔ ہا ہم عبد مناف کے جد امجد میں ہے ایک کریم ﷺ کے دادا عبد الطلب کے بیدائش سے قبل ای ان عبد الطلب کی پیدائش سے قبل ای ان کا انتقال ہو کیا تھا۔ اب آباد احداد نبوی + ابراہیم علیہ السلام + اسائیل علیہ السلام + بنو ہا م ۔

### \_ 0

پہ ببار بن سفیان: محانی رسول ﷺ قریش کے خاندان مخزوم سے تعلق تھا، اس لئے "بہار بن سفیان مخزوی" کہلائے ۔ سابقون الاولون میں حضرت بہار کاشار ہوتا ہے ۔ پہلے حبشہ کو جرت کی اور پھر غزوہ خیبر کے موقع پر مینہ کی طرف جرت کی۔ ایک روایت کے مطابق جنگ موتہ میں جب کہ دوسری روایت کے مطابق معرکۂ اجنادین میں شہید ہوئے۔

جمل: خاند کعبہ کے تین سوساٹھ بتوں میں سے ایک بت۔ مہل ان میں سے کفار کے لئے "خدائے اعظم" یعنی سب سے بڑے خدا کا درجہ رکھتا تھا۔

## ه <u>ئ</u>

🗱 انجرت حبشد : مبدى طرف ملانان مكدكى اجرت-٥

نبوی میں مسلمانوں کی ایک جماعت نے حبشہ کی جانب جو ہجرت کی، ہجرت حبشہ کہلاتی ہے۔

جب کمد میں قریش کے مظالم میں کی نہ آئی تو بی کریم و اللہ نے مسلمانوں کو ہدایت کی کہ حبشہ کو بجرت کر جائیں۔ حبشہ یاجش قریش مسلمانوں کو ہدایت کی کہ حبشہ کو بجرت کر جائیں۔ حبشہ یاجش قریش کی قدیم تجارت گاہ تھا، اس لئے وہاں کے حالات پہلے سے معلوم شہرت بھی عام تھی۔ چنانچہ اول اول گیارہ مردوں اور چار عور توں نے بجرت کی۔ ان کے نام درج ذیل ہیں: حضرت ابوحذیفہ بن عقبان بن عقان ابی زوجہ محرّمہ حضرت رقیہ کے ہمراہ۔ حضرت ابوحذیفہ بن عتبہ اپنی زوجہ حضرت ابوحذیفہ بن عتبہ اپنی الموام حضرت معمول بن عمیر۔ حضرت عبدالرحمٰن بن عوف۔ حضرت ابی الموام الوسلمہ بن عبدالاسد مخزوی اپنی زوجہ حضرت اسلمہ بنت ابی امیہ زوجہ حضرت اسلمہ بنت ابی امیہ زوجہ حضرت ابو سلمہ بنت ابی امیہ زوجہ حضرت ابوسلمہ بن عبدالاسد مخزوی اپنی زوجہ حضرت ابوسرہ بن ابی ابیہ زوجہ حضرت ابوسرہ بن ابی رہم کے ہمراہ۔ حضرت ابوسرہ بن ابی رہم نے حضرت ابوسرہ بن ابی رہم نے حضرت ابوسا طب بن عمرو۔ حضرت ابوسرہ بن ابی رہم نے حضرت ابوسا طب بن عمرو۔ حضرت ابوسا طب بن عمرو۔ حضرت ابوسا خضرت عبداللہ نوحہ حضرت ابوسا طب بن عمرو۔ حضرت ابوسا طب بن عمرو۔ حضرت ابوسا خسرت عبداللہ اسمد بن مسعود۔ ان اسائے گرامی میں مورضین نے معمولی سا اختلاف بھی بن مسعود۔ ان اسائے گرامی میں مورضین نے معمولی سا اختلاف بھی کی مسمود۔ ان اسائے گرامی میں مورضین نے معمولی سا اختلاف بھی

ان تمام مسلمان مرد وزن نے ۵ نبوی کے ماہ رجب میں اپناسفر شروع کیا۔ جب یہ لوگ بندرگاہ پر پنچ تو دو تجارتی جہاز جش کو جا رہے بھی اپنا سفر رہے تھے۔ ہر شخص سنے صرف پانچ درہم کرائے کے طور پر دیے اور جہاز پر سوار ہوگئے۔ قریش کو جب ان لوگوں کے بارے میں خبرہوئی تو بندرگاہ تک تعاقب میں آئے، لیکن موقع نکل چکا تھا۔ حبشہ پہنچ کر مسلمان نجاشی کی بدولت آئ و امان کی زندگی گزار نے گے۔ لیکن قریش کب بیچھاچھوڑ نے والے تھے، لہذا انہوں نے ایک سفارتی وفد

نجائی کے دربار میں بھیجا۔ اس وفد میں عبداللہ بن ربعہ اور عمرد بن العاص (فائے مصر) ہے۔ انہوں نے نجائی کے درباری پادرایوں سے مل کر انہیں بیش قیمت تحاکف پیش کے اور کہا کہ جمارے شہر کے چند نادانوں نے ایک نیانہ بہب اختیار کر لیا ہے۔ ہم نے ان لوگوں کو نکال دیا تویہ لوگ آپ کے ملک میں آگے۔ کل ہم بادشاہ کے دربار میں ان افراد کے متعلق جو درخواست کریں، آپ لوگ اس کی تائید بیجئے گا۔ دوسرے دن یہ وفد نجائی سے ملا اور درخواست کی کہ جمارے مجم جمارے دون یہ وفد نجائی سے ملا اور درخواست کی کہ جمارے مجم بھارے حوالے کرد کے جائیں۔ اس پر نجائی نے مسلمانوں کو بلالیا اور دونوں کے خلاف ہے؟

مسلمانوں نے اپی طرف سے مختگاہ کرنے کے لئے حضرت جعفر (حضرت علی کے بھائی) کو منتخب کیا۔ پھر انہوں نے وہ مشہور تقریر کی جو اکثرکت میں درج ہے۔

حضرت جعفر کی تقریر ختم ہوئی تو نجاشی نے قرآن کی کوئی آیت پڑھنے کو کہا۔ حضرت جعفر نے سورہ مرکم کی چند آیات پڑھ کرسنائیں تو نجاشی پر دقت طاری ہوگئی اور آنکھوں سے آنسو جاری ہوگئے۔ پھر کہا، "خدا کی قسم! یہ کلام اور انجیل ایک ہی چراغ کے پر تو ہیں" پھر اس نے سفرائے قراش سے کہا، "تم والیس جاؤ، میں ان مظلوموں کو ہرگز والیس نہ کروں گا۔"

دومرے دن عمرو بن العاص نے بھردربار میں رسائی حاصل کی اور نجاثی ہے کہ یہ لوگ حضرت عیسی کے اور نجاثی ہے کہ یہ لوگ حضرت عیسی کے بارے میں کیا اعتقاد رکھتے ہیں؟ نجاشی نے مسلمانوں کو بلا کر اس سوال کاجواب انگا۔ حضرت جعفرنے کہا

"ہمارے پیفبرنے بتایا ہے کہ عیسی خدا کابندہ اور پیفبراور کلمة اللہ ہے۔" اللہ ہے۔"

نجاشى في زين سايك تفا المايا اوركها

"والله! جوتم نے کہا میسی اس شکھ کے برابر بھی اس سے زیادہ نہیں ہیں۔"

بوں قریش کے سفیر بالکل ناکام لوث آئے۔

ای ا تناهی کسی دیمن نے نجائی کے ملک پر حملہ کر دیا۔ نجائی اس کے مقابے اور خبر بھیجنارہے کہ اگر ضرورت ہوئی تو ہم بھی نجائی کی مدد کے لئے آئیں۔ چنانچہ حضرت زبیروریائے نیل پار کر کے میدان جنگ تک پنچ اور حبشہ میں باقی مسلمان نجاشی کی فتح کی دعا کرتے بیال تک خدانے نجاشی کوفتے دے دی۔

رفتہ رفتہ مسلمانوں کی تعداد حبشہ میں ۸۳ تک پہنچ گئے۔ چندروز آرام کے گزرے تھے کہ حبشہ میں یہ خبر مشہور ہوئی کہ کفار مکہ نے اسلام قبول کرلیا ہے۔ یہ س کر اکثر صحابہ نے مکہ کارخ کیا، لیکن شہر کے قریب پہنچ تو معلوم ہوا کہ یہ خبر غلط ہے اس لئے بعض لوگ واپس چلے گئے اور اکثر چھیے چھیے کرمکہ آ گئے۔

جولوگ جشہ سے والیس آگئے تھے، اہل کمہ نے اب ان کو اور زیادہ ستانا شروع کر دیا اور اس قدر تکالیف دیں کہ وہ لوگ روبارہ حشہ کی طرف جرت کرنے پر مجبور ہوگئے۔ لگ بھگ سو(۱۰۰) صحابہ اللہ سے نکل کر حبشہ چنجے گئے۔ جب نبی کرم اللہ شنے مذیبہ منورہ جرت کی تو بچھ لوگ فوڈا والی چلے آئے۔ اور جولوگ رہ گئے تھے آپ بھرت کی تو بچھ لوگ فوڈا والی چلے آئے۔ اور جولوگ رہ گئے تھے آپ بھرت کی تو بھی بلالیا۔

دى اصحمه + حبشه + نجاش + بجرت مدينه-

ج بجرت مدینه وه جرت جومسلمانوں نے مکہ سے دور ایک شہریژب کی طرف کی۔ بی کریم کی گئی کی بیڑب میں آمد کے بعد اس علاقے کا نام مدینة النبی کی بینی بی کاشهر پر گیا، اس لئے اس جرت کو جرت مدینه ،اور "جرت نبوی کی "جی کہتے ہیں۔

مسلمانوں پر مکہ میں تقریبًا تیرہ برس کے ظلم وستم کے بعد نی کریم ﷺ نے یہ جرت کی۔ آپ ﷺ اور آپ ﷺ کے ساتھیوں پر کفار کے ظلم وستم کو دکھ کر قبیلہ ووس کے رئیس طفیل بن عمرو نے اپنے ہاں جرت کی وعوت دکی، لیکن آپ ﷺ نے اس پیش کش کو قبول کرنے سے انکار کر دیا اور اللہ کے تھم کا انتظار کرنے لگے یہاں تک کہ ایک دفعہ خواب میں آپ ﷺ نے دیکھا کہ وار البحرۃ ایک پُر

بہار باغ ہے۔ خیال تھا کہ وہ یمامہ ہوگایا ہجر، لیکن وہ شہریٹرب نظا۔
چونکہ کمہ کے مسلمان آہت آہت مدینہ یں بس دے تھے اور مدینہ یس
اسلام پھیل رہا تھا، اس لئے کمہ کے قریش نے وار الندوہ میں فیصلہ کر
لیا کہ محری اللہ کو قبل کر دیا جائے۔ لہذا ہر تھیلے کا ایک ایک ایک فرو نظا اور
ایک رات کو آپ ہی کے گھرکا محاصرہ کر لیا۔ اس رات دو تمن دن
پہلے آپ ہی خضرت ابو بکرے ملے تھے اور ان کویہ بات بتائی تھی کہ
اللہ کی طرف سے ہجرت کی اجازت ہوگئی ہے۔ اب دونوں نے ل کر
بہرت کا پروگرام ملے کیا۔ زادراہ کے لئے حضرت عبداللہ بن زہر کی
والدہ حضرت اساء شے نے نطاق (جو کپڑا عور تیں اپی کمرے لوبٹی ہیں)
یھاڑ کر اس سے ناشے وان کا منھ باندھا اور دو تین دن کا کھانا ساتھ کر

کفار نے آپ ایک کے محرکا محاصرہ کرلیا اور دات زیادہ گزرگی تو
نی کریم کی نے حضرت علی کو اپنے بنگ پر لٹادیا اور دروازہ کھول
کر اپنے دشمنوں کے سامنے سے نگلتے چلے گئے، لیکن قدرت خداکی کہ
کفار کو آپ ایک کے جانے کی خبر تک نہ ہوئی۔ محرے آپ ایک تعبہ
آئے۔ کعبہ کو دیکھا اور فرمایا: "مکہ او جھے تمام دنیا سے زیادہ عزیز ہے،
لیکن تیرے فرزند مجھ کو رہنے نہیں دیتے۔" اس کے بعد آپ ایک نے حضرت ابو بکر صدایق کو ساتھ لیا اور دونوں فار ٹور میں جا کر چھپ

منع کو قریش کو جب یہ پتا چلا کہ نبی کریم ﷺ بہال سے جا چکے ہیں اور آپ ﷺ بہال سے جا چکے ہیں اور آپ ﷺ کی کا جگر کے اور آپ چکر پید کو پکڑ کر پکھ دیر تک حرم میں محبوس رکھا اور پھر چھوڑ دیا۔ پھر پید کفار نبی کریم ﷺ کی خلاش میں نکلے بہاں تک کہ غار اور کے منھ تک آپنے۔ دشمنوں کی آہٹ من کر حضرت ابوبکر " پریٹان ہوئے اور

آپ ایس کراک اب و می ای که اب و من است قریب آسکے بین که اگر ان کی نظر پر جائے تو بم کو دیکھ لیس گے۔ اس پر آپ ایس نے فرمایا لا تعوز ن ان الله معنا (سوره آوب) یعنی گھراؤ نہیں! الله بمارے ساتھ ہے۔ اس واقعے ہے متعلق کبوتر، گھونسلے اور انڈے والی روایت کو سیرت النبی الله کی کے مصنف علامہ شکی نعمانی نے تفصیل کے ساتھ غلط بتایا

ال ووران حضرت الوبكر في فوجوان بيني عبدالله غاري آكر آپ وونون كوكفارك مشورول مصطلح كرتے اور چلے جاتے -اك طرح حضرت الوبكر كا غلام رات كو چند بكريال لے آتا اور يه ان بكريوں كادودھ في ليتے - تين دن تك ان كى يُكن غذائقى -

ببركيف چوشف روزني كريم عظي اور حضرت الوبكر صداي أس غار ے نگے۔ انہوں نے عبداللہ بن ادیقط کافرکو کرائے پر اپنے ساتھ لیا۔ وہ آگے آگے راستہ بتاتا جاتا تھا۔ اس طرح ایک رات دن برابر طِتے رہے۔ ایک جگہ پر جاکر قیام فرایا۔ بیباں پر حضرت ابوبکر " نے نبی كريم ﷺ كے لئے رووھ كا انظام كيا۔ روسرى جانب قريش نے اعلان عام كردياتها كد جو محض محمر ( ﷺ) يا ابو بكر (رضى الله عنه) كوكر فيّار كرك لائے گا اس كو ايك خون بها (سو اونث) كے برابر انعام ديا جائے گا۔اس انعام کے لائج میں سراقد بن بحشم نکلا ہوا تھا۔اس نے آپ ﷺ کو دیکھا تو محوڑا دوڑا کر آپ ﷺ کے قریب آگیا۔ لیکن محوث نے ٹمو کر کھائی اور دہ گریڑا۔ ترکش سے تیرنکال کر فال ٹکالی كه آپ ﷺ پر حمله كرنا چاہئے يانبيں؟ تو فال ميں جواب "نبيس" نکلا۔ مگر انعام کے لالچ میں فال کی بات ماننے کے بجائے محوزے پر سوار ہو کر دوبارہ آمے بڑھا۔اس بار محوثے کے یاؤل محشوں تک زمین میں دھنس گئے۔ چنانچہ مھوڑے سے اترا اور پھرفال نکالی تو جواب پھر بھی لفی میں تھا۔ اس جواب سے اس کی ہمت بہت ہوگئ۔ اس کے بعد وہ نی کر م عظیم کی ضدمت میں آیا، آپ عظیم کو قریش کے اشتہار کا واقعہ سنایا اور ورخواست کی کہ اسے اُمن کی تحریر دی جائے۔ حضرت الوبكر " كے غلام عامر" بن فهيره نے چرك كے ايك ككرے بر فرمان أمن لكيه ديا-ني كرمم عِنْ اور حضرت ابوبكر معدينٌ كي سفر بحرت

کی تمام منزلیں طبقات سعد میں درجہ ہیں: خرار، ثمنیة المرة، لقف۔ مدلجة - مرج - حدامد - اذاخر - رائغ - ذاسلم - عثانیة - قاحه - عرج -جداوت - رکوبة - عقیق - حجالة -

نی کریم ﷺ اور حضرت الویکر شفر کرتے ہوئے آخر کار دینہ سے تین میل پہلے قبانائی آبادی میں پنچ جہاں انسار کے بہت سے خاندان تھا۔ نبی آباد سے جن میں سب سے متاز عمرو بن عوف کا خاندان تھا۔ نبی کریم ﷺ جب اس علاقے میں پنچ تولوگوں نے زور سے اللہ اکبر کا فعرہ لگایا۔

سیال آپ ای جوده دن (میح بخاری) یا چار دن رہے۔ بیال آپ ایک مسجد بھی تعمری جو "مسجد قبا" کے نام سے مشہور ہے۔ دن می مسجد قبا) قبامین اروز قیام کے بعد جعد کے دن بی کر می اللہ مینہ شہری طرف روانہ ہوئے۔ راستے میں بی سالم کے محلے میں نماز کا وقت آگیا توجعد کی پہلی نماز پڑی اور خطبہ دیا۔ (ای مسجد جعد) اس کے بعد نبی کر می اللہ شہری طرف آئے تو مردوزن آپ اللہ کے استقبال بعد نبی کر می اللہ کا موجود تھے۔ عور تمی اور یج چھتوں پر نکل آئے اور گانے گئے: طلع البدر علینا (جاند نکل آیاہے)

من تنیات الوداع (کوه ودائ کی کھاٹیوں ہے) و جب الشکر علینا (ہم پرخدا کا فئر واجب ہے) مادعی لله داع (جب تک دعاما تکنے والے دعاماً تکس) معصوم لڑکیاں دف بجاکر گارتی تھیں:

نحن جوار من بنى النجار (بم فاندان نجار كى الركيال بين) ياحبذا محمد امن جار (محر الله اليما اسايد ب)

مہمان نوازی کامر حلہ آیا تو یہ سعادت حضرت ابوالیب انساری کو حاصل ہوئی۔ چنانچہ مجلی منزل پر آپ کے نے قیام فرمایا اور بالائی منزل میں حضرت ابوالیب اور ان کی زوجہ نے رہائش اختیاد کرلی۔ بی کریم کی کے کھانے میں سے جو بی رہتا، یہ دونوں میاں بیوی برے شوق سے کھاتے۔ بی کریم کی است ماہ تک بیاں قیام فرمایا۔

بر جمری سال: اسلام س كانظام اس كا آغاز چونكه جرت كواقع به موتاب اس كے اسے "جرى سال" كتے ہيں۔
اسلام سال، جس كى ابتدا اس س سے موتى ہے كه جب بى كريم اللہ نے كمد كے كفار كے ظلم وستم سے نك آكر مكد سے مدینہ منورہ كى طرف جرت دینہ۔

حضرت عمر سے پہلے سی اسلامی سال کا وجود نہ تھا۔ عام واقعات کے یاد رکھنے کے لئے جالمیت میں بعض بعض واقعات سے سنہ کا حساب کرتے تھے مثلاً ایک زمانے تک کعب بن لوی کی وفات سے سال کا شار ہوتا تھا پھر عام الفیل قائم ہوا یعنی جس سال ابر ہہ نے کعبہ پر حملہ کیا تھا پھر عام الفجار اور اس کے بعد اور مختلف سنہ قائم ہوئے۔ حضرت عمر نے ایک سنتقل سنہ قائم کیا جو آج تک جاری ہے۔ حضرت عمر نے ایک سنتقل سنہ قائم کیا جو آج تک جاری ہے۔ حضرت عمر نے ایک سنتقل سنہ قائم کیا جو آج تک جاری ہے۔

## س جرى كا آغاز

اس کی ابتدا ایوں ہوئی کہ ۲۱ھ میں حضرت عرق کے ساسنے ایک کی بیش ہوئی صرف شعبان کا لفظ لکھا تھا۔ حضرت عرق نے کہا یہ کیونکر معلوم ہوکہ گزشتہ شعبان کامبینہ مرادہ بیا موجودہ۔ای وقت مجلس شور کل منعقد کی، تمام بڑے بڑے صحابہ جمع ہوئے، اور یہ مسئلہ پیش کیا گیا۔اکر نے رائے دی کہ فارسیوں کی تقلید کی جائے۔ چنا نچہ ہر مزان جو خور ستان کاباد شاہ تھا اور اسلام الا کرمدینہ منورہ میں تیم تھا، طلب کیا گیا۔اس نے کہا کہ ہمارے ہاں جو حساب ہاس کو ماہ روز کہتے ہیں اور اس میں تاریخ اور مہینہ دونوں کا ذکر ہوتا ہے۔اس کے بعد یہ بحث پیدا ہوئی کہ سنہ کی ابتدا کب ہے قرار دی جائے۔ حضرت بعد کہتے ہیں اور اس میں تاریخ اور مہینہ دونوں کا ذکر ہوتا ہے۔اس کے بعد یہ بحث پیدا ہوئی کہ سنہ کی ابتدا کب ہے قرار دی جائے۔ حضرت میں ہو تا ہوگیا۔ آخصرت بین کی رائے دی اور ای پر سب کا اتفاق ہوگیا۔ آخصرت بین کی رائے دی اور ای پر سب کا اتفاق ہوگیا۔ آخص دن گزر چکے تھے۔ اس لحاظ سے رئیج الاول سے آغاز ہونا جائے دو مہینے آخمہ دن گزر چکے ہے۔ اس لحاظ سے رئیج الاول سے آغاز ہونا کے دو مہینے آخمہ دن گڑھ دن گزر جکے ہٹ کر شروع سال سے سنہ قائم کیا۔

, 0

برال بن اميد: صحالي رسول الله الله اوس كے خاندان "واقف" سے تھے۔ نسب نامدیہ ہے: ہال بن امید بن عامر بن قیس بن عبدالاعلم بن عامر بن کعب بن واقف (مالک) بن امرؤ القیس بن مالک بن اوس سے اللہ بن

حضرت ہلال بن امیہ نے بیعت عقبہ ثانیہ کے موقع پر اسلام قبول کیا۔ غزوہ بدر اور غزوہ احد وغیرہ میں جوش وجذبے کے ساتھ شریک رہے۔ البتہ غزوہ تبوک کے موقع پر جن تین صحابہ کرام پر بلا عذر غزوے میں شریک نہ ہونے کاعماب تھا، ان میں ہلال بن امیہ بھی شامل تھے۔

حضرت ہلال نے حضرت امیر معاویہ کے دور خلافت میں وفات پائی۔

00

الى مالى: مالى رسول الله، هرت مديد

الكبرى ك فرزند (جوان كے بہلے شوہر ابوبالہ تميى كى صلب سے تھے) اور نى كريم في كان كانسب نامه يد بى كريم في كان كانسب نامه يد بيد بند بن الى باللہ باش بن زرارہ بن وقدان بن حبيب بن سلامه بن غرى بن جرده بن اسيد بن عمرو بن تميم -

کی غزوات میں شریک ہوئے البتہ غزوہ بدر میں شرکت میں اختلاف ہے۔ نبی کرمی ویک البتہ غزوہ بدر میں شرکت میں اختلاف ہے۔ نبی کرمی ویک ان کا حلیہ بڑی تولی کے ساتھ بیان فرماتے سے ،اس کئے ہند بن الب ہالہ کالقب" وصاف البی ویک جنگ ہوئے ۔ در آس الرائی میں حضرت علی کی طرف سے لڑائی میں شریک ہوئے اور آس لڑائی میں وفات پائی ۔ حافظ ابن عبد البرنے لکھا ہے کہ بصرہ میں طاعون کی وبائی تو اس مرض میں ان کا انتقال ہوا۔ حضرت ہنڈ مین ہالہ کے حالات زندگی تاریخ کی کتب میں بہت کم طبح ہیں۔

30

🗱 ہواز ك، بنو 🗗 بنوموازن-



www.ahlehaq.org

## ي

## ىث

پیرب : مینه کاقد میم نام - "یرب" آرای زبان کا لفظ به ایرب ترب آرای زبان کا لفظ به ایرب ترب ترب ایک روایت کے مطابق یه شهر سب بی پہلے یهود اول نے آگر بسایا تھا جو سام بن نوح کی نسل سے تھے۔

نی کرم و اس طرح سے قبل میرب کی قبائل تقسیم کچھ اس طرح سے تھی کہ یہود کے تقریباً الاقبیلے اور ان کی شاخیس تھیں۔ فزرج کے پانچ بڑے بطون محص سے بطون اور اور اور کے بطون اور ان کی شاخیس تھیں۔ اور اور کے بطون کی تحداد فزرج کے بطون کی تحداد فزرج کے بطون سے کہیں زیادہ تھی۔ ساتھ تی مینہ کے قدیم باشند سے بھی تھے۔ اس کے علاوہ اور و فزرج میں بہودیت کے فردغ کی وجہ سے عرب نزاد یہود کا جی ایک بڑا طبقہ موجود تھا۔

اس زمانے میں اپن حفاظت کے لئے آطم (جم = آطام لینی چھوٹے قلعے) بنانے کاروائ تھا، اس لئے بیژب میں جا بجایہ آطام تعیر کر لئے کئے تھے۔عام اندازے کے مطابق نبی کریم ﷺ کی آمدے وقت بیژب میں لگ بھگ ایک سو(۱۰۰) قلعے تھے۔

یژب کاعلاقہ دو حصول پڑشمل تھا: عالی اور آخل۔عالی کی بستیاں حرول اور پہاڑول کے اوپر جوف کے گرد دائرے کی شکل میں پھیلی ہوئی تھیں۔ جب کہ آخل کی بستیاں جوف کے وسط میں نشیبی جگہ پر تقریبًا چار مربع میل علاقے پر پھیلی ہوئی تھیں۔

یر ب منجان آباد علاقہ تھا۔ ان لوگوں کے مکانات چھوٹے اور قریب قریب ہوتے تھے۔ ہر مکان کے عام طور پر دو دروازے ہوا

کرتے تھے۔ایک سامنے کی جانب، دوسرا پیچھے کی طرف۔ بیال پرکوئی اجتماع گاہ قائم ندہو کی تھی۔

الل یرب کی اکثریت بت پرست اور مشرک تھی۔ سب سے بڑی دیدی منات کابت فاند جوف بیرب سے باہر ساحل سمندر کے نزدیک واقع تھا۔ تاہم یہود کی تبلیغی سرگرمیوں کی وجہ سے بت پرتی کازور فاصا کم ہوگیا تھا۔ اہل بیڑب کے مکانات پختہ پھرکے بنے ہوئے اور عواتا دو منزلہ ہوتے۔ زینہ کھجور کی نکڑی کا ہوتا۔ نبی کریم بھٹنا نے اس زینے میں غالباً کوئی جدت پیدا کی کیونکہ محدثین نے آپ بھٹنا کے اس زینے میں غالباً کوئی جدت پیدا کی کیونکہ محدثین نے آپ بھٹنا کے از نے کے بارے میں تکھا ہے کہ اترتے چڑھتے یوں معلوم ہوتا گویا زمین پر چل دے ہیں۔

یٹرب میں تہہ خانوں کا بھی رواج تھا۔ یہ تہہ خانے گری سردی سے بچاؤ کے لئے بھی استعال کئے جاتے تھے اور جنگ کے دوران مورچہ، پناہ گاہ اور قید خانے کے طور پر بھی ان تہہ خانوں کو استعال کیا جا تا تھا۔ یٹرب میں مقبرے بنانے کارواج تھا۔ عمو تا قبر پر کوئی نہ کوئی مارت یا گنبد بنایا بی جا تا تھا۔ مجموعی طور پریٹرب کی تعمیرات مکہ کی تعمیرات سے بہت بہتر تھیں۔

🗘 ديند + بجرت ديند-

## ی ث

انسان کی چیسیں گفتے کی ذرگی کورمتوں، برکتوں اور نورانی بنانے والی مہارک دُعاول بیشتمل ایک ایاب کاب جے بڑھ کر ہر توقع کی دعا بڑھنے اور یادکر نے کاشوتی بیدا ہوگا۔

مُولِفِكَ،

مؤلانام في محرّار مهاد صاحاً القاسم مُتنظِلًا لِعَالَ استاد حديث مدرسه رياض العلوم كورين جون بور

يسكند فرم وده

**حصرت مفتی نظام کیرین شامزنی مُدَّظِلّالع**ال استاذِ مدیث مامعة العلوم الاسلامیه علّامه ہوری ٹاؤ*ن کراچی منس*جہ

> نانیسود **زمکز میکانشکرار** نزدمقدسس مسجد - آردو بازار - سرابی

# 

منيهان المرالط الماليان المرالط الماليان

الناب الزين

المین کیمُمُ لاُمِّتَهُ مُولانا اِشرف علی تھانوی الطبطال

كاوسىشىن حَ**ضرت مَوَلانا إربِشاد الجمدُصَا**حبُ**فاوقْ** اُسْتادْمَد ديسَه بَابُ الاِسْلام سسج*د رِنس دوْد كاچى* 

زور متدس میدارده بازار کرایی نود متدس میدارده بازار کرایی فون ۲۵۲۲۲۲۲

## جَدِيْد ترتيب كِ سَاعَة نبان وبَيَان كَ نَهُ السُاوُب مِن المرجم الماحية الماحية الماحية الماحية الماحية الماحية الماحة الماحة

السال المسلطة المسلطة

انجالانتيان وهممولات جوربول التصل لتعليه وسلم نے امت كے كئے جورز فوائے افعاللنگین وه مُبارک طریقیچو رسُولالاتُدصِلَاللُه علیّه رسُولالاتُدصِلَاللُه علیّه وسُلم نے اُمّت کونعلیم فرمائے

تاليف مارف بالتاريخر مع لانا (ميال صلا) سيار مع حسين رضيعًا يُهُمَّ عَلَيْهُ معتنده دارانگ وم ديوبند

تھذیب بجدید حضرَت مؤلاناارْشاد آخم**وت اوق** اُستاذ مدرسہائ الاسلام مجدرنِس دڑ کراپی

زدمقدس مجد اردو بازار کراچی فون ۲۵۶۷۳ www.ahlehaq.org

الله تعالى كعبيب عَضرت فَدَّ فَهَا كُنْ تُوكَ يَانَ مِوْجِهِ الْحَيْرِ الْمُ اللهُ كَايِّلُ كَيْلِاكُ بِنَّالِ مِنْ الْمُكَالِمُ اللهِ كَالِيلُ مِنْ اللهِ عَلَيْ

المعروف



(حصهاول، دوم، سوم، چېارم څنجم )

اور جوبیں مخضے کی زندگی سے تعلق آپ ملی اللہ علیہ وہم سے ممبارکٹ اور نوران طریقوں اور اعمال مرسستان ایک نایاب سماب جسم پڑھ کر دلول میں منتوں سے اپنانے کا شوق بیدا ہوگا۔

مُوْلِغِدًا: **مَوْلِاذِامِفِي مُحَدَّارِسُدادِصَاجِلْقِاسِمِ مُ**تَنْظِلَامِلِل استادحدیث مدرسہ ریاض العلوم کورٹی جون پور

پئسکند فرمُوّده، **حضرت مفتی نِظامُ الدِّین سُامز بی مُدّنِلالِها بی** استاذ مدیث مامنة العلی الاسلامیه علامه بنوری <sup>با</sup> وُن کراجی مشهر

> زمت زمر بیب ایش کرار زدمقدس سید اردوبازار کراچی فون ۱۷۳۵۲۷

www.ahlehaq.org

جد بدنظر ثانی شده ایدیشن جرب نیس شان کاربول بنا کرجمیجانه که آپ گوله موں گردار برا جرب نیس اورالله کی طرف اس مصلم سیطان فراد اور ایس برا میراد برا براید برا براید برای

## البشيروالتريخ الترعيب الترهيب

(حصداول، دوم، سوم مكمل سيث)

حَافِظ َرَلِى الدَّيْنِ عَالِعِظْيم بِى عَبِالْقُوى لِمُنْدُى لِمَوَّاتِيدِهِ تَجْهِ بُولانِ الْحَرْعِمُ ان مَقِيمِ سِنِهِ سَوَّهِ بِنِي نَظ جَفُرت مَلانا مِحْرَاشِقَ اللهِي بَلْنَهُمُ مِي مُهَاجِرِدَ فَي رَاتُّمُ

> زدمقدس مجد ارده بازار کراچی فون ۲۵۳۷۲۲

در دباک کے دین اور دنیاوی فضائل وبرکات، جمعہ کے دن ور مخصوص ایام واوقات کے دَوران <u>ٹیسے جانے وال</u>ے وداوران کے فضائل

دُرُودباک کے جائیس مسنون ومُستند ہے نے مزید افادیت کے لئے اخیر میں ستراست بخفار اور ذریعۃ الوصول کامنزل کی صورت میں اِضافۂ صحائیکڑا، تابعین عِظاً)اوراولیاءاقطاہے منقول دور ڈرزمر

تألیف مؤلانام فی محدّار شدادصا جالقاسی م

زمخ ربی این کرای زدمقدس مجد اردوبازار کرایی فون ۲۵۶۲۲